

ستيفن جي. نيكيلس

#### إشاداتُ بالكتاب

"جون ماك آرثر"، راعي كنيسة "كوميونيتي غريس"، "سان فالي"، كاليفورنيا؛ الرَّئِيسُ الفخريِّ، معهد وجامعة "ماسترز"

"يستجِقُ هذا الكتاب أن تُعطيه حيِّزًا من وقتكَ لأنَّه يحتفي برجُلٍ يَستجِقُ ذِكرَه. لقد كان 'آر. سي.' لاهوتيًّا بارعًا يستطيعُ بسهولةٍ يسيرة أن يعصُرَ حلاوةً ممًّا حسبَه الآخَرون عقيدةً جامدة. فعظاته وكُتُبه زيَّنتْ الإنجيل على نحوٍ جماليّ، لكنَّ حياته كانت أيضًا هكذا. إنَّها ما أُحِبُّ في العملِ البارزِ لـ'ستيفن نيكيلس'. هو يأخذنا إلى ما وراء المشاهد ليكشفَ الأعمال الحقيقيَّة لهذا القدِّيس العظيم للقرن العشرين. لماذا يا ترى تستمرُّ كلِماتُهُ، وَلَم نحن مُنجَذِبون بشدَّة إلى شخصيَّتهِ الحيويَّة الراقية؟ لقد أُعجِبْتُ دامًّا بِــ'آر. سي. سبرول' لفكرهِ التَّاقب؛ والآن، بهذه السيرة، هو منقوشٌ على لَوحٍ قلبي. شُكرًا لك، 'ستيفن نيكيلس'، على مُساعدتك القارئَ لكي يقعَ في حُبِّ هذا الرَّجُل الأسَد، صديقي، الطيِّب الذِّكر الدُّكتور 'سبرول'".

"جوني إيريكسون تادا"، المُؤسِّسة، "جوني آند فريندز إنترناشونال ديسابيليتي سنتر"

"لم أستطِع أن أضع الكتابَ جانبًا؛ لأنّه ليس فقط يسرِدُ قصَّةً مُذهِلةً عن حياةٍ عِيشَتْ إلى التَّمام؛ بل يأخذك في رحلة 'آر. سي.' الخاصَّة. فبواسطتها ترى من أين ابتدأت النيران. وبها أيضًا، وبفرح شديد، تُدرِكُ مدى شغفه وشوقِه إلى إنجيل المسيح، وإلى الحق الكتابي، وإلى جمالِ الله في قداسته. إلّا أنّ رجائي لهذا الكتاب، ليس فقط أن يُقدِّم لَمَّ شَمْلٍ حسَنًا لأُولئك الذين عرَفوا 'آر. سي.' وأحبُّوه؛ بل أيضًا أن يستخدِمَ الرّبُ إيّاه لإلهام عددٍ أكبر من المُصلِحين الأمناء، ومن خائفي الله المُدافعين والمُعلِنين للإيان، مثل 'آر. سي. سبرول".

"مايكل ريفز"، الرَّئيس وأُستاذٌ في اللَّاهوت، كُلِّيَّة "يونيون" للَّاهوت

"أذكرُ مرَّةً سماعَ 'آر. سي. سبرول' يعِظُ من سِفْر المزامير، وبالتَّحديد المزمور ٥١، وسألتهُ بعدها عن الوقت الذي استغرَقَهُ في إعداد عِظته في ذلك اليوم. فابتسمَ وقال: 'نحو خمس دقائق... وثلاثين سنة'. لا أشكُّ بتاتًا أنَّ الأجيالَ المقبلة ستنتفِعُ من خدمة 'آر. سي.' المُثْمِرة لمدَّةٍ مئتَى

عامٍ من الآن، إذا ما أخَّر الرَّبُّ مجيئه. لقد أعطانا 'ستيفن نيكيلس' هديَّةً في هذا الكتاب. فأيُّ شخصٍ خُتِمت حياتهُ، كما حياتي، بحياةٍ 'سبرول' وخدمتِه، سَيُغني معرفتهُ على نحوٍ أفضَل بَين ثنايا هذا الكتاب وطيَّاتِه".

"بُوب لوباين"، مُقـدِّمٌ مُشـارك، "فاميلي-لايـف تـوداي"؛ راعٍ مُعلِّم، كنيسـة "كوميونيتي ريدهِـر"، "ليتيل روك"، أركنسـاس

"إنَّني شاكرٌ على هذه السِّيرة التَّواصُليَّة لِـ 'آر. سي. سبرول' بِقلَـم 'سـتيفن نيكيلـس'. فكتابتـهُ الواضِحـة والبسـيطة مُناسـبةٌ بالفعـل في سيرتـهِ الحياتيَّة لهـذا الرَّجُـل الـذي بحـثَ دامًًا عـن طريقـة لإيصـال اللَّهـوت المجيـد للكتـاب المُقـدَّس بوضـوح وبسـاطة".

"بيرك بارسنس"، الرَّاعي المسؤول، كنيسة القدِّيَس أندراوس، سانفورد، فلوريدا؛ المُحرِّر، مَجلَّة "تايبلتوك"

"لقد كتبَ 'ستيفن نيكيلس' سِيرةً ذاتيَّة رائعةً جدًّا عن واحدٍ من أعظم الأدمغة والمُعلِّمين النَّاجِحين في عصرنا. يُسلِّطُ هذا الكتاب الضَّوء على اللَّهوت، والنَّزاهة الكتابيَّة، والشَّجاعة، والشَّجاعة، والشَّخصيَّة والذَّكاء الفكريِّ لواحدٍ من العمالقة الأخيرين لكنيسة يومنا المُعاصِر - هو رجلٌ مُحارِبٌ جاهدَ الجهادَ الحسَن وكان له امتيازُ إكمالٍ حسَن للسِّباق الموضوع أمامَهُ من قِبَلِ سيِّده، حيث إنَّه أحَبُ هذا السيِّدَ ووقَّرهُ وعبدَه جميع أيَّام حياته. لقد لاحظَ 'آر. سي.' في الحال لمَّا كان الإنجيل على المِحَكِ، وشغَّلَ ذهنهُ الصَّادق في الدُفاع عن الإنجيل، وقد تطلَّبَ ذلك أحيانًا كثيرةً تكلفةً عالية. لقد كانت القراءة عن 'آر. سي. سبرول' امتيازًا وبهجةً، إذ إنَّه واحدٌ من بَيْن ثلاثة رجالٍ أثَّروا في فكري بشأن شخصيَّة الله عمومًا، وقداستهِ الفائقة خصوصًا.

"ميغيل نونيز"، الرَّاعي المسؤول، الكنيسة المعمدانيَّة العالَميَّة، "سانتو دومِنغو"، جمهوريَّة الدُّومينيكان؛ الرَّئيسُ المُؤسِّس، خدماتُ "ويـزدوم آنـد إنتيغريتي"

"مع أنَّ اسْمَ 'آر. سي. سبرول' سيتصدَّرُ سجلَّات تاريخ الكنيسة بوصفه أحَدَ عُظماءِ اللَّاهوتيُّين فيها في القرنَيْن العشرين والحادي والعشرين، فقليلون يعرفون عن حياته وعمله وصراعاته وانتصاراته وخدماته. سيُعطيكَ هذا الكتاب سياقًا تاريخيًّا وروحيًّا يُحيطُ بالسلاسِل العظيمة والكُتُبِ والعظاتِ لـ 'آر. سي.'. ستتمكَّن من استيعابِ قُوَّة نعمة الله في حياة 'آر. سي.'، وهيمنته على والكُتُبِ والعظاتِ لـ 'آر. سي.'، وقدرتهِ أيضًا على فَهْم النَّصِّ الكتابيِّ وتعليمه بطريقة بسيطة جميع حقول اللَّهوت النِّظاميّ، وقدرتهِ أيضًا على فَهْم النَّصِّ الكتابيِّ وتعليمه بطريقة بسيطة واضحة. إنَّ معرفة هذا الرَّجُلِ تُساعدُنَ لأن تفهمَ بصورةٍ أوضَح مَن هو الواعِظ. لقد ساعدني 'ستيفن نيكيلس' على استحواذ معرفةٍ أفضَل بالرَّجُل الذي استخدمهُ الله في برَكةِ خدمتي". السيفن نيكيلس' على استحواذ معرفةٍ أفضَل بالرَّجُل الذي استخدمهُ الله في برَكةِ خدمتي". "أُوغُسُطُس نيقودهِوس لوبيز"، الرَّاعي المُساعِد، الكنيسة المَشيخيَّة الأُولى، "ريسيف"، البرازيل؛ نائبُ الرَّئيس، المجمع الأعلى، الكنيسة المَشيخيَّة في البرازيل

"يتكلَّمُ هـذا الكتاب عـن رجُلٍ مقـدامٍ مـن بلـدةٍ صـغيرةٍ تقـعُ على مشـارف مدينـة بيتـسبرغ، الـذي اختارهُ الله لِيُعلِّم الإنجيـل ويعِـظ بـه ويُقدِّمـه إلى ملايين البشر حـول العالَم. لقـد استخدمَ الـرَّبُ هـذا التَّلميـذ ليسـوع المسـيح بوسـائلَ مُقتـدرة. فقدرتـهُ على إيصـالِ كلِمـة الله بطريقـة بسيطةٍ لكنَّهـا قويَّـة، ومحبَّتـهُ ولُطفـهُ تُجـاه زُملائـهِ، كانـت جميعهـا ظاهـرة في حياتـه. لقـد علَّمـتُ خدمتُـهُ التَّعليميَّـة وكُتُبـه ودروسـهُ الكثيريـن الحـقَّ وقداسـة الله. نحـن نفتقِـدُهُ، إلَّا أنَّـه جاهـدَ الجهـاد الحسَـن، أكمـلَ السَّعي، وحفِـظَ الإهـان بوصفـه خادمًا أمينًـا لإلهنـا القُـدُّوس".

"روبرت إم. هولبير"، كبيرُ المُحاسِبين، مُتقاعد، "كير-ماجي"

"يقومُ استيفن نيكيلسا، وهو عالِمٌ فائقٌ للمعتاد وباحثٌ استقصائيّ، بعملٍ غير اعتياديًّ في تصويرهِ لرجُلٍ عتلِكُ الذَّكاء والقُدرة التَّواصُليَّة والمحبَّة. وهو الذي كرَّسَ حياتهُ ليسوع المسيح بالتَّعليم والوعظ عن الوحي وعِصْمة الكتاب المُقدَّس وقداسة الله ومبادئ الـ اسولاسا. كان 'آر. سي.' مُكرَّسًا لحفظِ الإنجيل نقيًّا منطقيًّا مفهومًا للعامَّة. لقد قادَ الرُّوح القُدس هذا المحاميَ 'الوثنيّ'، كما قادَ كثيرين بأعدادٍ لا تُحصى ولا تُعدُّ إلى يسوع المسيح، باستخدام 'آر. سي.' في الوقت والصَّبر والبداهة والمنطق، دون المُساومة بتاتًا على العقيدة الكتابيَّة. كما يُظهِرُ 'نيكيلس' بوضوحٍ شديدٍ في هذه السَّيرة مراحِلَ مُبارَكة من حياة جبَّارٍ في الإيمان المسيحيّ، وهكذا ستستمرُّ خدمة 'آر. سي.' لِـ 'تدومَ إلى الأبد' لكثيرين بينما يعيشون في حَضرةِ الله".

"إِنَّ 'ستيفن نيكيلس' مُتعمِّقٌ وموزونٌ وحذقٌ لاهوتيًّا في هذه السِّيرة لِــ 'آر. سي. سبرول'؛ فهـو يكتبُ الأُسلوبَ الذي عاشَـهُ 'آر. سي.' وعلَّمَـهُ. سيُقدِّر قُـرًّاءُ 'آر. سي.' ومُحبُّو الإصلاح هذه القصَّـة عـن قائـد النَّهضة الرُّوحيَّة المُصلَحـة لجيـل جديـد".

"راس بولِّيام"، كاتِبٌ صحَفيّ، "إنديانابوليس ستار"

"آر. سي. سبرول"

# كُتُبُ بِقلَم "ستيفن جي. نيكيلس"

Ancient Word, Changing Worlds: The Doctrine of Scripture in a Modern Age, 2009 (coauthor)

("كلِمةٌ قديمةٌ، عوالِمٌ مُتغيِّرة: عقيدةُ الكتاب المُقدَّس في الجيل الحديث"، ٢٠٠٩ (كاتِبٌ مُشترَك).)

Bible History ABCs: God's Story from A to Z, 2019 ("أُساسيَّاتُ تاريخ الكتاب المُقدَّس: قصَّةُ الله من الألِف إلى الياء"، ٢٠١٩.)

Bonhoeffer on the Christian Life: From the Cross, for the World, 2013 ("'بونهوفر' في الحياة المسيحيَّة: من الصَّليب، من أجل العالَم"، ٢٠١٣.)

The Church History ABCs: Augustine and 25 Other Heroes of the Faith, 2010 (coauthor)

("أساسيَّاتُ تاريخ الكتاب المُقدَّس: أُغسطينوس وخمسةٌ وعشرون بطلًا آخرين في الإيمان"، ٢٠١٠ (كاتبُ مُشترَك).)

For Us and for Our Salvation: The Doctrine of Christ in the Early Church, 2007 ("من أُجلِنا ومن أُجل خلاصنا: عقيدةُ المسيح في الكنيسة الباكرة"، ٢٠٠٧.)

Heaven on Earth: Capturing Jonathan Edwards's Vision of Living in Between, 2006

("الأرضُ سماءٌ: الاستحواذ على رؤية 'جوناثان إدواردز' في الحياة ما بَيْن الاثنتَيْن"، ٢٠٠٦.)

The Reformation: How a Monk and a Mallet Changed the World, 2007 ("الإصلاح: كيف غيَّرَ راهِبٌ ومُضْرِبٌ العالَم"، ٢٠٠٧.)

Reformation ABCs: The People, Places, and Things of the Reformation—from A to Z, 2017

("أساسيَّاتُ الإصلاح: النَّاس والأماكن والأشياء في الإصلاح – من الألِف إلى الياء"، ٢٠١٧.)

Welcome to the Story: Reading, Loving, and Living God's Word, 2011 ("مَرحبًا بِكَ إِلَى القَصَّة: قراءةُ كُلمة الله ومحبَّتُها وعَيْشُها"، ٢٠١١.)

# "آر. سي. سبرول" قصَّة حياةٍ

"ستيفن جي. نيکيلس"

R. C. Sproul: A Life

Copyright © 2021 by Stephen J. Nichols

Published by Crossway
A publishing ministry of Good News Publishers
Wheaton, Illinois 60187, U.S.A.
This edition published by arrangement with Crossway.

All rights reserved.

الطبعة الأولى بيروت ٢٠٢٤

الكتاب: آر. سي. سبرول

قصّة حياة

المُؤلِّف: ستيفن جي. نيكيلس

الناشر: دار منهل الحياة

ص. ب. ١٦٥ منصورية، المتن- لبنان

هاتف: ۲۹۲۱۶۶۰۱۹۲۲ | فاکس: ۹۶۲۱۶۵۳۲۶۸

بريد إلكتروني: info@DarManhal.org

موقع إلكتروني: www.DarManhal.org

التّرقيم الدّولي: 5-614-460-978





جميع الحقوق باللغة العربيَّة محفوظة للنَّاشر وحده، ولا يجوز استخدام أو اقتباس أيِّ جزء منه من دون إذن النَّاشر. وللنَّاشر وحده حقَّ إعادة الطِّبع والنَّشر من خلال النَّسخ المطبوعة أو أيّة وسيلة سمعيّة أو بصريّة، أو عبر الانترنت في أيِّ مكان.

الصور الداخليَّة تقدمة عائلة سبرول وخدمات ليغونير، وهي مستخدمة بإذن. جميع الحقوق محفوظة.

أُهديهِ إلى "فيستا"،

منذُ الصَّفَّيْنِ الابتدائيَّيْنِ الأوَّل والثَّاني،

كان "آر. سي." و"فيستا" كِلاهما معًا.

# المحتويات

| 10  |                                           | مّهيد: النَّجاةُ العظيمةُ |
|-----|-------------------------------------------|---------------------------|
| 19  | مدينةُ بيتسبرغ                            | الفصل الأول               |
| ٤١  | سِفْرُ الجامعة ١١: ٣                      | الفصلُ الثَّاني           |
| 17  | تلميذٌ وأُستاذٌ وخادِمٌ ومُعلِّمٌ         | الفصلُ الثَّالث           |
| 91  | هيئةُ خدماتِ ليجونير                      | الفصلُ الرَّابع           |
| 111 | العِصمةُ الحرفيَّة                        | الفصلُ الخامس             |
| 187 | عِلْمُ الدِّفاعيَّات                      | الفصلُ السَّادس           |
| 171 | القداسة                                   | الفصلُ السَّابع           |
| ۲۰۱ | موقِفٌ                                    | الفصلُ الثَّامن           |
| 777 | مكانٌ مُقدَّسٌ، زمانٌ مُقدَّسٌ            | الفصلُ التَّاسع           |
| 707 | إصلاحٌ جديدٌ                              | الفصلُ العاشر             |
| ۲۸۳ | التَّسبيحةُ                               | الفصلُ الحادي عشَر        |
|     | عِظتا "آر. سي. سبرول" الأخيرتان           | المُلْحَقُ الأَوَّل       |
| 717 | "مُخلِّصٌ مجيدٌ" و"خلاصٌ عظيمٌ"           |                           |
| 441 | الجدولُ الزَّمنيُّ لِـ "آر. سي. سبرول"    | المُلْحَقُ الثَّاني       |
| 771 | كُتُبٌ بِقلَم "آر. سي. سبرول"             | المُلْحَقُ الثَّالث       |
|     | أسئلةٌ رئيسيَّة عناوينُ سلاسِل الكتيِّبات | المُلُحَقُ الرَّابِع      |
| 701 | كُتِبَت بِقلَم "آر. سي. سبرول"            |                           |
|     | موضوعاتُ مُؤتمر "ليجونير" الوطنيّ         | المُلْحَقُ الخامس         |
| 808 | وعناوينُ مُحاضَراتِ "آر. سي. سبرول"       |                           |

| rov | المُلحَقُ السَّادس للسِلُ تعليميَّة نموذجيَّة كُتِبَت بِقلَم "آر. سي. سبرول" |  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | المُلحَقُ السَّابع عناوينُ سلاسِل عظاتٍ مُختارة وعظها                        |  |
| 771 | "آر. سي. سبرول"في كنّيسة القدِّيس أندراوس                                    |  |
| ٣٦٣ | مُلاحظةٌ بخصوص المصادر المُعتمَدة                                            |  |
| ٣٦٥ | فهْرَسْت الآمات الكتابيَّة                                                   |  |

# تمهيد

# النَّجاةُ العظيمةُ

كان "آر. سي. سبرول" يصولُ ويجولُ زائِرًا كُلَّما وعظَ بالكلمة. لكنْ في أواخرِ حياتهِ، اضطُرَّ إلى استخدام المَقْعَدة ومِسنَدِ القدَمَيْن. لقد اعتمدَ على استخدام جهازِ لتوليدِ الأكسجين، والذي لازَمهُ أينما ذهب. فقد كان يُعاني تأثيراتِ مرَضِ الانسداد الرَّباضة. لقد ألقت السَّنوات، بل ففي الماضي البعيد، استخدمَ رُكبَهُ مُضحِّيًا في مَيدان الرِّياضة. لقد ألقت السَّنوات، بل تحديدًا الأميال، بثِقلِ أوزارها عليه. وعلى الرغم من ذلك، وهو في سِنِّ الثَّامنة والسَّبعين، كان ما يزال يحضرُ لمزاولة العمل. وحينما كان يعتلي المِنبَر، كان الرِّياضيُّ الذي يُمثِّلهُ يندفعُ بقو، وبشعَف كانَ وجههُ الرِّياضيُّ يبرزُ للعِيان. وإنْ تحرَّك الكُرسيُّ الجالسُ علَيْه؛ فكنتَ تراهُ يتمسَّكُ بحافَّتِي المِنبَر، ويدفعُ بجسمهِ نحو الأمام، ثمَّ ينحني باتَّجاه الجماعة الحاضرة. فقد كان ما يزالُ، بطريقةٍ ما، مُتمكِّنا في تحرُّكاتهِ في أثناء إلقائهِ للعِظة. وكان صوتُه عتلك، بصورةٍ ما، قوَّةَ معيَّنة؛ فهو ما زال يزأرُ. ولمدَّة ثلاثين دقيقة، كان ظهيرًا ربعيًا مرَّةً أُخرى على مسرحِ مَلعبٍ رمليًّ، يأخذُ بزمامِ اللَّعِب. بدا كأنَّه لم يتبقَ أمامه سوى الحُفَرِ التُسع الأخيرة، مسرحِ مَلعبٍ رمليًّ، يأخذُ بزمامِ اللَّعِب. بدا كأنَّه لم يتبقَ أمامه سوى الحُفَرِ التُسع الأخيرة، في حين أنَّ كُرات الغُولف قابعة أمام مرمى مِضْرَبه.

كانت بديهته - ومن أين نشأت؟ - تقطُر عفويًا حكمةً وفُكاهة. فهذا ما اعتادَ النَّاس أن يسمعوهُ منه عبْرَ السِّنين. فقد جعل الأمر يبدو سهلًا يسيرًا، دون جَهدٍ يُذكَر. ودون أيَّة ملاحظاتٍ مكتوبة، كان يستطيع إلقاءَ عِظة بشأنِ أيِّ نصِّ، أو إلقاء محاضرة عن وجهات نظرِ الفلاسفة المُعاصِرين في ما يتعلَّق بنظريَّة المعرفة. سواء كان ذلك أمام حشَّد من الآلاف أم حول مائدة العشاء، فإنَّك لو كنتَ حاضرًا هُناك، ببساطةٍ لأرَدْتَ أن تُصغي إلَيه بكلِّ جوارحِك؛ لأرَدْتَ رؤية بسْمتهِ المُثيرة والمُنشرحة؛ لأرَدْتَ سماعَ ما كان سيقوله.

#### النَّجاةُ العظيمة

يُقال إِنَّ عدَّائِيٌ جامعة كامبردج القُدامي لم يُرَوا قطُّ وهُم يتدرَّبون. فهُم لم يُبكِّروا للتَّجمُّع ومُمارسة تدريبات اللَّيونة والتَّحمِية كما الآخرين. كانوا عرَضيِّينَ وغير مُبالين، فقد مشوا فقط نحو الاستاد، ووقفوا عند خطِّ الانطلاقِ مُنتظرين إطلاق صافِرة الانطلاق. ومن ثمَّ، ينطلقون في جمالٍ حرَكيًّ صِرْف. لقد جعلوا الأمر يبدو كأنَّه عفويُّ. كما عازفة الكَمَان التي تأخذُ موقعها على المسرح الفارغ، وتُحضِّرُ القوسَ، ثمَّ تمضي قُدُمًا. فيا له من كمال! وكلُّ هذا يبدو سهلًا ويسيرًا. لكنَّ الرِّياضيَّ والعازف والواعِظ جميعهم يُدركون ما يكمنُ خلْفَ هذه الهيئة الخارجيَّة. إنَّه العملُ والانضباطُ والشَّحْذُ المُتواصِل للمهارة. إنَّها الراعةُ بعَنها.

كان "آر. سي." صريحًا؛ فهو عرفَ ليس فقط ما عليه قَوْله، بل عرفَ أيضًا كيف يقوله؛ بدقَّةٍ وشغفٍ ومقدِرة. في يومِ ذلك الأحد تحديدًا، كان نصُّ عِظَتهِ الأخيرة مأخوذًا من سِفْر العبرانيِّين ١:٢-٤، وهي بعنوان "الخلاصُ العظيم" لربَّا كان بمقدورهِ تسميتها "النَّجاةُ العظيمة".

لطالما كان "آر. سي." ينصحُ تلاميذهُ في مادَّة "عِلْم الوعظ" قائلًا: "فتِّشوا عن الأحداث في النَّصِّ، ثمَّ عِظوا بها". لقد عثرَ هو على هذه الدَّراما في سِفْر العبرانيِّين ٢:١-٤. "فَكَيْفَ نَنْجُو نَحْنُ؟" عندما نُفكِّر في النَّجاةِ والهروب، قالَ "آر. سي.": إنَّنا نُفكِّرُ في السَّجن، أو نُفكِّر في الهروب. لقد نقلَ "آر. سي." جماعة كنيسةِ القدِّيس أندراوس إلى "الأكثر رهبةً من بين في الهروب. لقد نقلَ "آر. سي." جماعة كنيسةِ القدِّيس أندراوس إلى "الأكثر رهبةً من بين جميع السُّجون الفرنسيَّة"، أي سجن "شاتُّو دِيف"، وأيضًا إلى صفحات ثاني أعظم رواية مُفضَّلة لديه: رواية "كونت مونتي كريستو"، وهي عن القصَّة المُروَّعة لِـ "إدموند دانتي" الذي أُوقِعَ به وسُجِنَ ظُلْمًا في ذلك السِّجن المُروِّع. إلَّا أنَّ "إدموند" فعلَ المستحيل؛ فقد فرَّ من السِّجن المنبع.

لكنَّ هَّـة سِجنًا أعتى بكثيرٍ من سِجن "شاتُّو دِيف"؛ "ليس بمقدوركَ أن تحفرَ أسفلَهُ؛ ولن تستطيعَ أن تتسلَّق أسواره؛ أو أن ترشُو أحَدًا من حُرَّاسه. فالحُكْم لن يُخفَّ فَ أو يُستبدَل". ليس هُناك من نجاةٍ من الهاوية – سوى بالخلاص، بخلاصِ المسيح العظيم. لقد كان "آر. سي." يُردِّد توَسُّلَ كاتب سِفْر العبرانيِّين قائلًا: "إِنْ أَهْمَلْنَا خَلَاصًا هَـذَا مِقْدَارُهُ" (انظُرْ عبرانيِّين ۲:۳).

١ "آر. سي. سبرول"، "خلاصٌ عظيمٌ"، عظةٌ من سِفْر العبرانيِّين ٢:١-٤، في كنيسة القدِّيس أندراوس، سانفورد، فلوريدا، في السَّادس والعشرين من شهر نوفمبر/تشرين الثَّاني، عام ٢٠١٧. يُكِنُ إيجادُ نسخةٍ مُحرَّرة ومُنقَّحة منها في نهاية الكتاب، الصَّفحات ٣٢٠ – ٣٢٥.

#### النَّجاةُ العظيمة

لقد قال ذات مرَّةٍ أنَّ ما يجعلهُ يسهر اللَّيالي هو رَمَّا وجودٌ لمسيحيِّين مُعترفين بالمسيح ولكنَّهم ليسوا مؤمنين فاعلينَ وسطَ جماعة كنيسة القدِّيس أندراوس. فإنجيل المسيح والغَيرةُ للمُناداة بقداسة الله كِلاهُما حثَّاهُ على تكريس حياته للتَّعليم والوعظ والتَّنقُّلِ والكتابة. لقد حضَّاهُ على الاستمرار حتَّى أواخر سبعينيَّاتِ سنوات عُمرهِ بالرُّغم من تأثير المُعاناة التي عاشها جرًاءَ رحلاتهِ المديدة. فقد صلَّى وجاهَدَ من أجل نهضةٍ روحيَّةٍ ما.

وفي ختام العِظة، كان "آر. سي." قد أَسَرَ جماعةَ الكنيسة في لحظةٍ مُثيرة؛ فقد كان ذلك أَشبَهَ بوقتٍ مُقدقًسٍ. لم تكُن هُناك تحديدًا في ختام هذه العظةِ أَيَّة فُكاهةٍ أو سرورٍ؛ فقد اتَّسمَ الأَمرُ بالغَيرة المُقدَّسة والشَّوق. لقد كان "آر. سي." يُشارِكُ بالحقِّ الأسمى، بحقً الإنجيل. فكان يتضرَّعُ ألَّا يُهمِلَ أيُّ شخصٍ، من جرَّاء نبرة صوته، خلاصًا هذا مقداره. لقد كان أمرًا جليًّا محسوسًا.

بينما كان يُنهي العِظة، كانت هذه جُملته الختاميَّة: "هكذا، إنَّني أُصلِّي من أعماقِ قلبي بأن يُنهِضَ الله كلَّ شخصٍ بيننا اليوم إلى مذاقِ حلاوةِ الإنجيل وجَمالهِ ومجده، ذلك الإنجيل المُستعلَن في المسيح".

تُظهِرُ هذه الجُملة الأخيرة من عِظتهِ الأخيرة قلبَهُ وشغَفَهُ. فكلمةُ حلاوة إنَّا هي كلمةٌ كان قد تعلَّمها من "جوناثان إدواردز"، الذي بدورهِ تعلَّمها من "كالفِن"، والذي تعلَّمها بدورهِ من ناظمي المزامير. في وُسعك أنت تعلَّمها بدورهِ من ناظمي المزامير. في وُسعك أنت أن تقرأ عن مدى حلاوة العسل. كما يُحكِنكَ أن تسمعَ عن تجرِبة الآخرين الذين تذوقوا العسل. أو في وُسعك أن تتذوّقه بنفسك؛ فالحلاوة يُراد بها إدراك الحقّ.

أمًا من جهة كلمة جَمال، فهي الفئةُ المَنسيَّةُ للجَمالِ غالِبًا. كم من مرَّةٍ لاحظَ "آر. سي." أنَّنا غالبًا ما نُهملُ الخير في أثناء دفاعنا عن الحقِّ وصراعِنا من أجل الخير. فاللهُ هو إلهُ الجَمال، وكلمةُ جَمال تزخرُ بها صفَحات الكتاب المقدَّس. لقد كان هذا كافيًا لِـ "آر. سي." لأن يسعى في إثْره ويتوقَ إليه.

أمَّا كلمةُ مجدٍ فهي كلمةٌ مُحيِّرةٌ مُّثِّلُ البهاءَ السَّامي الفائقِ الوصْف. فهي تنتمي إلى نطاقٍ من الكلمات التي كثيرًا ما سمعتها من "آر. سي."، مثل كلمات القداسة والبهاء والجلال والتَّألُق.

الحلاوةُ والجمالُ والمجد - هيَ الكلمات التي تصِفُ الله والمسيح والإنجيل. إنَّها كلماتُ تحملُ ما بينَ طيَّاتها قوَّةً تغييريَّة. إنَّها الكلماتُ التي يتمعَّنُ بها الذِّهن المتجدِّد. وهُناك أيضًا، في جُملته الأخيرة من عِظته، كلمةُ يُوقظ. فقبْلَ تجديد الذِّهن، لا بدَّ ن يُوقَظ أو يُنبَّه؛

#### النَّجاةُ العظيمة

فنحنُ أمواتٌ؛ شجرةٌ ساقِطةٌ ومُهترِئةٌ، مطروحةٌ أرضًا في الغابة. نحنُ في حاجةٍ إلى "نورٍ إلهيًّ عجائبيّ"، كما شاءَ وصاغَها "إدواردز". أو كما قالها يسوعُ لبُطرس: "إِنَّ لَحْمًا ودَمًا لَمْ يُعْلِنْ لَكَ". كلَّا، كلَّا، بل "أَبِي الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ" (متَّى ١٧:١٦). لقد أعلنَ يسوعُ بُطرس إنسانًا مُبارَكًا. فالحقيقةُ المُّذهِلة التي ينطقُ بها يسوعُ نفسه لشخصٍ ما، "طُوبَى لَكَ"، غمَرت كيانَ "آر. سي." بالفرح الحقيقيّ. لقد أرادَ لكلِّ إنسانٍ أن يختبِرَها- أن يختبِرَ كيفيَّة تَوقِ "آر. سي." إلى النَّهضةِ الرُّوحيَّة. كانت هذه أشبَهَ بعبارتهِ الأخيرة من عِظتهِ المأخوذة تحديدًا من سِفْر العبرانيِّين ٢:١-٤.

وبعد إلقائهِ تلكَ العبارة الأخيرة، رفعَ "آر. سي." صلاةً قصيرةً جادَّة، ثمَّ تنَهَّدَ تنَهُّدًا مسموعًا. بعدها قامَ من على كُرسيِّه وثبَّت رِجلَيْه، وجُساعدةِ أحدِهم، هَمَّ بالنُّزول من على المِنبَر.

ألقى "آر. سي. سبرول" هذه العِظة في السَّادس والعشرين من نوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ٢٠١٧. وبعُلولِ يومِ الثُّلاثاء، أُصيب بنزلة بَرديَّة، التي سرعانَ ما بدأت بالتَّفاقُم يومًا بعد يومٍ. وبعُلولِ يومِ السَّبت، عانى صعوبةً كبيرةً في التَّنفُس، حيث نُقِلَ على إثْرها إلى المُستشفى، حيث ظلَّ هُناك. وفي يوم الرَّابع عشر من شهْر ديسمبر/كانون الأوَّل من عام ١٠٠٧؛ وبينما كانت "فيستا" والعائلة مُجتمعين في غُرفة المُستشفى، انتقلَ "آر. سي." ليكونَ في محضَر الرَّبِّ العُلْوِ الجميلِ المجيد.

العِظةُ الأخيرة: "خلاصٌ عظيمٌ". العبارةُ الأخيرة: "هكذا، إنَّني أُصلِّي من أعماقِ قلبي بأن يُنهِ ضَ الله كلَّ شخصٍ بيننا اليوم إلى مذاقِ حلاوةِ الإنجيل وجَمالهِ ومجده، ذلك الإنجيل المُستعلَن في المسيح". ومن ثَمَّ، مرحلةُ الانتقال والخروج. وكان ذلك في الذِّكرى السَّنويَّة الخمس مئة للإصلاح. لقد كان كلُّ ذلك شِعرًا نقيًّا.

تنتهي قصَّةُ حياةِ "آر. سي." في عام ٢٠١٧ في وسطِ فلوريدا. لقد كانت أشبَه بموطِنٍ له، أو أساسِ بيته، لـثلاثٍ وثلاثين سنة. تبـدأُ القِصَّةُ في بيتسبرغ في عام ١٩٣٩. كان العالَمُ آنذاك على وشَـك الذَّهاب إلى الحرب.

## الفصلُ الأوَّل

# مدينةُ بيتسبرغ

افي وُسعكَ أن تُخرِجَ الإنسان من مدينة بيتسبرغ، لكتَّك لا تستطيع أن تُخرِجَ بيتسبرغ منه". "آر. سي. سبرول"

يشُقُ نهرُ "أليغني" طريقَ جريانهِ من منطقة الشِّمال. أمَّا نهرُ "مونونجاهيلا" فيجري من ناحية الشَّرق. وعند مُلتَقى النَّهرَيْن، يبتَدِئُ نهرُ "أُوهايو". تتلاقى ثلاثةُ أنهُرٍ معًا لتؤلِّفَ نُقطةَ تجمُّع واحدة. وفي مكانٍ قريبٍ، في سنة ١٧٥٤، شيَّدَ الفرنسيُّون حِصنَ "دو كين"، وهو مُعَسْكرٌ رئيسيُّ إبَّان حربِ الأعوام السَّبعة. فزحفَ البريطانيُّون باتَّجاههِ بتاريخ نُوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ١٧٥٨. لقد علِمَ الفرنسيُّون بأنَّ البريطانيُّين يفوقونهم عددًا. فاستجمعوا مخزونهم وفجَّروا الحِصنَ وتراجعوا عبْرَ نهر "أُوهايو". عندما استُوليَ على الملكان الذي كان الحِصنُ موجودًا فيه، بُنِيَ حِصنٌ جديدٌ مكانهُ وأُسمِيَ "فُورت بِيتْ"، نسبةً إلى "وليَم بِيت" الأب. وعلى مدى القرون المُتعاقِبة، كانت مدينةٌ ما، عُرِفت لاحقًا باسْمِ "بيتسبرغ"، ستُشيَّدُ في نهاية المطافِ على هذه الهَضْبة المُثلَّقة، وهي التي تتميَّزُ باسْمِ "بيتسبرغ"، ستُشيَّدُ في نهاية المطافِ على هذه الهَضْبة المُثلِّقة، وهي التي تتميَّزُ المُعيطة الشديدة الانحدار، التي تمثَّلُ جزءًا من جبالِ "أليغني" الواقعة ضِمْنَ سلسلةٍ المُحيطة الشديدة الانحدار، التي تمثَّلُ جزءًا من جبالِ "أليغني" الواقعة ضِمْنَ سلسلةٍ جبليّةٍ واسِعةٍ تُعرَفُ بِاسْمِ جبال "الأبَّلاش". لم يكُنْ هذا كُلُهُ مجرَّدَ هَضْبةِ وادٍ نهريًّ جبليّةٍ واسِعةٍ تُعرَفُ بِاسْمِ جبال "الأبَلاش". لم يكُنْ هذا كُلُهُ مجرَّدَ هَضْبةِ وادٍ نهريًّ الرَّراعة، بل كان مكانًا للصَّناعة.

كان آلُ "سبرول" من بَيْن كثيرٍ من المُهاجِرين الذين استوطنوا مدينة بيتسبرغ على مدى قُرونٍ، وهُم الآتون أصلًا من إقليم "دونيغال" في أيرلندا، والذين هاجَروا في سنة ١٨٤٩. لقد استوطَنوا إلى الجنوب، عبْرَ نهرِ "مونونجاهيلا" في جبل "واشنطن". وتصعدُ عربات التُلفريك الآن فوقَ هذا المُنحدر الشَّديد. هُنالِكَ عائلةٌ مُهاجِرةٌ أُخرى، وتُدعى عائلةُ "يارديس" آتيةٌ من "كرواتيا"، قد حطَّتْ رحالها إلى الجانبِ الشماليُّ من المدينة القريبة من تلّ "تروي" وتلً آخر يسمَّى "جيرمِين". لقد حلَّ الاسكتلنديُّون النَّاطِقونَ باللُّغةِ الإنكليزيَّة، وهُم

من أصْلٍ أيرلنديّ، إلى الجنوبِ من هذه المنطقة، في حين استوطَنَ المُهاجِرون الآتون من أُوروبًا المنطقة الشِّماليَّة. كما استوطَنَ العاملون في المهن الإداريَّة المنطقةَ الجنوبيَّة، في حين استوطَنَ الأُجراء العامِلون المنطقة الشِّماليَّة.

كان آلُ "سبرول" من العاملين الإداريِّين، الذين أُسَّسوا في نهاية المطاف هيئةَ "آر. سي. سبرول وأبنائه"، وهي مُؤسَّسةٌ تُعنى بالشُّؤون الماليَّة، وكانت مُتخصِّصة في مجال الإفلاس. لقد شهِدَتْ مدينةُ بيتسبرغ على حلَقاتٍ دَوريَّة عدَّة، إضافةً إلى الكثير من الابتكارات المُتجدِّدة - التي كانت أشبَهَ بعامِلٍ كافٍ لإبقاء مُؤسَّسةٍ تُعنى بالشُّؤون الماليَّة مشغولةً ومُزدهِرة.

كان "اليارديسيُّون" عُمَّالًا. لقد بدأت "ميري آن يارديس" حياتها العمليَّة سكرتيرة وهي يافعة. فقد امتهنت حِرْفتها في مُنتدى "سارة هانز"، الذي أَسَّسَه ابْنُ مُهاجِرٍ أَلمانيّ، يُدعى "ه. ج. هانز". وفي نهاية المطاف، شغَلَتْ وظيفةً لدى مُؤسَّسة الماليَّة "آر. سي. سبرول وأبنائه" الماليَّة "روبرت وأبنائه". كان اسْمُ الشَّخص الذي ينتمي إلى مُؤسَّسة "آر. سي. سبرول وأبنائه" الماليَّة "روبرت سي. سبرول" (١٨٧٢- ١٩٤٥)، وهـو جَدُّ "آر. سي.". وكان "الأبناءُ" "روبرت سيسيل سبرول" سي." (١٩٥٥- ١٩٥٦)، والِدَ "آر. سي."، وأخوهُ "شارلز سبرول"، عَمَّ "آر. سي.". كانت المكاتِبُ تقعُ في شارع "غرانت" في قلبِ العاصِمة. عمِلت "ميري" لدى "روبرت سيسيل سبرول" سكرتيرةً، في شارع "غرانت" في قلبِ العاصِمة. عمِلت "ميري" لدى "روبرت سيسيل سبرول" سكرتيرةً، ثمَّ تزوَّجا. وهكذا تزوَّجت اليدُ العاملة الإداريَّة لمدينةِ بيتسبرغ بهيئةِ بيتسبرغ العُمَّاليَّة. "

#### الرَّقمُ خمسة

سكَنَ "روبرت سيسيل" و"ميري سبرول" في جادَّة "ماكليلَّان" في بلْدةٍ تقعُ في "بليزينت هيلز"، إلى الجنوبِ من المدينة. بتاريخ ١٣ فبراير/شُباط، ١٩٣٩، وضَعتْ "ميري آن سبرول" مولودها الثَّاني، من بَيْن اثنَيْن من أبنائها، واسمهُ "روبرت شارلز سبرول". كانت العائلةُ ملآنةُ بالأسماء التَّالية: "آر. سي." و"روبرتس" و"بوبز". حتَّى إنَّه كان هُناك عددٌ من الإناث اللَّواتي يعمِلْنَ لقَبَ "روبرتس". فأُختُ "آر. سي." الأكبرُ سِنًا، التي وُلِدتْ في عام ١٩٣٦، كانت إحدى الحاملات لِلقبِ "روبرتس". ومن مُطلِّ ذلك اليوم الذي أُخِذَ فيه من المُستشفى إلى البَيْت، الحاملات لِلقبِ "روبرتس". ومن مُطلِّ ذلك اليوم الذي أُخِذَ فيه من المُستشفى إلى البَيْت، أسمِي "سونِيّ". كانت الصحف المحلِّية تكتبُ عن مآثرهِ الرِّياضيَّة في سنواتهِ الدِّراسيَّة الإعداديَّة والثَّانويَّة. وكان يُشارُ إلَيْه داهًا في هذه الأعمِدة الصَّحَفيَّة باسْم "سونِّ سبرول".

مُذكًراتُ "سبرول"، الحلَقةُ الأُولى، سُجِّلت بتاريخ نوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ٢٠١٠، خدماتُ
 "ليجونر"، سانفورد، فلوريدا، الولايات المُتَّحدة.

وبشيءٍ من الاعتزاز، كان "آر. سي." يقول إنَّه كان الطُّفلَ الأُوَّل المولود في "بليزينت هيلز". وبُعَيْدَ إدراجها لتكونَ بلدةً في سنة ١٩٣٩، عُدَّ "آر. سي." المولودَ الأُوَّل في موطن تلك الجماعة الأصليَّة الجديدة في "بليزينت هيلز". وقبلَ أن تُدعى بِاسْمِ "بليزينت هيلز"، كانت تُعرَفُ بِـ "حقْلِ فحْمِ بيتسبرغ الشَّاسع كانت تُعرَفُ بالخامس"."

في أواخر القرن التّاسع عشر وفي مُعظَمِ سنوات القرن العشرين، كانت تتمتّعُ بيتسبرغ على نحوٍ لا يُقاس بريادةٍ وطنيّة في صناعة الفحْم وإنتاج الكُوك، اللّذَيْن ألّفًا معًا، إضافةً إلى استخراج الحديد الخام والقُدرة البشريّة، العناصِرَ الضَّروريَّة لصناعة الفولاذ الصُّلْب. لقد احتلَّتِ الولايات المُتُحدة الصَّدارة العالَميَّة في سُوقِ الفولاذ، وأدَّتْ بيتسبرغ الدَّورَ الرِّياديّ. لقد أسهمَ "أندرو كارنجي" في ريادةِ صناعة الفولاذ في تلك المنطقة. وفي نهاية المطاف، اتَّحدَتْ شركتهُ مع شركاتٍ أُخرى لتكوِّنَ معًا ما يُعرَفُ بِاسْم "فولاذ الولايات المُتَّحدة"، والتي كانت في وقتٍ ما تُنتِجُ نحو ثلاثين بالمئة من الفولاذ العالَميّ. كانت بيتسبرغ هي مدينة الفولاذ. لقد كانت جسورها الفولاذيَّة، والتي تعبرُ الأنهُر، تذكيرًا شامخً أبيًّا لِمُنتَج موظنها. كانت لدى بيتسبرغ، وحتَّى جميع أنحاء فيلادلفيا الغربيَّة، صلابةٌ في جودةِ المُنتَج الذي صُدِّرَ بحرًا إلى العالَم. كانت لدى الهيئة العُمَّاليَّة لبيتسبرغ والهيئة الإداريَّة العامِلة لبيتسبرغ تلك الصَّلابة.

كان كُلُّ ذلك الفحْم والكُوك المُستخرَجَ، يعني أنَّ بيتسبرغ والبلدات المُحيطة بها كانت قابعة فوق نسيجٍ عنكبويًّ من الأنفاق والمناجم التي تحت الأرض، كالرَّقم خمسة. وفوق الأرض، كان الرَّقمُ خمسة أشبَه موطِنٍ لنحو أربعة آلافٍ من السُّكَّان التَّابعين للهيئة الإداريَّة في أربعينيَّات القرن العشرين.

تتمحورُ الذِّكريات الأُولى لِـ "آر. سي."، حيث كان يعيشُ في "بليزينت هيلز"، حولَ أبيه. تُشيرُ إحدى الذكريات إلى أبيه العائد إلى منزله ذاتَ يوم حاملًا في جَعبته عُلبةً من الكَرْتون. لقد وضعَ العُلبة في القَبو الذي كان قريبًا من بقيَّة مساحة الطَّابق الأوَّل للمنزل. وكان يقبعُ في داخلِ تلك العلبة الدَّشهند، وهو كلبٌ ألمانيٌ صغير. لقد سمَّاهُ أبوهُ "سولدجر" (الجُنديّ). هُناكَ ذكرى أُخرى حينما كان يمشي مع والده شابكًا يدَهُ بيده وهُما في طريقهما إلى محطَّة الحافلة، وكان أبوهُ يرتدي لباسَهُ العسكريّ. ومن الجدير بالذِّكر، أنَّ "روبرت سيسيل سبرول" خدمَ مُجتمعَه كثيرًا بصفته رئيسًا لِلَّجنة المَعنيَّة بعمليَّة التَّجنيد. وذاتَ يوم، عادَ إلى البَيْتِ لابسًا زَيَّ ضابطٍ في القوَّات الجوَيَّة للجَيْش.

٣ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٤ مارس/آذار، ٢٠١٧.

أخبرَ زوجتهُ أنَّه لم يعُدْ في وُسعه أن يُرسِلَ الحوافِل المُحمَّلة بالشَّباب إلى جبهة الحرب بينما يقبعُ هو في منزله. فبينما كان في سِنِّ التَّاسعة والثَّلاثين وقد تخطَّى بأشواطٍ كثيرة سِنَّ التَّجنيد، شَعرَ بمسؤوليَّتهِ في التَّوَجُّه إلى هُناك بنفسهِ. لقد كان أبوهُ مُتَّجهًا للتَّدريب في حقْلِ "ويستوفر"، المعروف حاليًّا بقاعدة "ويستوفر الجوِّيَّة الاحتياطيَّة"، الواقعة على مشارفِ مدينة "سبرينغفيلد"، في ولاية "ماساتشوستس". كانت الغايةُ من ذلك الكلبِ مُرافقة "آر. سى." بينما كان أبوه غائبًا.

#### "شارلي" ذو الفوَّهتَيْن

التحقَ والِدُ "آر. سي." بالخدمةِ العسكريَّة برتبةِ "نقيب". وبعد فترة تدريبهِ، حطَّ رحالَهُ في "كازابلانكا" ذاتَ أُمسِيَةٍ من عام ١٩٤٢. لقد تمكَّنت قُوَّاتُ الحُلفاء، قبْلَ شهْرٍ فقط، من دَّحْرِ القُوَّات الألمانيَّة من "كازابلانكا". وكانت هذه المحطَّة نُقطةَ تحوُّلٍ على مسرَحِ شمالِ إفريقيا الذي أنذرَ بالدَّفع المُستمرِّ للألمان، ومعهم قوَّات المحوَر، نحو الاستيعاب والهزيمة النَّهائيَّة لاحقًا بعد ثلاثِ سنواتٍ.

إبَّانَ الحرب، خدمَ "روبرت سيسيل سبرول" مُحاسِبًا، في مهنةٍ تعكِسُ وظيفتَهُ المَدَنيَّة. لقد كان يُخبِرُ النَّاسَ لاحِقًا ويقول: "كنتُ مُعيَّنًا للخدمة بصفةٍ عضْوٍ احترافيًّ في مجال الطَّيران إبَّان الحرب"؛ فهو مرَّ مدينة "كازابلانكا"، ومنها توجَّه إلى "صقليَّة"، ثمَّ إلى "إيطاليا". وبينها اندفعَ الحرَسُ قُدُمًا نحو الأمام، تبِعتهُم وحدتهُ العسكريَّة، للتحقُّق من أنَّ لدَيْهم كُلَّ ما يحتاجون إليه، وأنَّ كُلًّا منهم كان موجودًا حاضِرًا وفي انتظام. لقد رُقِّيَ لاحقًا إلى رتبةِ "رائِد".

بالعَودةِ إلى الموطِن، سَيطرَتِ الحربُ على مفاصِلِ الحياة كافَّة. لقد أدارَتِ العائلاتُ الرَّاديوهات المُصنَّعة من قِبَلِ شركة فيلادلفيا للبطَّاريَّات لالتقاطِ ذبذبات المذياع بغرَضِ الاستماع إلى التَّقارير والتحديثات المُرتبطة بعددِ الضَّحايا، فيما هُمْ يرجون ويُصلُّون. فالصَّابون والسُّكَّر والزُّبدة والغاز- وتقريبًا كلُّ مُنتَجٍ آخَر قد جرى ترشيدها جميعًا. والإعلاناتُ التي بحسبِ الظَّاهر كانت مُنتشرة بكثرة، من قبيلِ "مُكِنكم الاستمرار بالقليل، لكي يتمكَّنوا هُمْ من اقتناء اليسير" و"اشتروا عصائِبَ الحرب"، ذكَّرَتِ الجميعَ في جبهةِ الموطِن أن يؤدُّوا دَورهم ضِمْنَ مجهود الحرب. فقد حوَّلَتِ المصانِعُ حقولَ تجميعها الإنتاجيِّ لِصُنعِ كلِّ ما كان ضروريًّا للمجهود الحربي. وكانت معامِلُ بيتسبرغ للفولاذ تعملُ الإنتاجيِّ لِصُنعِ كلِّ ما كان ضروريًّا للمجهود الحربي. وكانت معامِلُ بيتسبرغ للفولاذ تعملُ على مدار السَّاعة، بهدفِ إنتاج نحو خمسةِ وتسعين مليونَ طنَّ من الفولاذ.

لقد استحوذتِ الحربُ أيضًا على طفولةِ "آر. سي."؛ فهو اشتاقَ إلى والدهِ وحَنَّ إلَيْه. وبينما كان في الرَّابعة من عُمرهِ، ركضَ بعيدًا إلى نهاية الشَّارع المُقيمِ فيه، ولرُبَّما إلى الشَّارع المُعاذي، إلى أن التقى أحَدَ جيرانه. وعند استجوابهِ، قال "آر. سي." إنَّه كان في طريقهِ إلى إيطاليا لرؤية أبيه.

قَبْلَ افتتاحِ مطارِ بيتسبرغ الدَّوليّ، خدمَ مطارُ مُقاطعة "أليغني" تلك المنطقة. كانت الرِّحلةُ الجوِّيَّة مَـرُ مُباشرةً فوق منزلِ آلِ "سبرول". وحلَّقتِ الطَّائراتُ فوق البَيْت أحيانًا على مُستوًى مُنخفضٍ لا يتجاوَزُ العشرين مترًا. كان "آر. سي." يفتقِ رُ إلى حِسٍّ جغرافيًّ في ذلك الوقت. وبوصفه صبيًّا، انتابَهُ ذُعرُ مُرعِبٌ عندما كانت تلك الطَّائرات تُحلِّقُ على عُلْوٍ مُنخفضٍ لا سيَّما في أوقات العتمة الشَّاملة. فقد ظنَّ أنَّه في خِضَمٍّ غارةٍ جوِّيَّة، كتلك التي استمعَ إلى أزيزها عبْرَ المذياع.

لقد كانت الحربُ أشبهَ بحقيقة دائمة الحضور ماثلة ليلًا ونهارًا. اعتادَ "آر. سي." أن يُساعِدَ أُمَّهُ وأُختهُ في ترتيبِ حديقة للنُّصرة في باحة البَيْت الخلفيَّة. فكنتَ تراهُ ينتزِعُ اللَّواصِق من على عُلَبِ الصَّفائح، ويضغطُ علَيْها لتسويتها، ومن ثمَّ تغييرِ شكلها. وكان علَمٌ يُرفرِفُ من على مُطلِّ النَّافذة الأماميَّة لمنزلهم في شارع "ماكليلَّان"، مُؤذِنًا بانَّهُ بيتُ جُنديّ. يُرفرِفُ من على مُطلِّ النَّافذة الأماميَّة على مدى طولِ الشَّارع وفي المُحيط أيضًا. كما ركَّبَ يُكنكم أن ترَوا أعلامًا أُخرى مُعلَّقة على مدى طولِ الشَّارع وفي المُحيط أيضًا. كما ركَّبَ آلُ "سبرول"، كالآخرين جميعهم، السَّتائر السُّودَ التي كانت تُجَرُّ على مدى النَّوافذ عندما كانت صافِراتُ الإنذار تُنبئ بغارةِ جوِّيَة.

عند المنعطَفِ وفي الشَّارِع المُحاذي، كانت تقعُ الصَّيدليَّة. هُناكَ، ازدانَتِ النَّوافذ بصفوفٍ من الصُّورِ، لرجالٍ يلبسون البزَّة العسكريَّة من "بليزينت هيلز"، وكانوا يخدمون في أثناء الحرب. كان "آر. سي." يُجري جَردةً سريعة على هذه الصُّور إلى أن تتثبَّتَ نظراته على وجْهِ أبيه. لقد حملَتْ أُمُّه مسؤوليَّاتِ إضافيَّةً في شرِكة المُحاسَبة للتَّعويضِ عن الأَجْرِ على وجْهِ أبيه. لقد حملَتْ أُمُّه مسؤوليَّاتِ إضافيَّةً في شرِكة المُحاسَبة للتَّعويضِ عن الأَجْرِ المُتدنِّي الذي كان أبوهُ يتقاضاه من القُوَّات المُسلَّحة. وقبْلَ مُغادرة الأب للالتحاق بالحرب، أراد أن يتيقَّنَ أنَّ لدى عائلتِهِ رجُلًا يسكنُ في المنزل، لذلك رتَّبَ بأن يعيشَ معهم في بيتهم الواقع في شارع "ماكليلَّان" كلُّ من أُخْتِ زوجتهِ وزوجها الألمانيُّ وابنتهما. وكان "آر. سي." يجلِسُ في حِضْنِ أُمِّه ليُساعدها على كتابةِ الرَّسائل البريديَّة الممهورة بالحرف الدَّالُ على النُّصرة المُوجَهة إلى زَوجها. لقد كانت هذه إحدى الذُّكريات الباكرة التي لدى "آر. سي." الشَّانِ أُمِّه. لقد كانت الرَّسائل البريديَّة الممهورة بالحرف الدَّالُ على النُصرة ذاتِ شكلٍ بشأنِ أُمِّه. لقد كانت الرَّسائل البريديَّة الممهورة بالحرف الدَّالُ على النُصرة ذاتِ شكلٍ أحاديٌ الجانِب، تُؤمَّنُ للعائلات من قِبَلِ الجيش. فعندما كانت العائلةُ تكتبُ أو تطبعُ أحاديٌ الرَّسالة على ذلك الشَّكل، كانت الرَّسائل تُرسَلُ أَوَّلًا إلى واشنطن، العاصمة، حيث أحرف الرِّسالة على ذلك الشَّكل، كانت الرَّسائل تُرسَلُ أَوَّلًا إلى واشنطن، العاصمة، حيث

كانت تُراجَعُ من قِبَلِ الرُّقباء، ثمَّ تُحوَّلُ إلى فِلم قياسهُ ١٦ ميلِّمتًا. كان هذا الفِلمُ يُرسَلُ عبْرَ البحار، حيث كان يُعادُ طبْع الرَّسائل المأخوذة من الفِلم، لتُسلَّم الرَّسائل التي لا يتعدَّى حجمها كفَّ اليدِ لاحقًا إلى الجنود. من بَيْن أكثر من ٥٥٠ مليونًا من الرَّسائل البريديَّة الممهورة بالحرف الدَّالِ على النُّصرة العابِرة بَيْن الجنودِ وعائلاتهم، احتلَّت رسائِلُ "ميري آن" و"روبرت سيسيل" رسائلهُ بخَطِّ يده، في حين طبعَتْ "ميري آن" رسائلهُ بخَطِّ يده، في حين طبعَتْ "ميري آن" رسائلها.

كانت لدَيْها بالأحرى آلةٌ إلكترونيَّة مُعَقَّدة للطِّباعة (في ذلك الزمن). كان "آر. سي." يجلِسُ في حِضنها بينما كانت تطبع. وعندما كانت تنتهي من ذلك، كان يحِنُ دَورُ "آر. سي." للطِّباعة. فكان يملأُ الخطَّ الأخير بِحَرفيْ "إكس" و"أُو". كانت تلك المرَّةَ الأولى في حياته التي يطبعُ فيها.

كتبَ "روبرت سيسيل" غالِبًا إلى "آر. سي.". كانت الرَّسائلُ لَعُوبةً ودافِئة، حافلةً بالفُكاهة واللَّطافة. كان يُذكِّرُ "آر. سي." بأن يكونَ ابْنًا خَدُومًا في اهتمامهِ بأُمِّه، وبأُختهِ الأكبرِ سِنًا، وبِالكلب "سولدجر". كان يُخاطِبهُ مُتكلِّمًا باسْمِ "سُونِيِّ" أو "تشارلي ذي الفُوَّهتَيْن"، أو باستخدامهِ لأسماءٍ لَعُوبة مثل "الحشَرة المُبوِّقة"، ثمَّ كان يُخبِرهُ كم كان مُشتاقًا إليه، وبأنَّهُ آتٍ إلى البَيْت قريبًا. هُنا إحدى الرَّسائل المبعوثة من "صقليَّة"، بتاريخ يونيو/حَزيران من عام ١٩٤٥، قبْلَ بضعةِ أشهُرٍ من انتهاءِ الحرب وحصولِ "آر. سي." على شهادة الرَّوضة:

بُنَيَّ الكبير العظيم،

وصلَتْ إليَّ رسالتُكَ بتاريخ ١٨ يونيو/حَزيران، وإنَّني لَسعيدٌ بالتَّأكيد لسماعِ أنَّك صبِيٍّ خَلوقٌ بهذا المقدار، وأنَّكَ تستمتعُ بالكثير من الدِّفء وتشربُ حليبكَ. إنَّني سعيدٌ بانَّك تستمتعُ بوقتٍ طيِّبٍ في باحة اللَّعِب، وأرجو أن تنتهي الحربُ قريبًا كي أمّكَنَ من المجيءِ واللَّعِبِ معكَ. أنا فخورٌ حقًّا بأنَّك حصَلْتَ على شهادةٍ وسأُرسِلُ إلَيْكَ هديَّةً رائعة. سأرغبُ بكلِّ تأكيدٍ أن أرى قَصَّةَ شَعرِكَ المُعتادة. كُن حسنًا مع الكلب "سولدجر"، واهتمَّ بأمِّكَ وبأُختِكَ "بوبيً آن".

مع محبَّتي،

أبوك

كانت ذكرياتُ "آر. سي." الباكرة عن أُختهِ الأكبَرِ سِنَّا، "روبرتا 'بوبِّي' آن"، من مرحلةِ سنوات الحرب أيضًا. فقد تذَكَّرَ أنَّه كان لدَيْها بيتٌ للدُّمية. كان أبوهُما يُرسِلُ إلَيْها الدُّمي

من أُوروبًا. وفي كلِّ مرَّةٍ كان يتنقَّلُ فيها مع الجَيْش، كان يبحثُ عن دُمًى في وُسعه أن يُرسِلها إليها في الموطِن.

يتذكّرُ "آر. سي." أيضًا حصولَهُ على درَّاجةٍ ثُلاثيَّة من "روبِرتا". كانت الدرَّاجةُ كبيرةً جدًّا عليه، وكانت لدَيْها دواليبُ ضخمةٌ. يصفها "آر. سي." كدرَّاجة ثُلاثيَّة بحجم يصلحُ للكبار. لقد احتاجَ على الأرجَح إلى سنة إضافيَّة أو اثنتَيْن لتكونَ مُناسِبة له، إلَّا أنَّها مثَّلَتِ الوسيلةَ الوحيدةَ للتَّنقُّلِ، والتي يستطيع تحمُّلَ تكلفتِها. لقد اختارَ الخفَّةَ الحرَكيَّة، بالرُّغم من غرابتها. فقد كان يقودُ تلك الدرَّاجة الثُّلاثيَّة صعودًا ونزولًا فوق التِّلالِ في مُجتمعهِ، بالرُّغم من أنَّهُ وفي مرَّاتٍ كثيرةٍ، لم تكنْ رجلاهُ تتمكَّنُ من مُجاراتها أو الوصولِ إلى الدوَّاستَيْن اللَّيْن كانتا تدورانِ سريعًا. كان مشهدًا مميَّزًا لكلِّ مَنْ يراه.

في سنة ١٩٤٥، استعادَتْ "ميري آن" زَوجها، واستعادَ "آر. سي." أباه. وحيث إنَّ الأب كان قد بذلَ الكثيرَ من المجهود الحربيّ "هُنالِك"، فقد حانَ الوقت للاهتمام بالقضايا في الموطِن. وقد كان آلُ "سبرول"، حالهم حالُ بقِيَّة البلاد، مُستعدِّين للعَودةِ إلى الرُّوتين الطَّبيعيِّ للحياة.

# "آر. سي." و"في. في."

بينما دخلَ "آر. سي." سنواتِهِ المدرسيَّة الابتدائيَّة، كان عالمُهُ على قُطْرٍ بمساحةِ بضعةِ أميالٍ. فعلى بُعْدٍ يسيرٍ من شارعِ "ماكليلَّان"، كانت تقبَعُ تلك الصَّيدليَّة المذكورة آنِفًا، والتي تتوافَرُ لديها فوَّارةٌ من مادَّة الصُّودا اللَّذيذة، والتي كان "آر. سي." يعشقُ تناوُلَها وتذوُّقها. كان شرابُ "آر. سي." المُفضَّل دامًا هو مخفوق الحليب. وكان هُناكَ أيضًا محلُّ لإصلاح الأحذية وآخَر لإصلاح التِّلفاز والرَّاديو. وعندَ الزَّاوية، كانت تقِفُ المدرسة الابتدائيَّة شامخةً وسط مَلعَبِها. وعلى بُعْدِ بضعةِ تلالٍ صعودًا ونزولًا وبضعةِ شوارعَ، كان المُتنزَّهُ القابعُ فوقَ تللً موقعًا حديثًا للَّعِب. وقد مارسَ "آر. سي." اللَّعِبَ في المُباراة الافتتاحيَّة.

إذا رسمْتَ خطًّا مُستقيمًا من منزلِ "آر. سي." على مدى تسعةِ أميالٍ إلى الجهة الغربيَّة الجنوبيَّة، فستصِلُ إلى حدودِ مكتبِ المُحاسَبة لِـ "شرِكة 'آر. سي. سبرول' وأبنائه" الواقعة في شارع "غراند". وكان يقعُ مَلعَبُ "فوربز" في مكانٍ ليس بعيدًا من هُناك. (في يومنا هذا، يُمارِسُ فريقُ "بيتسبرغ بايريتس" اللَّعِبَ في مُتنزَّهِ 'بي. أن. سي.'، وهو مَلعَبُ للبيسبول، بينما يُمارِسُ فريق الـ "ستيلرز" اللَّعِب في مَلعَبِ "هانز". تشارَكَ الفريقان معًا قبْلَ ذلك استاد يُمارِسُ فريق ديفرز". وقبْل ذلك، لعِبا معًا في مَلعَبِ "فوربز".) لم يُفوِّت "آر. سي." على نفسِه يومًا افتتاحيًّا لِـ "بيتسبرغ بايريتس". فكان يُفوِّت المدرسة ويتنقَّلُ على الطَّريق لمُشاهدة المُباراة،

وذلك كلَّه برضى الوالِدَيْن. كان في وُسعه تذكُّرَ كلِّ المباريات، مُباراةً تِلْوَ الأُخرى، ولا سيَّما المُباراةَ الأُولى التي لم ينسَها قَطِّ. وكانت النَّتيجةُ على الشَّكل الآتي: خمسة لمصلحة "بايريتس" وثلاثة لمصلحة "ريد". كان "آر. سي." يقِفُ على مُدرَّجاتِ مَلعَبِ "فوربز" عندما ارتدى "روبرتو كليمنس" رقمَ القميص ١٣ في افتتاحيَّة الموسم لعام ١٩٥٥. وقد عاينَ "كليمنس" وهو يضرِبُ أُوَّلَ ضَربةٍ له في موطِنه. لم تكُنْ أربعينيًات القرن الماضي وخمسينيًاته عقْديَن ناجحَيْن لِمُشجِّعي فريق "بايريتس". باختصار، خسِروا كثيرًا من المُبارياتِ أكثرَ من تلكَ التي ربعوها. إلَّا أنَّ ذلك لم يمنعَ "آر. سي." من أن يكونَ مُشجِّعًا مُخلِطًا. ففي أيً وقتٍ من تلك السِّنين، إذا قُدِّرَ لكَ أن تتوقَّفَ وتسألَهُ عمًّا أرادَ أن يكونَهُ لمَّا يكبُرُ، لأجابَكَ أنَّه أرادَ أن يكونَ الأسود البياضة الجامعات والمعاهد البريطانيَّة، "باكس".

كان والدا "آر. سي." يذهبان إلى المكتبِ كلَّ يوم. وقد لاحظَ "آر. سي." أنَّ ذلك كان أمرًا غير اعتياديّ. فقد عمِلتْ أُمَّهاتٌ قليلاتٌ خارجَ نطاق البَيْت في تلك الأيَّام. أحَبَّ "آر. سي." تلك الأيَّامَ التي كان يمكنه فيها أن يُرافِقَ والدَيه إلى العمل. فكان يجلِسُ عندَ النَّافذة ويُراقِبُ الحرَكة النَّشِطة للمدينة. وكان يلعَبُ بسيًّارتهِ وألعابهِ تحت طاولةٍ ما في المكاتب. لقد أحَبَّ تحديدًا موسِمَ عيدِ الميلاد. كانت نوافِذُ المحالِّ تزدانُ بعروضٍ رائعةٍ أسَرَتْ قلْبَ "آر. سي.". كان فقط يقفُ ويُحدِّقُ إليها بعَينَيْن مشدوهتَيْن.

لقد أُمَّنَتِ المَكاتِبُ المِقعدَ الأفضل في المكان لِمُشاهدة الاستعراضات المارَّةِ من هُناك. كانت بيتسبرغ في أُوجِ اندفاعتها في فترةِ سنوات ما بعْد الحرب، وكان لِـ "آر. سي." مطَلًّا علَيْها جميعها، من مسافةٍ أبعَد، أي من منزلهِ الكائنِ فوق التِّلال الجنوبيَّة، ومن مسافةٍ أدنى أيضًا من خلال نَوافذ المكتب الواقع في شارع "غراند".

بعْدَ سنواتٍ، عندما حُلَّت الشَّركة، بِيعَ المبنى وهُدِم. وفي ذاتِ الموقع، ارتفعَ بناءً مُؤلَّفٌ من أربعةٍ وسِتِّينَ طابقًا تابعًا لشركة الفُولاذ الأميركيَّة، معروفًا بِبُرجِ فُولاذ الولايات المُتَّحدة. ولسنواتٍ، ضَمَّ الطَّابِق الثَّاني والستُّون مطعمًا عُرِفَ باسْمِ "قمَّة المُثلَّث". كانت لدى "آر. سي." هُناك، من حينٍ إلى آخَر، أوقاتُ غداءٍ وعشاءٍ مُرتبِطةٌ بالعمل. وبينما كان يُزاول اجتماعات العملِ تلك، كانت تعودُ إلَيْه الذِّكريات كُلَّما فكَّر وتخيَّل نفسَهُ صغيرًا يلعَبُ في حين يعملُ والداه على بُعْدِ ٢٤٠ مترًا إلى الأسفل.

في عام ١٩٤٥، شُيِّدَ بناءٌ جديدٌ بالقربِ من منزلِ "آر. سي." في جادَّة "ماكليلَّان". وفي موقعٍ محاذٍ، شُرِّعتْ أبوابُ كلِّ من المدرسة الابتدائيَّة، وكنيسة "بليزينت هيلز" المُجتمعيَّة، والكنيسة المشيخيَّة المُتَّحدة.

كان والِدُ "آر. سي." عُضوًا قديمًا في كنيسة "ماونت واشنطن الميثوديَّة". في الواقع، كان جَدُّ "آر. سي." واحِدًا من الأعضاء المُؤسِّسين القُدامي، وكان والِدُ "آر. سي." واحِدًا عن مرسوم أحيانًا، وعلَّمَ بانتظامٍ في صفوف يوم الأحد. تعمَّدَ "آر. سي." لمَّا كان طفلًا في تلك الكنيسة الميثوديَّة. وإبَّان سنواتِ الحرب، توَجَّهتْ عائلتهُ إلى الكنيسة الميثوديَّة كلَّ يوم أحدٍ. لكن، الميثوديَّة. وإبَّان سنواتِ الحرب، توَجَّهتْ عائلتهُ إلى الكنيسة الميثوديَّة كلَّ يوم أحدٍ. لكن، عندما افتُتِحتْ كنيسة "بليزينت هيلز" المُجتمعيَّة، تحوَّلتِ العائلة نحو الميثوديَّة. كانت، بتقديرِ "آر. سي." وعلى حَدِّ معرفته، كنيسةً مُتحرِّرة- مُتحرِّرة بشدَّة. لكنَّها تركتْ أثرًا لا يُحدى فيه نظرًا إلى سِموِّ العبادة فيها، تلك اللِّيتورجيا التي تحدَّثَ "آر. سي." بشأنها قائلًا: "إنَّها قريبةٌ إلى حَدٍّ كبيرٍ من الرَّسوليَّة". لقد كان راعيهِ مُلتزِمًا أُصولَ الخدمة الرَّسميَّة، وأُصولَ تقديم عظة دينيَّة حُضِّرتْ بدقَّة مُتناهية، حتَّى إنَّها بدَتْ دراميَّةَ الطَّابع. كان المبنى الأصليُّ بناءً صغيرًا، وهو يضمُّ اليوم مكاتِبَ الكنيسة. في وقتٍ لاحق، شُيِّدَ مبنَى أكبر المبنى الأصليُّ بناءً صغيرًا، وهو يضمُّ اليوم مكاتِبَ الكنيسة. في وقتٍ لاحق، شُيِّد مبنَى أكبر الحِقبة النَّهضويَّة الاستعماريَّة، إضافةً إلى أعمدة بيضاءَ اللَّون وقمَّة لولبيَّة. أمَّا الدَّاخلُ فكان مُثلَّقًا مشيخيًّا تقليديًّا، حيث يوجَد المِنبَرُ بارزًا على الجانبِ القصير وجزئها الرَّئيسيُّ فكان مُثلَّقًا مشيخيًّا تقليديًّا، حيث يوجَد المِنبَرُ بارزًا على الجانبِ القصير وجزئها الرَّئيسيُّ فكان مُثلَّقًا مشيخيًّا تقليديًّا، حيث يوجَد المِنبَرُ بارزًا على الجانبِ القصير وجزئها الرَّئيسيُّ

كان للانتقالِ إلى كنيسةٍ مشيخيَّة علاقةٌ وثيقةُ الصِّلة بمُستقبلِ "آر. سي.". فقد كان سيُقتادُ في نهاية المطافِ إلى الالتحاقِ بجامعةٍ مشيخيَّة وكُلِّيَّةِ لاهوت، وكان ليُرسَمَ قَسًّا مشيخيًّا. وكان أيضًا ليُدافِعَ عن مبادئ إقرار "وستمنستر"- ذلك الإقرارِ العقائديِّ للكنيسة المشيخيَّة. لقد أمَّنَ الانتقالُ إلى المشيخيَّة، بالأحرى، رابطًا مُهِمًّا بماضيه؛ فقد أحَبَّ "آر. سي." أن يُعتِعَ السَّامعين بقصَّةِ الرَّاعي الأوَّل الذي رسمَه (عيَّنَه) المُصلِحُ الاسكتلنديُّ "جون نوكس".

لقد هاجرَ آلُ "سبرول" من مُقاطعة "دونيغال" في أيرلندا. لكنَّ الاسْمَ "سبرول" ليس أيرلنديًّا، بل هو اسْمٌ من منطقة الوديان الاسكتلنديَّة. وهُنا يدخلُ في حيِّز القصَّة كلُّ من الإصلاحِ و"جون نوكس". في بادئ الأمر، تحمَّل "نوكس"، وهو كاهنُّ اسكتلنديُّ وجدَ نفسَهُ في جفاءٍ تعارُضيًّ مع كنيستهِ ومع عرش الملك، تنفيذَ حُكْمٍ يقضي بحجْزهِ على مثنِ سفينة شراعيَّة ذاتِ مجاذيف، ثمَّ بفترةٍ من النَّفي. استقرَّ الأمرُ بِ "نوكس" في مدينة "جنيف" حيث كان "كالفِن"، بينما حكمتْ "ميري" الدَّمويَّة إبَّان خمسينيَّات القرن السَّادس عشَر. رجِعَ "نوكس" بنعمةِ الله إلى بلَدهِ الأصليُّ اسكتلندا، مُستلهِمًا كلَّ ما أنجزَته "جِنيف" بقيادة "كالفِن"، وقد عقدَ العزمَ على إصلاحِ بلَدِهِ كلِّه. حيث تناجى مع اللهِ وصلَّى قائلًا: "أعطِني السكتلندا، وإلَّا فإنَّني أموتُ موتًا".

كانت الخطوةُ الأُولى باتِّجاه الإصلاح تأسيسَ كنيسةٍ جديدةٍ، نظَرًا إلى عُمْق الفساد الذي كان مُستشريًا في أوساط الكنيسة الرَّاهنة. ستكونُ هذه الكنيسة كنيسةَ اسكتلندا، المعروفة باسْمِ "كيك". كان الخادِمُ الأوَّل الفعليُّ الذي رسَمَه "نوكس" في هذه الكنيسة الجديدة اسكتلنديًّا من منطقة الوديان اسْمُهُ "روبرت كامبل سبرول". ثمَّ بعثَ "نوكس" بالقَسِّ "سبرول" إلى أيرلندا. كان أحدُ المُتحدِّرين منه، واسْمُهُ "جون"، الذي يُحتمَلُ أنَّه باعَدَ "جون نوكس"، قد خدمَ شَيْخًا حاكمًا ومُفوَّضِ لدى كنيسة "رافوي" المشيخيَّة في مُقاطعة "دونيغال"، في أيرلندا، في السَّنوات ما بين ١٦٧٢ و١٦٠٠.

جَدُّ "آر. سي." الأكبر حطَّ رحالَهُ في أميركا من هذا المكان تحديدًا إبَّان مجاعةِ البطاطا العظيمة في أواسط القرن التَّاسع عشَر. وقد كتبَ "آر. سي." ما يأتي عن جَدِّهِ الأكبر:

"في أثناء مجاعة البطاطا في القرنِ التَّاسع عشَر في أيرلندا، هربَ جدِّي الأكبر التشارلز سبرول" من أرضهِ الأصليَّة للبحثِ عن ملجاً في أميركا. لقد خلَّف وراءهُ سقفًا مصنوعًا من قشًّ وقصَبٍ وكوخٍ ذي أرضيَّةٍ مُوحِلةٍ في قريةٍ من شمالِ أيرلندا، ليشُقَّ طريقَه حافي القدميْن باتِّجاه "دبلن" - إلى رصيفِ المرفأ الذي منه انطلقَ بحرًا باتِّجاه مدينة 'نيويورك'. وبعْد أن سجَّل نفسَه ضمنَ قوائم المُهاجرين في جزيرة 'إيلِّيس'، شقَّ طريقَه نحو غرْبِ بيتسبرغ، حيث كانت تستوطِنُ مجموعةٌ من الاسكتلنديِّين -الأيرلنديِّين. لقد جُذِبوا نحو ذلك الموقع بسببِ الطَّواحين الهوائيَّة ذاتِ الفولاذ الصِّناعيِّ التي يمتلكها الاسكتلنديُّ النورو كارنجي "."

حاربَ هذا المُهاجِرُ الأَيرلنديِّ من أجلِ الاتِّحاد في "إس. إس. غرامباس". أخذَ أحدُ أبنائه، وهو جَدُّ "آر. سي."، العائلةَ إلى الكنيسة الميثوديَّة في جبلِ "واشنطن". عندما نقلَ "روبرت سيسيل سبرول"، والدُ "آر. سي."، عضويَّتهُ من الكنيسة الميثوديَّة إلى الكنيسة المشيخيَّة في سنة ١٩٤٥، كان يأتي بعائلتهِ إلى الموطِن.

في عام ١٩٤٦، انتقلت عائلةُ "فُوريس" إلى منطقةٍ مُجاوِرة تبعُدُ مسافةَ بضعةِ بيوتٍ من الكنيسة. كانت لدَيْهم ابنةٌ. لقد انتقلوا في وقتِ ما من شهْر مايو/أيَّار من "نيوكاسِل"،

٤ "وليَـم م. ميرفين"، "المُسـتوطِنون الاسـكتلنديُّون في 'رافـوي'، مُقاطعـة 'دونيغـال'، أيرلنـدا: إسـهامٌ في سلسـلةِ أنسـابِ فيلادلفيـا"، مجلَّـةُ بنسـلفانيا للتَّاريـخ والـسِّير الحياتيَّـة، المُجلَّـدُ السَّـادس والثَّلاثـون، الرَّقـم ثلاثـة (١٩١٢)، ص. ٢٧٢.

٥ "آر. سي. سبرول"، "كلُّ الحقُّ هو حقُّ الله"، مجلَّة "تايبلتوك"، ١ يوليو/مُّوز، ٢٠٠٨.

في ولاية بنسلفانيا. عمِلَ السيِّدُ "وليَم فُوريس" وكيلًا وطنيًّا للمُشتريات لدى شركة "جي. سي. مورفي"، وهي إحدى سلاسلِ المحالِّ للبَيْع الرَّخيص. لقد أمضى أسبوعًا من كلِّ شهْرٍ في مدينة "نيويورك" يجتمِعُ فيه بالمُصنِّعين وتجَّادِ الجُملة.

في هذه الأثناء، كان "آر. سي." في الصَّفِّ الأوَّل الابتدائيُّ في مدرسة "بليزينت هيلز". كانت "فيستا فُوريس" في الصَّفِّ الثاني الابتدائيٌ. يتذكِّرُ "آر. سي." على نحوٍ واضحٍ جدًّا رؤيتها أوَّلَ مرَّة، وعندما تفحَّصها جليًّا، عرفَ أنَّه سيتزوَّجُها. بحسبِ الظَّاهر، كان هذا الأمرُ أُحاديً الجانب. كانت "فيستا" مُنهمكةً بأصدقائها الجدُد في ساحة المَلعَب. كان الصِّبْيةُ أُحاديً الجانب كان السِّبْية والعبون على مَلعَبِ كُرةِ القدَم، في حين كانَتِ الفتياتُ يقِفنَ على أرضِ المَلعَب. مرَّت بضعةُ أسابيع من المدرسة بسرعة ثمَّ حلَّتْ العطلةُ الصَّيفيَّة. سيُخبِرُ "آر. سي." لاحقًا أنَّه في سنواتهِ الابتدائيَّة والإعداديَّة، كان اهتمامهُ مُنصبًا على أمرٍ واحدٍ: الرِّياضة. ربَّا كان الوضْعُ مُتعلقًا بأمرَيْن: الرِّياضةُ و"فيستا". إذا كان في وُسعك أن تنظُرَ إلى مُعظَمِ الأشجار التي تزدانُ بها طريق "كليرتون" القدية وأيضًا جادَّة "ماكليلَّان"، لَتمكَّنْتَ من أن تُلاحِظَ حَفْرَ أربعةِ أحرُف لاسمَيْهما: "آر. سي." و"في. في." بعْدَ هذا اللَّقاء الأوَّل، مرَّت بضع سنواتٍ قبْلَ أن يصيرَ أحرُف لاسمَيْهما: "آر. سي." و"في. في" بعْدَ هذا اللَّقاء الأوَّل، مرَّت بضع سنواتٍ قبْلَ أن يصيرَ أر. سي." و"في. في" معًا.

استمرَّ كلُّ من الخالةِ والخالِ وابْنتهما في البقاءِ في المنزلِ لسِتِّ أو سبْعِ سنواتٍ إضافيَّة بعْدَ انتهاء الحرب. كان البَيْتُ مشغولًا على نحوٍ مُستمرًّ، ملآنًا دامًا بالعائلة. غالِبًا ما كانت العائلة الأوسَع تأتي لتجتمِعَ معًا في المنزل في جادَّة "ماكليلَّان". يستذكِرُ "آر. سي." قائلًا: "لقد أحبَبْتُ ذلك. اعتَدْتُ أن أقِفَ عندَ قارعةِ الطَّريق مُنتظرًا وصولَ السيَّاراتِ التي تُقِلُّ أقربائي إلى هذه التَّجمُّعات. كانت عائلتي هي كلَّ شيءٍ، وهي تعني ليَ الكثير. كنتُ دامًا هكذا، وما أزال".

في مُعظَمِ الأُمسيات، كان يجلسُ "آر. سي." على الأرضِ مع الكلبِ "سولدجر" ويستمِعُ إلى الرَّاديو. كان الأثيرُ في النَّهار حافلًا بغناء الأُوبرا، أمَّا في اللَّيلِ فكان يُقدِّمُ برامجَ فيها نوعٌ من المُغامرة. فالبرامجُ من مَثيل: "الصَّقر" و"الإثارة" و"الهروب" وذلك المُفضَّل لديه، "الحارسُ الوحيد"- كانت جميعها تأسرُ خيالَ "آر. سي.". في أيَّام السُّبوت ومُعظَمِ أيَّام الآحاد بعد الكنيسة، كان "آر. سي." يذهبُ لِمُشاهدة فِلمَيْن في آنٍ معًا. لقد كانت أفلامُ "فرنكشتاين" و"دراكولا" مع "لُونْ شيني" و"بيلا لُوغوسي" أفلامَهُ المُفضَّلة على الشَّاشة الفضَيِّة (في السينما).

<sup>&</sup>quot;مُذكَّراتُ 'سبرول'"، الحلقةُ الأُولي.

لقد حلُمَ "آر. سي."، مثل أكثريَّة الأولاد، بانتهاءِ العام الدُّراسيُّ للتَّمتُّعِ بحرِّيَّة الأشهُرِ الصَّيفيَّة. تضمَّنَتِ العطلاتُ العائليَّةُ رحلاتٍ إلى الشِّمال البعيد إلى بُحَيْرة "موسكوكا" في "أونتاريو" الكنديَّة. كانت بُقعةً معروفةً بأكواخِها الصَّيفيَّة، ومقصِدًا للمشاهير والعائلات ولاعبي فريق الهوكي "تورونتو". بقي آلُ "سبرول" بجانبِ سيًارتهم الجيبِ. اقتربَ اللَّعِبون من "آر. سي." مُعلِّمينَ إيَّاهُ مُمارسةَ الغطْسِ من على لَوحِ خشبيًّ مُخصَّصِ للغطْسِ بالقربِ من رصيف الحَوض المائيّ، ومُعطينَ إيَّاه جميع أنواع الأفكار المُفيدة بشأنِ رياضة الهوكي وتقنياتها. وحيث إنَّه كان صبيًا في سنِّ العاشرة، كان يتمتَّعُ على الأغلبِ بعطلتِهِ الأفضل. لقد قدَّمَ إليه اللَّعِبون سُترةً رائعةً مصنوعةً من الجِلْد، إضافةً إلى شِعارٍ مُزخرفٍ كبير. كانت هذه السُّترة مُناسبة لجسمِ بالغ صغيرِ الحجم، والأكمام تتدلًى إلى ما بعد أطرافِ أصابع "آر. سي.". لقد تباهى بينما كان يلبِسُها بفخرِ وسعادةٍ على ضَفَّة بُحَيْرة "موسكوكا".

وما بَيْن العطلات الصَّيفيَّة، كان يتطلَّعُ "آر. سي." إلى تمضيةِ عُطلةِ عيد الميلاد. كان موسمُ الميلاد، موسمًا خاصًّا لِـ "آر. سي."؛ ففي سنوات الحرب، ابتداً عَمُّ "آر. سي." بتقليدٍ أطلَقوا عليه اسم "منصَّة الميلاد". كان ذلك أشبَه باستعراضٍ تفصيليّ. بُنِيَتْ المنصَّة في حُجرة صغيرةٍ، من جبالٍ ورقيَّة. كان المتزلِّجون يملؤون المُنحدرات ويمارسون هوايةَ التَّزلُج، إضافةً إلى سيَّاراتٍ تتحرَّكُ فوق شريطِ ناقلةٍ يعبرُ الشَّارِع الرِّئيسيّ، ودولابِ المرَح المُتحرَّك، ولعبةِ القَطارِ السَّريع.

لقد أثبَتَ عيدُ الميلادِ سنة ١٩٥٠ أنَّه وقتٌ لا يُنسى لِــ"آر. سي.". لقد قبعَتْ بيتسبرغ تحت مترٍ من الثَّلج في تلك السَّنة. كان التَّوقيتُ مُناسبًا جدًّا للهديَّة التي حصلَ علَيْها: المزلجة. وفي اليوم التَّالي، خرجَ "آر. سي." إلى جانبِ صديقَيْن له، في رحلةٍ أُولى للتَّزلُّج. ذهبوا باتِّجاه الهَضْبة الأكبر في القرية. وعندَ أسفلِ التَّلّ، كان يجري جدوَلُ مياه، وعلى جانبَيْه جدارٌ صخريٌّ يحُدُّ ضَفَّتَيْه. وفي أوَّل مرَّةٍ اتَّجهوا فيها إلى الأسفل، توَقَّفَ الثُّلاثيُّ بالقربِ من الجدولِ في سباقٍ مُذهلٍ. أمَّا الجولةُ الثَّانية، فشابكَ الصِّبيةُ معًا كلَّ براعتهم الهندسيَّة، بينها كان الأكبرُ سِنَّا بينهم مُتقدِّمًا. لقد رصَّتِ الجولةُ الأُولى الثَّلجِ المُتراكم، لذلك عند بينها كان الأكبرُ سِنَّا بينهم مُتقدِّمًا. لقد رصَّتِ الجولةُ الأُولى الثَّلجِ المُتراكم، لذلك عند بينهم ما بالثَّانية، صوَّبوا نُـزولًا، مُرتطمين مُباشرةً بالجدار الصَّخريّ.

تسبَّبَ الحادثُ في أذًى في ظهْرِ "آر. سي." وكسَرَ أحدُ الصِّبيةِ إبهامهُ، وخرجَ الثَّالثُ برِجْلٍ مكسورة. لقد مَكَّنوا من سَحبهِ على المزلجة التي جرَّها "آر. سي." آنذاك مفردهِ عبْرَ الثُّلوج إلى أوَّلِ منزلٍ وصلوا إلَيْه، والذي كان يبعدُ نحو ٦٠٠ متر. ولبقيَّة السَّنة الدِّراسيَّة، ذهبَ "آر. سي." لزيارتهِ في منزلهِ بينما جلس مَسنودًا يتعافى. كانت هذه الرِّحلةَ الأخيرةَ لكلَيهما التي استخدَما فيها المزلجة.

كانت ذكرياتُ أعيادِ ميلادٍ أُخرى أكثرَ فرطًا. تذكّر "آر. سي." تحديدًا خدمات الشُّموع المُُشتعلة في ليلة عيد الميلاد، ابتداءً من الحادية عشرة مساءً، وانتهاءً منتصفِ الَّليل. رهَّوا ترنيمةً بعنوان "يا ليلةً مُقدَّسة"، دون مُصاحَبةِ الموسيقا. ثمَّ كانت هُناك ليلة الميلاد في سنة ١٩٥٢. كانت تلك السَّنة التي بدأ فيها كلُّ من "آر. سي." و"فيستا" باختبار علاقة ثابتة عالبًا ثابتة. قُبَيْلَ خدمة الشُّموع الكنَسيَّة، كان "آر. سي." في بَيْتِ "فيستا" يُمضي ليلةً الميلاد.

كان "آر. سي." و"فيستا" كلاهُما في الجوقة في المدرسة وفي الكنيسة أيضًا، حيث إنَّ كلتا الجوقتين كانتا تحت قيادة المدير ذاته. لقد دفعَتِ الكنيسة أَجْرَ كلِّ من عازف الأُرغن ومُدير الجوقة. كما ذكرنا، كان لدى الكنيسة أيضًا طقسٌ ليتورجيٌّ رسميّ. وإذا وُضِعَ في الحِسبان كلُّ ذلك، فيعني هذا أنَّ جوقة الأولاد إنَّا كانت بِجُملتها مهنةً أو وظيفة. فالأثوابُ والقَبَّةُ الرَّسميَّة- جميعها بدَتْ مثل جوقةٍ مُناسبةٍ لصِبيَةِ الكاتدرائيَّة. وقد أحبَّها "آر. سي.". كان يتكلَّم عن أنَّ تعليمَ الكنيسة كان خاليَ الوِفاض من أيُّ لاهوتٍ أو مضمونٍ كتابيّ، إلَّا أنَّهم غنَّوا الأناشيد الوطنيَّة والتَّرانيم.

صرَّحَ "آر. سي." لاحقًا بالقَول: "إنَّ مُجمَلَ المعرفة التي كانت لديَّ عن مضمونِ المسيحيَّة، إِنَّا أُخِذَ من الموسيقا التي كُنَّا نُرنِّمُ على وقْعِها". ٧

لقد تذَكَّرَ "آر. سي." أيضًا مُمارسةَ فريضة العشاء الرَّبَّانيّ؛ فالرَّاعي، الدُّكتور "بول هدسون"، درَّبَ الشُّيوخ على التَّقدُّم إلى الأمام، بعد أن يكون قد جرى توزيع العناصر من خبزٍ وخمرٍ، بصورةٍ مُتَّحدةٍ مُتَّسِقةٍ مُتكامِلة. كان وقْعُ الأقدامِ يضِرِبُ الأرضَ القرميديَّة بتناغُم، حيث إنَّ صداهُ كان يتردَّدُ عبْرَ المقدِس. لكن، عندما تعلَّقَ الأمرُ باللَّاهوت، لم تكُنْ هُناك أيَّة دقَّة. كان الخادِمُ يُقدِّمُ التَّعليمَ إلى الأولاد بدلًا من اتباعِ تعليم "وستمنستر" المُختصَر، أي الإقرارِ المبدئيِّ للكنيسة المشيخيَّة، كتبَ أسئلتهُ الخاصَّة التي كان يُحوِّلُ تركيزَ الأولاد نحوها، كالآتى:

السُّؤال: مَن المسيحيُّ الأعظَم الذي عاشَ يومًا؟

الجواب: "ألبرت شويتزر".

كان "ألبرت شويتزر" شخصًا إنسانيًّا عظيمًا، وكان عبقريًّا حقيقيًّا، كُونهُ حازَ شهادةَ الدُّكتوراه في اللَّاهوت والفلسفة والموسيقا والطِّبّ، لكنَّهُ كان ليبراليًّا مُتحرِّرًا بصورةٍ واضحة. فقد كان شخصيَّةً مرموقةً فيما سُمِّي بحثًا عن يسوعِ التَّاريخ، تلك الجهود التي أخذها الباحثون الألمان على عاتقهم بغرَضِ إيجادِ نَواة الحقَّ التَّاريخيِّ المُحاط بقشور الأناجيل الأربعة.

٧ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

لقد طبَّقَ الدُّكتور "هدسون" على عظتهِ ما كان قد تعلَّمهُ من الباحثين من أتباع النَّقد العالي. كانت معجزة إطعام الخمسة آلاف مثالًا على عدم الأنانيَّة التي تمتَّعَ بها ذلك الصَّبيُّ الصَّغير. لقد جلبَ النَّاسُ في وسط الجماعة الطَّعامَ معهم، إلَّا أنَّهم لم يشاؤوا الاعترافَ بذلك لئلًا يُجبَروا على مُشاركةِ طعامهم مع الآخرين. عندما قدَّم الصَّبيُّ الصَّغير ما كان لدَيْه مجَّانًا، ألهَمَ هذا الأمرُ الجماعة لإخراجِ سِلالِ غَدائهم من بَيْن أهدابِ أثوابهم. إنَّها لعجزة! في كلِّ فصح، عُلِّمَ "آر. سي." أنَّ قيامةَ يسوع المسيح عنتْ أنَّه كان قادرًا، في كلِّ يوم، القيامة ثانية في جدَّة الحياة (الحياة الجديدة) من أجل مُواجهةٍ جديدةٍ مع تحدِّيات اليوم.

لم يتعلَّم "آر. سي." لاهوتَهُ من الكنيسة المُجتمعيَّة في "بليزينت هيلز"، كما لم يتعلَّم هُناك أيضًا دراساتِهِ الكتابيَّة؛ فهذه الحقول، التي كانت ستصيرُ مهنتهُ في المُستقبل، كانت تحظى باهتمام قليلٍ من قِبَلِهِ، أو حتَّى عدمة الاهتمام والجدوى له حينما كان يافعًا.

## "سُونِّي سبرول" عندَ المِضْرَب

كانت الرِّياضةُ أكثرَ مُتعةً بأشواطٍ لِـ "آر. سي." من أُمورٍ أُخرى. فقد مارسَ لَعِبَ البيسبول وكُرةَ السَّلَة وكُرةَ القدَم. كان على الأرجَح الأفضل في مُمارسة البيسبول، لكنَّه مُنافسٌ احترافيٌّ في جميعها. أمَّا الرِّياضة التي استمتعَ عُمارستها حقًّا فكانت الهُوكي، بالرُّغم من أنَّه كان الأقلَّ احترافيَّةً في مُمارستها على حدِّ تعبيره. توجَّه "آر. سي." وأصدقاؤه إلى المَلعَبِ في مُتنزَّهِ "بارك" وأقاموا حلبةً للتَّزلُّج، حيث مارسوا اللَّعِبَ بشيءٍ من الهجوم والمُطارَدة. كانت لدَيْهم نسختهم الخاصَّة من الآلة التي تُسوِّي الجليد ("زامبوني")، كما كانت لدَيْهم المَثاقب التي حفروا بها ما بَيْن خمس إلى سِتُّ حُفَرٍ عبْرَ الجليد. وفي الليل، انسابت المياه خارجًا لِتُشكِّلَ سطحًا مصقولًا زُجاجيًا كاملًا فيتسنَّى لهم اللَّعِبَ علَيْه.

إضافةً إلى الألعابِ الرِّياضيَّة، كانت الكتابةُ جزءًا من حياة "آر. سي." الباكرة. لقد كانت مُعلِّمتُه تُدعى الآنسة "غراهام"، إلى حين زواجها من مُعلِّمٍ آخَر، فغدَتِ السَّيِّدة "غريغ". لقد درَّستْه الإنكليزيَّة، وكانت معلِّمةُ "آر. سي." في المدرسة الابتدائيَّة ولاحقًا أيضًا في المدرسة الإعداديَّة. تعوَّدَ مُعلِّمو القسم الابتدائيُّ أن ينشروا دَوريًّا رَسْمَ أفضلِ تلميذِ وفنَّه في مكانٍ واضح على لَوحةِ العرض. تذكَّرَ "آر. سي." دامًّا أنَّه أرادَ أن يُعلِّقَ رسْمَهُ، إلَّا أنَّه لم يستطِع بتاتًا وضْعَ إنتاج فَنِّه هُناك لنوالِ فخرِ المكانة. لكنْ في إحدى المرَّات، علَّقت السَّيِّدة "غريغ" مقالةَ "آر. سي." الوصفيَّة على اللَّوحة الفنيِّة للعرض. لقد كانت عملًا فنيًّا بامتياز. لاحقًا، عندما كان "آر. سي." في الصَّفُ الثَّامن، أخبرَتْهُ بأمرٍ لم ينسَهُ بتاتًا: "لا تسمحْ لأحد بأن يقولَ لك إنَّك لا تستطيع الكتابة".

وفي الصَّفِّ السَّادس، لَعِبَ "آر. سي." البيسبول ضِمْنَ فريقٍ مكفولٍ في نادٍ يقعُ في الجوار. كان اللَّاعِبون في مُعظَمهم من طلبة المرحلة الثانويَّة، وكان بعضُهم حتَّى في أوائل عشرينيَّاتهم. هُنالِكَ كان "آر. سي."، يُهاجِمُ ويضِرِبُ ما فاقَ وزنَهُ بوصفه تلميذًا في الصَّفُ السَّادس. لقد كان مُبْتدِئًا، وأيضًا بديلًا. حتَّى إنَّ الإعلانَ عن هذا الأمر وصلَ به المطاف ليتصدَّر صفحات صحيفةٍ محلِّيَّة. لقد استُخدِمَ بديلًا عن ثلاثة لاعِبين- وجميعهم أكبرُ منه سِنًا. قالت الصحيفة إنَّ مَنِ استُبدِل بهم كان "ضرَّابًا ماهرًا وليس ضرَّابًا احترافيًّا، اسْمُهُ اللهُ في سرول الله على يكُنْ لدَيْه عمليًّا مِضْرَبُ".

كان ذلك كافيًا لإلهام "آر. سي.". ففي اللُّعبة التَّالية، تواجه مع ضاربٍ يبلغُ من العمر واحدًا وعشرين عامًا. في المرَّة الأُولى وراء المِضْرَب، ردَّ "آر. سي." الضَّربةَ بضربةٍ أُحاديَّة. وفي المرَّة الثَّانية، تجاوزت ضربتهُ الشَّريط الشَّائك واستقرَّت في باحة بيتٍ مُجاوِر. لقد كان لدى "سُونيً سبرول" حقًّا حاملَ مِضْرَب قويًّا.

أَحَبَّ "آر. سي." سنواته في المرحلة الإعداديَّة. لقد تهيَّزَ في الألعاب الرِّياضيَّة، وقد أَحَبَّهُ رفقاؤهُ. كان قائدًا لفريق كُرة السَّلَّة، ورئيسًا لمجلس الطَّلَبة، واستطاع أن يستحوِذَ على المرتبة الأكاديميَّة الثَّانية من بَيْن التَّلاميذ كافَّة. يقِفُ كلُّ ذلك في تناقضٍ مع سنواتهِ في المدرسة الثَّانويَّة. بينما كان آر. سي." في الصَّفُ التَّاسع، تعرَّضَ والِدهُ لذبحةٍ قلبيَّة، أُتبِعتْ بذبحاتٍ مُتتالية.

كان أبوهُ مثلَهُ الأعلى، وكان داءًا يلبِسُ قميصًا رقيقًا أبيضَ اللَّون وربطةَ عُنقِ. يتذكَّرُ آر. سي." المرَّاتِ القليلة التي كان يراهُ في أثنائها في ثيابٍ عاديَّة. وبوصف أبيه مُحاسِبًا، عَتَّع أيضًا بحُسْنِ دراسةِ موضوع الاقتصاد وبحثِه. كان أبوهُ بارعًا، كما كان رياضيًّا. قُبِلَ في جامعة "برينستون"، إلَّا أنَّه لم يلتحِق بها. بدلَ ذلك، وجَّهَهُ والِدهُ، جَدُّ "آر. سي."، مُباشرةً نحو عملِ العائلة. لقد درسَ من تلقاءِ نفسهِ موادً امتحان مزاولةِ المُحاسَبة العامَّة، وتحكَّنَ من اجتيازه. لقد خدمَ أيضًا بصفته رئيسًا لشركة المُحاسَبة. كانت لدَيه المهارات والخبرات، واستطاعَ أن يقود وأن يُدير. إلَّا أنَّ تلك الذَّبحة الأُولى التي تعرَّضَ لها، وتغشَّى نظرهُ وضعُف. لم يعُدْ في وُسعه أن يعملَ بعْدَها. لقد تعثَّر نُطُقُ "روبرت سيسيل سبرول"، والعشَّى نظرهُ وضعُف. لم يعُدْ في وُسعه المشي من تلقاءِ ذاته. فقد أمضى مُعظَمَ أيَّامهِ والسَّا على الكرسيِّ في الحُجرة. يتذكَّرهُ "آر. سي." وهو يقرأُ الكتاب المُقدَّس مُستخدِمًا وَجولَ رقبتهِ، وشادًا إيَّاهُ إلى طاولة العشاء. منذ سنواتهِ الطُّفوليَّة، تذكَّرَ "آر. سي." أباهُ حولَ رقبتهِ، وشادًا إيَّاهُ إلى طاولة العشاء. منذ سنواتهِ الطُّفوليَّة، تذكَّرَ "آر. سي." أباهُ دامًا جالسًا إلى طاولة العشاء لابِسًا قميصًا رسميًا أبيضَ اللَّون وربطةَ عُنق. لم يتغيَّ دامًا جالسًا إلى طاولة العشاء لابِسًا قميصًا رسميًا أبيضَ اللَّون وربطةَ عُنق. لم يتغيَّ دامًا المَّا إلى طاولة العشاء لابِسًا قميصًا رسميًا أبيضَ اللَّون وربطةَ عُنق. لم يتغيَّد دامًا على النَّه عنق. لم يتغيَّ

ذلك بعْـد وقـوعِ الذَّبحـة. وبعْـدَ الانتهاء من العشـاء، جرَّ "آر. سي." أبـاهُ مرَّةً أُخـرى ليضعهُ على السَّرير.

أرهـقَ هـذا الأمـرُ كاهِـلَ العائلـة. أحَبَّتْ والِـدةُ "آر. سي." أبـاه. لقـد كان أميرَهـا الفاتـن كسـندريلًا. قـال "آر. سي." ببسـاطةِ تُذكَر: "لقـد عشِـقتْ أمُّـهُ أبـاه".^

قُبَيْلَ وقوعِ الذَّبِحةِ القلبيَّة، استشارَ والِدُ "آر. سي." ابْنَهُ بشأنِ التَّخلِّي عن مُهارسة كُرة القدَم والتَّركيز على كرة السَّلَة والبيسبول. فسمعَ المشورة، على مرأًى من ناظِرَيْ مُدرِّبِ كُرةِ القدَم المُمتعِض. لقد مارسَ ذلك المُدرِّبُ نوعًا من الضَّغط على مُدرِّبِ كُرةِ السَّلَة لِثَني "آر. سي." وهو الذي كان أفضلَ لاعبٍ ضِمْنَ الفريق ويتمتَّعُ برصيد مرتفع من النقاط المسجَّلة. لقد كان لدى "آر. سي." حِسُّ مُوَجَّهُ مُرهَفٌ يتعلَّقُ بالعدالة ومُمارسة اللَّعبِ وَفقَ الأُصول. لذلك، لم يستطِع أن يقبلَ أيًّا من هذا كلّه. فقد كان ذلك أيضًا النَّقيض التَّام لخبرتهِ السَّابقة مع المُدرِّبين. كان ناديهِ الكفيل ومُدرِّبوهُ في المدرسة الإعداديَّة مُدرِّبين حقيقيِّين، وهُم الذين أثَروا فيه كثيرًا في ذلك الحين، واستمرَّوا في التَّاثير في حياته على مدى عقود.

لم تتمكَّن هذه الحادثة غير المسبوقة، من تشتيتِ انتباههِ عن روحهِ المعنويَّة المُنافِسة. فقد استطاعَ "آر. سي." أن يُواجِهَ اللُّعبةَ مُباشرةً، واستمرَّ في اللَّعبِ في نوادٍ مُجتمعيَّة عدَّة، حتَّى إنَّهُ مارسَ اللَّعبِ ضِمْنَ فريقٍ لكُرةِ القدَم في مباراةٍ نصفِ مُحترفة، وذلك لبعضِ الوقت. استحوذَ كلُّ هذا على اهتمام الكشَّافة في قسْمِ الجامعة الرِّياضيّ.

لكنَّ المدرسة الثَّانويَّة استمرَّتْ في أن تكونَ فصْلًا مُؤرِقًا. لقد نُقِلَ "آر. سي." إلى المدرسة الثَّانويَّة في "كليرتون"؛ فهو أَحَبَّ كثيرًا أساتذَته في المدرستيْن الابتدائيَّة والإعداديَّة في "بليزينت هيلز". لقد تحدَّثَ أنَّهُ اختبرَ وقوفَ مُعلِّميهِ إلى جانبه. لم يكُنِ الأمرُ كذلك في "كليرتون"؛ فقد شَعرَ "آر. سي." بالتَّيهان بعضَ الشَّيء في هذا المُحيط الجديد.

تزامُنًا مع مرَضِ أبيه، تسلَّمَ وظيفةً بدوام جزئً في محلً لإصلاح التِّلفاز. يقعُ المحلُّ في المجوار عنْدَ أعلى الطَّريق على مقربةٍ من الزَّاوية القريبة من بَيته. لقد علِمَ ذاتَ مرَّةٍ كلَّ شيءٍ تقريبًا في ما خصَّ كلَّ ما يحتاجُ المرءُ إلى معرفتِه بخصوصِ أنابيب التِّلفاز (في ذلك الوقت، كانت للتِّلفاز أنابيبُ بالفعل). لقد نامَ في الصُّفوف، وتأخَّرَ ببساطةٍ في سنواتهِ الثَّانويَّة. في روايتهِ، يكتبُ عن "سكوتر"، الشَّخصيَّة الرَّئيسيَّة، الذي "مَرَّسَ في فَنِّ النَّوم في

٨ "مُذكَّراتُ 'سبرول'"، الحلقةُ الأُولى.

الجهة الخلفيَّة للصَّفِّ حاملًا كتابًا موضوعًا أمامه". \* مُعظَمُ هذه الرِّواية خياليِّ، أمَّا بعضُ الجُمَل فهي سرةٌ ذاتيَّة مُباشرة.

كانت هُناكَ ومضاتٌ برَّاقة في تلك السِّنين. إحداها كانت بالتأكيد "فيستا". وواحدةٌ أُخرى كانت صديقَهُ الأقرب المدعوَّ "جوني كولز". سيكونُ "جوني" شخصيَّةً رئيسيَّة في الرِّواية التي كُتِبَتْ لاحقًا. كانت هاتان ومضتَيْن برَّاقتَيْن، وهُنالِكَ واحدةٌ ثالثة مُتعلِّقة بسيَّارة.

عندما تعلّمةِ "آر. سي." بدايةً أُصولِ القيادة، استخدم سيّارة العائلة، وهي أشبَهُ بقاربٍ كبيرٍ من علامةِ "أُولدزموبيل". قبْلَ بلوغهِ سنتهُ الثّانويَّة، استحوذَ على سيًارته الخاصَّة. وهي لم تكُنْ أيَّة سيًارةٍ، بل كانت سيًارةً مكشوفةً من طراز "فورد فيرلاين ٥٠٠"، سوداءَ وحمراءَ اللَّون، لدَيْها كربوريتَران (مازِجان) بأربعة مَنافِسَ، ونفَّاثٍ مُزدوج، والكثير من الألوان. بالفعل، إنَّها سيًارةٌ قويَّة. في خمسينيَّات القرن العشرين، عرَفتْ "ديترويت" كيفيَّة صُنْعِ سيًارة، وهذه كانت إحداها. قُبَيْلَ مُغادرة "فيستا" للالتحاقِ بالجامعة- كانت تكبُرهُ بسنة واحدة- توَطَّدَتِ العلاقةُ ما بينهما وغدَتْ ثابتة. ومنذ ذلك الحين حتَّى الوقت الذي مات فيه "آر. سي."، كانا ثابِتَيْن، ولم يُثنِهما أيُّ شيءٍ حالًّ بينهما. وبواسطة هاتفِ العائلة في الحُجرة، اتَّصلَ "آر. سي." بِ "فيستا" كلَّ ليلةٍ بينما كان في سنته الأخيرة في الثَّانويَّة وهي في سنتها الأُولى في جامعة "وُوستر" في ولاية "أُوهايو". سيُصرِّحُ من صببِ ملازَمَتِه طَوالَ تلك الفترةِ البائسة من حياته، إلَّا أنَه له تكُنْ لدَيْه أدنى فكرةٍ عن سببِ ملازَمَتِه طَوالَ تلك الفترةِ البائسة من حياته، إلَّا أنَها فعلَتْ ذلك.

في إحدى الأُمسيات، بينها كان "آر. سي." يجرُّ والِدَهُ بالقربِ من طاولة العشاء ليضعهُ في السَّرير، سألهُ أبوه أن يقِفَ لحظاتٍ ويضعَه على الأريكة. لقد كان لدَيْه أمرٌ يَوَدُّ مُشاركتهُ معه. وبِنُطقٍ ركيك، قالَ لهُ: "لقد جاهَدْتُ الجهادَ الحسَن في الإيمان، أكملْتُ السَّعي، حفِظْتُ الإيمان". "آر. سي." الذي لم يكُنْ على درايةٍ أنَّه يستشهِدُ بالكتاب المُقدَّس، رَدَّ علَيْه قائلًا: "لا تقُلْ ذلك، يا أبي". ثمَّ جرَّ والِدَهُ إلى غرفتهِ ووضعهُ فوقَ السَّرير. وبعَدَ لحظاتٍ، سَمِعَ "آر. سي." ضرْبةً عنيفة. وإذا به يجِدُ أباهُ وهو مُلقًى على الأرض. لقد وقعَ للتَّو في غيبوبةٍ. وعلى مدى يومٍ ونِصْفٍ، جلسَ "آر. سي." بجواره. ثمَّ فجأةً، وثبَ أبوهُ فوقَ السَّرير، ثمَّ مُجدَّدًا ومات. كان في سنِّ الثَّالثة والخمسين، وكان "آر. سي." في سنِّ السَّابعة عشَرة.

٩ "آر. سي. سبرول"، "أحارِسٌ أنا لأخي؟: روايةٌ" ("برنتوُود"، تينيسي: "وُلْجموث" و"حياة"، ١٩٨٨)،
 ص. ٣٩.

وقَّرَ، بِلَ عَشِقَ، "آر. سي." أَبِاهُ، مثلما أحبَّ أُمَّه. لم يسمعهُ بتاتًا وهو يتذمَّرُ في مرَضِه. لقد عرفَ والِدَهُ رجُلًا كريمًا لطيفًا. عرفَهُ رجُلَ شَرَفٍ ووَقار. والآن ها قد مات. ولعقود لاحقة، استذكرَ "آر. سي." الحادثةَ كلَّها في كتابِهِ الصَّادِرِ في عام ١٩٨٣، وهو بعنوان: "الشَّوقُ إلى المغزى". إنَّ كلماتِهُ المُفصَّلة هي كالآتي:

"أتذكَّرُ كلِماتِ أبي الأخيرة- كيف يمكنني نِسيانُها؟ لكنْ ما يُؤرِقني هو كلِماتي الأخيرة لـه".

"غالِبًا ما يُخلِّفُ الموتُ وراءهُ ثِقْلَ ذَنْبٍ يُـوْرِقُ الأحياءَ الباقين الذيـن ضُرِبوا بآفةِ ذكريـاتِ أُمـورٍ تُرِكت مَنسيَّة، أو غير مُنفَّذة، أو أذَّى تناولَ الميَّت. يكمنُ ذَنبي في كلِماتٍ فاشـلةٍ رافضةٍ عديمةِ الرَّهافة والحساسيَّة قُلتُها لأبي. لقـد تلفَّظْتُ بالأمر الخاطئ، بذلك الأمرِ الطفوليِّ الأرعَن الـذي لم يسـمحْ ليَ الموت بإعطائي الفُرصة لأقولَ حِيالَه: 'إنَّنى آسِفُ"!

"أتوقُ إلى الحصولِ على فُرصةٍ سانحةٍ لإعادة أداءِ المشهد، إلَّا أنَّ الأوان قد فاتَ. ينبغي لي أن أثِقَ بقوَّة السَّماء على الشِّفاء من المشاعر الجريحة. فما عُمِلَ، يُبغي لي أن يُغفَرَ- يُكِن أن يُؤجَّجَ ويُصغَّرَ، وفي بعضِ الحالاتِ أن يُصلَحَ. إلَّا أنَّه ليس بالإمكان إزالته".

"هُنالِكَ بعضُ الأمور التي لا تُستذكرُ: الرَّصاصةُ المُسرِعة من فُوَّهة البندقيَّة، والسَّهُمُ النَّشَّابِ المُنطلقِ من عَرينِ القَوس، والكلِمة التي تخرجُ من أفواهنا. عُكِنُنا أن نُصلِّي أن تُخطِئَ الرَّصاصةُ هدفها أو أن يقعَ السَّهْمُ أرضًا دون التَّسبُّبِ في أيِّ أذًى، لكنَّنا لا نستطيع السَّيطرة على الكلمة للعَودة في مُنتصفِ مَسار التَّعليق".

"ما الذي قُلتهُ ليجعلني أَلْعنُ لساني؟ لم يكُنْ ما قُلتهُ كلِماتٍ فيها نبرة العناد والثَّورة أو صرخاتٍ بنوباتٍ من فقدان الأعصاب، بل كانت كلِماتٍ من الإنكار- من الرَّفْضِ لِقبولِ عبارةِ أبي الأخيرة. لقد قُلْتُ ببساطةٍ: 'لا تقُلْ ذلك، يا أبي ".

"في اللحظاتِ الأخيرة لوالدي، حاولَ أن يتركَ معي إرثًا للعَيْشِ عَوجبهِ. لقد بحثَ عن وسيلةٍ للتَّغلُبِ على ألَمهِ بتقديم التَّشجيع لي. لقد كان موقفُهُ بطوليًّا، لكنَّني تراجَعْتُ عن كلِماتهِ في جُبْنِ. لم أستطِع أن أُواجِهَ ما كان قد واجَهَهُ".

"لقد اعترفْتُ بالجهلِ بينما فهِمْتُ اليسيرَ من كلِماتهِ لأتجنَّبها. فهو قالَ: 'يا ابنى، لقد جاهَدْتُ الجهادَ الحسَن، أكملْتُ السَّعى، حفِظْتُ الإيمان".

"كان يستشهِدُ بكلِمات الرَّسُول بولس الختاميَّة إلى تلميذهِ المحبوب تيموثاوس. لكنَّني فشِلْتُ في أن أُلاحِظَ تلك الحقيقة. لم أقرأ الكتابَ المُقدَّس بتاتًا، ولم يكُنْ لديَّ أيُّ إمِانِ لأحفظَهُ، ولا سَعْي لِأُكمِلهُ".

"كان أبي يتكلَّمُ من على مطَلِّ مرعًى من الغلبة، وقد عرفَ إلى مَن كان متَّجهًا وإلى أين. إلَّا أنَّ جُلَّ ما استطَعْتُ أن أسمعَهُ في هذه الكلِمات هو أنَّه كان على وشَكِ أن يُوت".

"يا له من خروجٍ عن موضوعِ كلِماته لمَّا ردَّدْتُ قائلًا: "لا تقُلْ ذلك!" لقد أنَّبْتُ أي في أكثر لحظةٍ من حياته شجاعةً. لقد دُسْتُ على نفسهِ بعدم إيماني".

"مْ يُقَلْ أَيَّ شِيءٍ إضافيًّا ما بيننا- بتاتًّا. وضَعْتُ يدَيْهِ المشلولتَيْن حول عُنقي، جاذِبًا جسدهُ العديم الفائدة جزئيًّا عن الأرض، مُقدِّمًا الدَّعمَ إليه بإسنادِ ظهري وكتفيَّ، جارًّا إيَّاهُ نحو سريرهِ. تركْتُ غُرفتهُ وأشَحْتُ بفكري وتركيزي نحو فروض البَيْتيَّة".

"وبعْدَ ساعةٍ، قُطِعتْ دراساتي بصَوتِ سقوطٍ آتٍ من مكانٍ بعيدٍ في المنزل. فأسرَعْتُ للتَّحقيقِ بشأنِ ذلك الصَّوت، وهناك وجدْتُ أبي مُمَدَّدًا في كومةٍ على الأرضِ والدَّمُ يسيلُ من أُذُنهِ وأنفه".

"استمرَّ يُصارعُ البقاءَ ليومِ ونِصْف اليومِ وهو في غيبوبةٍ قبل أن تُؤذِنَ شوكة الموت الهزَّازة بإشارة الرَّحيل. عندما توَقَّفُ تنفُّسُهُ الصَّعب، انحنَيْتُ نحوه وقبَّلْتُ حِمننَهُ".

"لَمْ أَبْكِ. ادَّعَيْتُ دَورَ الرَّجُلِ، حيث إنَّني بدَوتُ ظاهريًّا هادئًا رصينًا في الأيَّام اللَّحقة من الزِّيارات الجنائزيَّة في البَيْت والدَّفْنِ في المَقبرة. لكنْ داخليًّا، كُنتُ مُحطَّمًا عَامًا".

"كم كان ثمينًا ما قدَّره لي أبي آنذاك! كُنتُ سأفعَلُ أيِّ شيءٍ مِكنُني عملُهُ، وأن أُعطي كلَّ ما لدَيَّ لاستعادته. لم أذُقْ قَطُّ طعْمَ الهزيمة بهذا الشَّكل النِّهائيِّ أو أخسرَ أيَّ شيءِ ثمين جدًّا". '

١٠ "آر. سي. سبرول"، "في البحْثِ عن الكرامة" ("فينتورا"، كاليفورنيا: "ريغال، ١٩٨٣)، ص. ١٩-٩٢. أُعيدت طباعته تحت عنوان: "الشَّوقُ إلى المغزى"، نسخةٌ جديدةٌ (فيلبسبرغ، نيوجيرسي: "بي. وآر."، ٢٠٢٠. استُخدِمَ بإذنٍ من مُؤسَّسة "بي. وآر." للطباعة، العنوان البريديّ: ٨١٧، فيلبسبرغ، نيوجيرسي، ٨٨٦٥.

لَم يكُنْ لدى "آر. سي." إيمانٌ آنذاك يُساعده على المُضِيِّ قُدُمًا.

بينها اقتربَ موعِدُ تخرُّجِهِ في الثَّانويَّة، تماثلتْ أمامَ "آر. سي." ثلاثةُ احتمالاتٍ. لقد دُعِيَ إلى تجربةِ واحدةٍ من فِرَقِ الفئات السنِّيَّة التي كانت تُغذِّي فريق "بيتسبرغ بايريتس". عُرِضَت علَيْه منحةٌ رياضيَّة، لكلًّ من كُرةِ السَّلَة وكُرةِ القدَم، في جامعة "وستمنستر" في "نيو ويلمينغتون"، في ولاية بنسلفانيا، والتي تبعدُ نحو ساعةِ بالسيَّارة إلى الشِّمال من بيتسبرغ.

بحسبِ روايتهِ، كان الخِيارُ سهلًا؛ فهو لم يُقدِّم طلبًا إلى بيتسبرغ البتَّة، كما أنَّه لم يُقدِّم أيَّ طلبٍ لأيَّة جامعةٍ أُخرى. "لقد وقعْتُ في حُبِّ تلك الجامعة"، يشهدُ "آر. سي.".'' كان ذلك في فصل الخريف في "نيو ويلمينغتون".

#### المكانُ والزَّمان

بعْدَ بضعةِ عقودٍ لاحقة، بعْدَ أن كان "آر. سي." قد عاشَ بعضَ الوقت في وسط فلوريدا، دُعِيَ لأن يتكلَّمَ في الذِّكرى الرَّاعويَّة لصديقٍ قديم، وزميلٍ سابقٍ في مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير، وذلك في بيتسبرغ. لم يتمكَّن من الحضور، لكنَّهُ كتبَ بعض الكلِمات لِتُقرأَ في المُناسبة. ففي نصِّهِ الارتجاليُّ المخطوط على ورقةٍ صفراء، والذي أُخِذَ بواسطة سكرتيرتهِ لطباعته، كتبَ الآتي:

"عكنك أن تُخرِجَ الإنسان من مدينة بيتسبرغ، لكنَّك لا تستطيع أن تُخرِجَ بيتسبرغ منه. إنَّ جذوري في بيتسبرغ، وحتَّى تاريخه، أعشَقُ كلَّ شجرةٍ، وكلَّ عُشب، وكلَّ حُفرةٍ في مدينتي".

يجِبُ على المرءِ أن يتمتَّع بخبرةٍ أُوَّليَّةٍ في شوارعِ بيتسبرغ ليتسنَّى له أن يستوعِبَ المُلاحظة بشأنِ الحُفَر. لقد كانت بيتسبرغ ذلك المكان. والحربُ العالَميَّة الثَّانية وخمسينيات القرن الماضي كانت الزَّمان. لقد شكَّل المكانِ والزَّمان شخصيَّة "آر. سي. سبرول". فعلى أثير الرَّاديو أو في مُؤهرٍ ما، كانت تلك اللَّكنة البنسلفانيَّة الغربيَّة الواضِحة هي ما أشارت إلى أهميًّة هذا المكان الخاصِّ في تشكيله. لقد ظلَّتْ بيتسبرغ مكانًا مهمًّا في حياتهِ، لا سيَّما إلى حين انتقالهِ إلى وسط فلوريدا في أواسط الثَّمانينيَّات. لاحظَ "روبرت كارو"، كاتِبُ السِّيرة الحياتيَّة البارزة غير المُنتهِية (بعْد) لِـ "ليندون باينز جونسون"، الآتي: "إنَّ أهمًيَّة الإحساسِ الحياتيَّة البارزة غير المُنتهِية (بعْد) لِـ "ليندون باينز جونسون"، الآتي: "إنَّ أهمًيَّة الإحساسِ

١١ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٤ مارِس/آذار، ٢٠١٧.

بالمكان مقبولةٌ عمومًا في عالَم الخيال. أرجو أنَّ ذلك يكونُ صحيحًا أيضًا في ما يتعلَّق بالسِّيرة الحياتيَّة والتَّاريخ". " هُناكَ لا شَكَّ على الإطلاق في أنَّ حياةَ "آر. سي." إنَّما يُحكِنُ فهْمها بصورةٍ أفضلَ نسبةً إلى سياقِ هذا المكان والزَّمان.

بينما كانت بيتسبرغ المكانَ لسنواته الباكرة، كانت الحربُ العالميَّة الثَّانية العامل المُقرِّرَ والمُهمَّ للزَّمان. لقد كان غيابُ أبيهِ إبَّان الخدمة العسكريَّة، بحسب تدوين "آر. سي." الخاصِّ، "ذا أثَرِ فعَّالٍ جدًّا". لقد كان والِدهُ من ذلك "الجيل العظيم"، كونهُ واحدٌ من الأعضاء الكبار لذلك الجيل التَّاريخيّ. مهَّدَتْ طبيعةُ الحرب التي لا يُمكِن التَّنبُّؤُ بها، الطَّريقَ نحو تأسيسِ مُجتمعِ مُنتظِمٍ في فترة ما بعد الحرب: صيدليَّةٌ في الجوار، ومحلٌّ لبَيْع السِّمانة في الجوار، وحِرَفيٌّ مُصلحُ في الجوار أيضًا. لقد دبَّرَ هذا الزَّمنُ الصَّلابة والضَّمانة للحياة ضمْنَ إطار يُسلَكُ فيه: المدرسة والكنيسة والمَلعَب ومَلعَب الكُرة ومنزلُ صديق أو صديقةٍ ما. لقد كانت هُنالِكَ تناغماتٌ مُعيَّنة: المدرسة واللَّعب والألعاب الرِّياضيَّة ومُشاهدة الأفلام. لقد عرقلَ مرَضُ والد "آر. سي." هذه الإيقاعات. كونهُ أُخِذَ إلى الثَّانويَّة، فقد كُسرَ ذلك الإطار. لكنَّ هذا المكان وهذا الزَّمان كانا كلاهُما عِلْأَانَ الخَلفيَّةُ لتلك الصُّورة التي ستُصبحُ "آر. سي. سبرول". في صفحات الافتتاحيَّة لكتاب: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، يلفتُ "آر. سي."، في مَعرض كتابته عن موضوع تزايُد العَلمانيَّة، الانتباهَ إلى كلمتَيْن واردتَيْن في اللَّاتينيَّة: "سيكيلوم" و"مَندوم"، اللَّتَيْن تُرجمتا آنذاك إلى كلِمتَي الزَّمان والمكان."١ هاتان الكلِمتان اللَّاتينيَّتان "كرونوس" و"تيمبوس" تعنيان أيضًا الزَّمانُ. فالفرقُ الدَّقيقُ البارز لكلمة "سيكيلوم" ضمْنَ هذه المجموعة من الكلمات اللَّاتينيَّة، مُتضمَّنٌ في مغزى الكلمة "الزَّمان". فهُناكَ أربعينيَّات القرن العشرين، ثمَّ زمنُ الحرب العالَميَّة الثَّانية. وهُنالِكَ أيضًا خمسينيَّات القرن العشرين، ثمَّ "العصْرُ الذَّهبيُّ للتِّلفازَ". فالأمرُ ليس فقط مُتعلِّقًا باللَّحظة بعَيْنها، بل بجوهرِ تلك اللَّحظة وخصوصيَّتها، وأيضًا الأنماط وروحانيَّتها التي تُحيطُ بها.

ينطبقُ الأمرُ ذاتُه على كلِمة "مَندوم". تعني كلِمةُ "توبوس" المكانَ أيضًا، كما في نُقطةٍ في خريطةٍ ما. لكنَّ كلِمة "مَندوم"، التي تتضمَّنُ المساحة والجغرافيا، تأسرُ بَيْن طيَّاتها أيضًا كلَّ تفصيلٍ صغيرٍ مُتناثرٍ خاصٍّ بالمكان، وبالنَّمطِ الحالِّ حول تلك النُّقطة أو البُقعة من الخريطة. وينسحبُ الأمرُ على بيتسبرغ. فالنَّمطُ هو صلابةٌ تُساوي لقبَ "المدينة الفُولاذيَّة". إنَّ النَّمطَ هو الإدارة في "التِّلال الجنوبيَّة" والعملُ الجادُّ في "التِّلال

١١ "روبرت أي. كارو"، "العملُ: البحْثُ والمُقابلةُ والكتابة" (نيويورك: "نوبف"، ٢٠١٩)، ص. ١٤١.

١٣ "آر. سي. سبرول"، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" (غراند رابِّيدز، ميشيغان: زوندرفان، ١٩٨٤)، ص. ٦.

الشِّماليَّة"- كلُّ الجوارِ من المُهاجِرين. هُنالِكَ أنهُرٌ تفصِلُ وجسورٌ تُوصِلُ. وهُنالِكَ أيضًا الفحْمُ والكُوك القابعَين تحت مُستوى سطح الأرض، والطَّواحين الهوائيَّة الفُولاذيَّة التي تقبعُ فوق سطح الأرض. لا أحدَ يستطيع أن يؤدِّيَ دَورَ الدِّفاع مثل فريق "ستيلرز". هُنالِكَ الجبالُ، وهُنالِكَ الحُفَرُ أيضًا.

في عام ١٩٥٧، توَجَّه "آر. سي." نحو الشمال للالتحاقِ بجامعة "وستمنستر"، لكنَّهُ لم يبتعِد كثيرًا عن بيتسبرغ. بمعنَّى ما، هو لم يفعلْ ذلك بتاتًا.

### الفصلُ الثَّاني

## سِفْرُ الجامعة ١١: ٣

"أعتقِدُ أنِّي الشَّخص الوحيد على الأرجح في تاريخ الكنيسة الذي جرى تجديدهُ بواسطة تلك الآية". "آر. سي. سبرول"

استغرقَ "آر. سي." نحو ساعةٍ لقيادة سيًارته مباشرةً نحو الشمال من منزله في بيتسبرغ، للوصولِ إلى جامعة "وستمنستر" في "نيو ويلمينغتون"، في ولاية بنسلفانيا. أُسِستْ هذه الجامعة على يد المشيخيِّين في عام ١٨٥٧، فكانت ما تزالُ لدى "وستمنستر" سِماتٌ دالَّةٌ على هُويَّتها لمَّا وصلَ "آر. سي." إلَيْها بعْدَ أكثر من عقْد من الزَّمان. لقد كان هُناك قِسْمٌ للكتاب المُقدَّس، وتطلَّبَ البرنامجُ الإعداديُّ الجامعيُّ التَّسجيلَ في موادِّ المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس في فصلي الشِّتاء والرَّبيع. وكانت لدَيْهم أيضًا خدماتٌ كنسيَّة، لكنَّها لم تكُن تُمثِّل هُويَّتها الدِّينيَّة التي اعتمَرَتُها. وينطبقُ الأمرُ نفسه من جهةٍ أثَرِ قِدَم الدِّين لدَيْها الذي تبقَّى على ضآلتهِ، والذي لمْ يكُنْ يعكِس المُحافَظة اللَّاهوتيَّة أو الأمانة الكتابيَّة. فالاعترافُ المشيخيُّ لجذورِ "وستمنستر" لم يعُدِ امتدادًا عميقًا أو واسعًا. إلَّا أنَّ "آر. سي." لم يذهب إلى "وستمنستر" للحصولِ على الدِّين، أو هكذا ظنَّ على الأقلّ.

كان "آر. سي."، في الواقع، في حالةٍ من الهلَعِ الشَّديد جرَّاءَ توقُّعات الجامعة؛ فهو انتهى لِتَوِّه من المرحلة الثَّانويَّة وعادَ خاليَ الوفاض إلى حَدِّ ما، فيما لم يشعُر أنَّه مُمكَّنُ لمُواجهة التَّحدِّي الأكادي ينتظِرُهُ. لم تساعده أيضًا حلقةُ التَّوجيهِ التي قامَ بها الرَّئيس، وقدَّم في أثنائها تعليماتٍ إلى كلِّ واحدٍ من التلاميذ الجُدد، بشأن كيفيَّة التَّطلُّع إلى ناحية الشَّخص الجالس إلى جهة اليمين. ومن ثمَّ ردَّدَ قائلًا: "هُناكَ واحدٌ من بينكم مِمَّن لن يتمكَّنَ من

إكمال مسيرتهِ التَّعليميَّة أَبْعَدَ من فصلهِ الدِّراسيِّ الأَوَّل". بداً "آر. سي." دراستَهُ تلميذًا في اختصاص التَّاريخ، حيث إنَّه ابتداً أيضًا بالتَّوازي بحضورِ معسكرِ التحضيرِ الرِّياضيِّ لمُباريات الموسم المقبِل. حلَّتْ أُولًا مُباراةُ كُرةِ القدَم، ثمَّ المُباراة الطَّويلةُ الأَمَد لكُرةِ السَّلَة والتي كانت تترجَّحُ ما بين الفصول الدِّراسيَّة، وأخيرًا حلَّتْ مُباراةُ البيسبول. كانت لدى "آر. سي." منحةُ رياضيَّة، إلَّا أنَّ تلك لم تتمكَّن من تأمين موقع له في أيُّ من هذه الفِرَق الرِّياضيَّة. فقد احتسَبَ أنَّ حظوظهُ مُرتفعة في كُرةِ القدَم، ولكنَّ الأمرَ ليس كذلك لكُرةِ السَّلَة بوصفه تلميذًا مستجَدًّا- حيث تفاخَرتْ "وستمنستر" باحتضانها لِفِرَقِ البطولة- وأيضًا فريق البيسبول الذي كان بعيدَ المنالِ للتَّفكير فيه. كلُّ ذلك الذي قيلَ، سواءٌ كان أكاديميًّا أمْ رياضيًّا، إثَّا للإشارة إلى أنَّ "آر. سي." عرفَ من كثَبِ كمَّ العملِ الجادِّ الذي ينتظِرُهُ.

لكنَّ الأمرَ الذي لم يتوقَّعهُ هو ما كان سيحدثُ في شهْرِ سبتمبر/أيلول عِنْدَ بدايةِ مشوارهِ الجامعيّ.

كان زميلُ "آر. سي." في السَّكَن، صديقَ الطُّفولة واسمهُ "جوني". وكان والِدُ "جوني"، إلى حَدًّ ما، الأُسطورة في "وستمنستر"، وقد تدرَّجَ من كونهِ رياضيًّا ليصيرَ رجُلَ أعمالٍ ناجعًا. جرى قبولُ "جوني" في الجامعة تحت ظلِّ تلك الأُسطورة، وليس بناءً على كفاءته؛ فهو، مثلُ "آر. سي."، ارتجفَ خوفًا من المُهمَّة التي تنتظِرُهُ. لكن، ها قد حلَّت نهاية الأُسبوع.

### حدثَ أمرٌ مُمتِعٌ في الطَّريق إلى "يونغزتاون"

كان "آر. سي." و"جوني" يَنويان التَّوَجُّه غربًا عبْرَ نهر "أليغني" باتِّجاه "يونغزتاون"، في ولاية أُوهايو. كانت "يونغزتاون" مدينة معروفة بقساوتها، وكانت سيئة السُّمعة من جهة نواديها اللَّيليَّة؛ إذ إنَّ جميعَها لا تُدقِّقُ في أعمار الوافدين إليّها عند المدخل، ما يجعلها مكانًا جاذبًا مُفضًّلًا للتلاميذ القاصرين في "وستمنستر". وبينما ركبا السيَّارة، لاحظَ كلُّ من "جوني" و"آر. سي." أنَّ السَّجائر قد نفدتْ لدَيْهما. فخرجَا وعادا إلى غُرفة الاستقبال في مهجعهما للحصولِ على عُلبة "لاكي سترايك" للتَّدخين من آلة بَيْع السَّجائر. وحالما سقطَ رُبْعُ "آر. سي." في ثِقبِ الآلة، نزلَتِ العُلبة. وبينما انحنى "آر. سي." لأخذِها، رأى شابَيْن يجلسان عنْد الطَّاولة. أشارا إلى "آر. سي." و"جوني" بأن ينضمًا إلَيْهما. عرفهما "آر. سي." في الحال، فواحدٌ منهما كان نجْمَ فريق كُرةِ القدَم. بالتَّاكيد، امتثلَ "آر. سي." و"جوني" للاستدعاء حالًا. كان الشَّابًان رفيعا الشَّان مُنكبَيْن على أَحَد الكتب.

"ما الذي تفعلانِه؟"، سألَ نجْمُ كُرةِ القدَم. "لا شيءَ"، أجابَ "آر. سي." برزانةٍ- إذ لم يكُنْ يُريد الاعتراف بخُطَطهما. لذلك، دُعِيَ "جوني" و"آر. سي." إلى الجلوس والانضمام إلَيْهما.

يجب على حانات "يونغزتاون" الانتظار. كان الرَّجُلان مُنكبَّيْن على دراسة الكتاب المُقدَّس. لقد رأى "آر. سي." أباهُ وهو يقرأُ كتابَهُ المُقدَّس يوميًّا، إلَّا أنَّ هذه هي المرَّة الأُولى التي يُعاينُ فيها "آر. سي." دراسة الكتاب المُقدَّس. تكلَّم كِلا الرَّجُلَيْن عن المسيحيَّة وتلك الأُمور للمُختصَّة بالله والكتاب المُقدَّس لأكثر من ساعة- كانت هذه منطقةً جديدةً على "آر. سي." للمُقدَّ عملَ أحَدُهما على تَوجيهِ الكتاب المُقدَّس المفتوح نحو "آر. سي." لإلقاءِ نظرة. كانت الآية تلك الواردة في سِفْر الجامعة ٢:١١. ويقول الجزءُ الثَّاني من هذه الآية الآتي:

"وَإِذَا وقَعَتِ الشَّجَرَةُ نَحْوَ الْجَنُوبِ أَوْ نَحْوَ الشَّمَالِ، فَفِي الْمَوْضِع حَيْثُ تَقَعُ الشَّجَرَةُ هُنَاكَ تَكُونُ".

مَجازيًا، لقد شَطرَتْ هذه الآية "آر. سي." نِصفَيْن. فقد رأى نفسَهُ وكأنَّهُ تلك الشَّجرة. ورأى نفسَهُ في حالةٍ من الشَّللِ المُخدِّر، ساقطٍ مُتعفِّنٍ مُهتريً. تركَ الطَّاولة حيث كان جالسًا وعادَ إلى غُرفة مسكَنهِ. وعندما دخلَ، لم يُضِئ الغرفة، بل ركعَ فقط بالقربِ من سريره، مُصلِّيًا إلى الله وسائلًا إيَّاهُ أن يغفرَ له خطاياه.

في تلكَ اللَّيلة من يوم الجمعة، لم يتمكَّنْ "آر. سي." من الذَّهابِ إلى "يونغزتاون" في أُوهايو. لقد كانت لدى الله خُططٌ أُخرى لحياته.

لَمْ تَكُنْ الآية الوارِدة في سِفْر الجامعة ٢:١١ الآيةَ الأُولى التي يُفتكَرُ فيها عادةً بغرَضِ الكرازة. كان "آر. سي." يُردِّدُ قَائلًا: "أعتقِدُ أَنِّ الشَّخص الوحيد على الأرجح في تاريخ الكنيسة الذي جرى تجديده بواسطة تلك الآية". أعتقِدُ أَنَّ من الآمِنِ إزالةُ عبارة "على الأرجح" من هذا التَّقييم. بالرُّغم من أنَّها ليست مُعتادة، أو حتَّى مُفتكَرُ فيها، لتكونَ آيةً كرازيَّة، فهي مُناسِبة حقًا. لدى هذه الآية مضمونٌ، ومشهَديَّةٌ صُوريَّة، وتلميحٌ إلى أمرٍ ما دراميً الطَّابع. بالرُّغم من أنَّ "آر. سي. "لم يكُنْ يحسب نفسَهُ كالفنيًّا أو مُعتنِقًا للكالفنيَّة لبضع سنواتٍ آتية، فالآية كالفنيَّة بطبعها. وأفضلُ من ذلك، يُكِنُ القول إنَّ تلك الآية رسُوليَّة، أو بُولسيَّة (نسبةً إلى الرَّسول بولس).

لقد استخدمَ اللهُ هذه الآية ليُظهِرَ لِـ "آر. سي." الحالةَ الحقيقيَّة لنفسهِ وحياته. لقد شَعرَ "آر. سي." بأنَّه كان ميِّتًا، أمَّا الآن، فقد عرفَ أنَّ حالتهُ الرُّوحيَّة الفعليَّة كانت الموت. لقد حسبَ نفسَهُ مسيحيًّا، وداوَمَ على حضورِ الكنيسة، لكنَّه الآن عرفَ ما كانت تعنيه المسيحيَّة بالفعل.

١٤ "آر. سي. سبرول"، "اختبـــارُ "آر. سي. سبرول" النَّهضــويُّ للإهـــان المســيحيِّ"، ١٣ ســـبتمبر/أيلول، ٢٠١٧، https://www.ligonier.org/blog/rc-sprouls-awakening-christian-faith.

وبعْدَ ستِّينَ سنةً، في سبتمبر/أيلول من عام ٢٠١٧، وفي الأشهُرِ الأخيرة من حياة "آر. سي."، سجَّلَتْ خدماتُ "ليجونير" ذكريات "آر. سي." الخاصَّة بتجديده:

"سأصِلُ إلى الذِّكرى السَّنويَّة السِّتِين لتجديدي وقبوليَ الإِمانَ المسيحيّ. لقد كان ذلك في سبتمبر/أيلول من عام ٧٥٩١. ولن أنسى أنَّني، على الأرجح، الشَّخصُ الوحيد في تاريخ الكنيسة الذي جرى تجديده بواسطة آية مُحدَّدة استخدمها الله ليفتحَ قلبي وعينيَّ إلى الحقِّ الذي في المسيح. لقد وردَتْ هذه الآية في سِفْر الجامعة، حيث يصِفُ كاتِبُ سِفْر الجامعة، بعباراتٍ صُوريَّة، شجرةً في الغابة، وحيث تقع هُناكَ تكون. وأنهَ ضَ اللهُ روحي بالتفكير في هذا المقطع الكتابيّ، إذ رأيتُ نفسي كشجرة تقعُ وتتعفَّنُ وتهترئُ. وكان هذا هو تَوصيفَ حياتي؛ هُنالِكُ كُنتُ ما كان على أيِّ شخصٍ أن يُخبِرني أنَّني كُنتُ خاطئًا؛ فقد عرفْتُ ذلك. كان ذلك واضحًا وضوحًا جليًّا لى".

"لكنَّني توجَّهتُ في تلكَ اللَّيلة إلى غرفة نومي وجثَوتُ على رُكبتَيَّ، فكان اختباريَ هذا أحدَ اختباراتِ الغفران المُتسامي. وكُنتُ مغمورًا برحمة الله الرَّقيقة، وبحلاوةِ نعمتهِ، والنَّهضة الرُّوحيَّة التي أعطاها لحياتي. وها إنَّني أُصلِي أن يكونَ ذلك الاختبار في حياةِ كلِّ مَن لم يختبِرْ منكم نهضةً روحيَّةً لواقع المسيح وحقيقته. وهذا هو، أن تبحثوا بدقَّةٍ في الكتُبِ المُقدَّسة وكلِمة الله، وأن تُستخدمَ الكلِمة بقوَّةٍ من أجلِ إحياءِ نفوسكم وأرواحكم لكي تُنهَضوا أنتم إلى ملءِ المجدِ والسَّلام والفرح الذي لنا في المسيح". "

تأثَّرَ "جوني" أيضًا بهذا الحوار مع الرَّجُلَيْن رَفيعَيِ المقام. في تلك اللَّيلة، صلَّى أيضًا من أجل الغفران.

في صباح اليوم التَّالي، في يوم سبْت، استيقظَ "آر. سي." إنسانًا مُتغيِّرًا. لقد كان توَّاقًا إلى التَّكلُّم إلى "جوني"، فبدا حتَّى أنَّه لا يتذكَّر الكثير ممَّا حصل، إذ لمْ يُرِدِ التَّحدُّثَ بشأنِ ذلك. فتابعَ حياتهُ وكأنَّ شيئًا لم يكُن. فجُلً ما أرادَ "جوني" فعلَهُ كان الذَّهاب إلى "يونغزتاون" في تلك اللَّيلة. لكنَّ "آر. سي." كان قد تحوَّلَ بالفعل من خطيَّته، وصارتْ وجهتهُ نحو الله.

لَمْ يَقَرأُ "آر. سي." الكتابَ المُقدَّس بتاتًا. أمَّا الآن، فقد أكملَ قراءتهُ كلَّه في غضون أُسبوعَيْن. مِعنَّى ما، التهمَهُ التهامًا. لقد كرَّسَ الكثيرَ من الانتباه لقراءة الكتاب المُقدَّس

١٥ "آر. سي. سبرول"، "نهضةُ 'آر. سي. سبرول' الرُّوحيَّة".

واكتشافِ كلِّ ما في وُسعه عن المسيحيَّة حتَّى إنَّه لم يعُدْ لدَيه مُتَّسعُ من الوقت لفعلِ أيِّ شيءٍ آخَر. لقد أصبحَ مهووسًا بها.

دخلَ الجامعة للتَّخصُّصِ في مجال التَّاريخ؛ ففي مادَّة التَّاريخ الإعداديَّة، لاحظَ أَنَّه لا يَعتلكُ الإطار الضروريَّ لِفَهْم التَّاريخ. بدأَ الصَّفُّ باكتشافِ الحضارات العظيمة. لم تكُنْ لدى "آر. سي." أيَّةُ خلفيَّةٍ معلوماتيَّة زمنيَّة أو جَغرافيَّة لِوَضعها ضِمْنَ إطارها، لذا حانَ الوقتُ لتغيير الاختصاص.

في التزامهِ إيمانَهِ المُؤسَّسَ حديثاً، كان الموضوعُ الوحيد الذي جذبَ اهتمامهُ هو دراسةَ الكتاب المُقدَّس. وفي مكتب التَّسجيل، استبدلَ باختصاصَهُ اختصاصًا في الدِّين.

كان لتجديدِ "آر. سي." تأثيرٌ آيٌّ مهمّ. كما كانت له تأثيراتٌ طويلةُ المدى، حتّى إنّها أيضًا استمرّتْ مدى الحياة. على الأقلِّ هُناكَ ثلاثةُ تأثيراتِ ناجمة عن تجديدِ "آر. سي." التّأثيرُ الأوَّل: كان "آر. سي." سيقولُ لاحقًا: "إنَّني مَدينٌ لكلًّ إنسانٍ أعرفهُ، لذا سأفعلُ كلَّ ما في وُسعي لمُشاركةِ الإنجيل وإيصالهِ إليُهم". لقد قادَ هذا الالتزامُ "آر. سي." لأن يُكرِّسَ عياتهُ للتّعليم. التّأثيرُ الثّاني: كما ذُكرَ آنِفًا، التهمّ "آر. سي." الكتابَ المُقدَّس التهامًا في تلك عياتهُ اللهابيع القليلة الأُولى بعْدَ تجديده. سوفَ يستمِرُ بهذه الدِّراسة الكتابِ المُقدَّس. عندما أُنتِجَتِ عياتهُ، الأمر الذي أدَّى في نهاية المطاف إلى إنتاج دراسةٍ للكتاب المُقدَّس. عندما أُنتِجَتِ النُسخةُ المُعدَّلة للكتاب المُقدَّس الإصلاحيِّ في عام ٢٠١٥، قالَ "آر. سي.": "نحنُ نُسمِّي هذا ما كان يُردِّدهُ غالِبًا: ليس كافيًا قراءةُ الكتاب المُقدَّس؛ إذ نحنُ مدعوُون إلى دراستهِ. التَّاتِ المُقدَّس. لقد شهدَ أنَّ قراءتهُ البريئة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس طبعت فيه حقيقةً واحدة: المُقدَّس. لقد شهدَ أنَّ قراءتهُ البريئة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس طبعت فيه حقيقةً واحدة: المُقدَّس. لقد شهدَ أنَّ قراءتهُ البريئة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس طبعت فيه حقيقةً واحدة: المُقدِس، فأكملَ قراءتهُ المُ يعاية العِفظ. الجديدُ ذِكرهُ أنَّ "آر. سي." بدأَ من العهد القديم، فأكملَ قراءتهُ، ثمَّ انتقلَ إلى العهد الجديد. لقد سمَّى العهدَ القديم "السِّرةَ الشَّخصيَّة الذَّاتِيَة اللَّذَاتِيَة اللَّذَاتِيَة اللَّذَاتِيَة اللَّذِية اللَّذَاتِية المُقدية اللَّذَاتِية المُوتِية السَّية المُقدية المُقدية السَّية المُنْ المَّذَاتِية المُقدية المُنْ المَّذَاتِية المُنْتَاتِية المُؤيدة المُنْ المُنْ المُنْ الْ المَنْ المُنْ الْ الْحَلْقِيةُ المَنْ المَنْ المُنْ المُنْ المَنْ المُنْ المُنْ المُن

يُكِنُ توصيفُ حياةِ "آر. سي." بجِدِّيَّتها، حتَّى عزمها العنيد. فهو بالفعلِ أنجزَ الكثير بَيْن فترةِ تجديدهِ في سنة ١٩٥٧، وموتهِ في عام ٢٠١٧. فذلكَ الاندفاعُ مُتجذِّرٌ في شَوقهِ، في تَوقهِ العميق إلى معرفةِ الله وجَعلِ اللهِ معلومًا. لقد زُرِعت تلكَ البذرةُ وغَتْ في سبتمبر/ أيلول من عام ١٩٥٧.

١٦ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.

لقد كانت تلكَ تأثيراتٌ دامَتْ مدى الحياة، وظلَّتْ وثيقةَ الصِّلة بتجديدِ "آر. سي." كانت هُناكَ أيضًا تأثيراتٌ لحظيَّةٌ أكثر. كان على آر. سي." أن يُخبِرَ صديقتهُ الثَّابتة، "فيستا"، بالأمر. بعْدَ أشهُرٍ من تجديده، و"فيستا" عالِمةٌ عنهُ بصورةٍ كاملة، أتَتْ لتزورَ "آر. سي." في بالأمر. بعْدَ أههُرٍ من تجديده، و"فيستا" عالِمةٌ عنهُ بصورةٍ كاملة، أتَتْ لتزورَ "آر. سي." فقد اعتادَ هو أن يقودَ مسافةَ رحلةٍ تدومُ أربعة ساعاتٍ لرؤيتها. لكنْ في هذا الوقت، كان ققد اعتادَ هو أن يقودَ مسافةَ رحلةٍ تدومُ أربعة ساعاتٍ لرؤيتها. لكنْ في هذا الوقت، كان "آر. سي." قد دعاها لأن تجيءَ لرؤيتهِ. فاستقلَّتِ الحافلة ووصَلتْ إلى حرَمِ الجامعة. كان عليْه بعْدَ ذلك أن يقودها بالسيَّارة رجوعًا إلى منزلها. سألها ما إذا كان لدَيْها مانعٌ للذَّهابِ إلى اجتماع الصَّلاة ذلك في فبراير/ ألى اجتماع الصَّلاة قبْلَ مُعادرتهما باتَّجاه "بليزينت هيلز". في اجتماع الصَّلاة ذلك في فبراير/ شُباط، "فيستا" التي بُكِّتَتْ على خطاياها وحاجتها إلى مُخلِّصٍ، أصبحتْ مسيحيَّة حقيقيَّة. شباط، "فيستا" التي بُكِّتَتْ على خطاياها وحاجتها إلى مُخلِّصٍ، أصبحتْ مسيحيَّة حقيقيَّة. تتذكَّرُ الآن أنَّها فكَرتْ أنَّه كان أمرًا حسَنًا لِـ "آر. سي." أنَّه قد صارَ مؤمنًا بالمسيح. بتغلُّبهِ على السَّنوات المُتحدِّية في المدرسة الثَّانويَّة وموتِ أبيه، فكَّرتْ أنَّ كونَه مؤمنًا بالمسيح الآن سيدونُ حَسَنًا له. كانت سعيدة لمُرافقتهِ إلى اجتماع الصَّلاة.

كان لدَيهِم تأمُّلُ قصير، ثمَّ بدأوا بالصَّلاة. فكَّرتْ "فيستا" قائلةً: "لَوْ قُدِّرَ لأصدقائي في الجامعة رؤيتي الآن، فسيموتون من الضَّحِك". لكنْ في ذلك الوقت من الصَّلاة، تكوَّنَ لدى "فيستا" انطباعٌ واضحٌ مُفاجئٌ "مثلُ تيَّارٍ كَهرَبائيٌ". لقد علِمتْ حينها أنَّ الرُّوحَ القدسَ حقيقيٌّ، وأنَّ الرُّوحَ يُجدِّد ويُغيِّر، وأنَّه يعمل في حياة النَّاس. قالتْ "فيستا": "أعلمُ الآن من يكون الرُّوح القدس"\\. أضافَ "آر. سي." قائلًا: "بالتأكيد، فقد كانت تحضرُ اجتماعات الكنيسة لسنواتٍ... ففي تجديدها، انتقلَتْ من مُستوى فَهْم للمسيحيَّة بالمعنى المُجرَّد إلى مُستوَى آخَر من فَهْمها بوصفها علاقةً شخصيَّةً مع الله".\\ لقد عمِلَ الرُّوح القدس في حياتها في تلكَ اللَّيلة من فبراير/شُباط. وبينما كانا يُغادران، أخبرتْ "آر. سي." أنَّها تجدَّدت. كان مُتحمِّسًا جدًّا. "آر. سي." و"فيستا" اللَّذان تمتَّعا بالفعل بالكثير من الذِّكريات المُشتركة والأماكن والأوقات، كان لدَيْهما مكانٌ واحدٌ مهمٌّ جديدٌ مُشترك، وذِكرَى واحدة مُشتركة. لقد تجدَّد كِلاهُما في حرَم جامعة "وستمنستر".

۱۷ "فيستا سبرول"، مذكورةٌ في "آر. سي. سبرول"، "مَـن هـو الـرُّوح القـدس؟" (سـانفورد، فلوريـدا: مجلِسُ الإصلاح، ۲۰۱۲)، ص. ٣.

١٨ "سبرول"، "مَن هو الرُّوح القدس؟"، ص. ٥.

### بَرَكةُ المُعلِّمين العظماء

كان أغربُ وأكثرُ ردَّ فعلٍ غير مُتوَقَّع لتجديدِ "آر. سي." من لَدُنِ راعيهِ. كان "آر. سي." مُتحمِّسًا جدًّا لإخبارهِ بذلك، وهكذا فعل. فبعْدَ استماعهِ لشهادة "آر. سي." عن تجديدهِ، قالَ لهُ راعيه: "إذا كُنتَ تُؤمن بالقيامة الجسديَّة للمسيح، فأنتَ جاهلٌ ملعون". "لقد تَّمَّتُ إحاطةُ "آر. سي." بالتَّحرُريَّة طَوالَ حياته. أمَّا الآن، وعلى الجانبِ الآخَر من ضَفَّةِ تجديدهِ، وهو عالِمٌ بواقعِ المسيحيَّة وحقِّها، فقد رأى التَّحرُّرَ على حقيقتهِ بوصفه قوَّة خبيثةً ماكرة.

لاحظَ "آر. سي." سريعًا أنَّ راعيَه لن يكونَ مَن يُعلِّمهُ. لكنَّهُ سُرعانَ ما التقي واحدًا سوفَ يكونُ ذلك المُعلِّم، وهو الدُّكتور "توماس غريغوري". نظَرًا إلى تزايُدِ أعداد طلبةِ السَّنة الإعداديَّة في حامعة "وستمنستر"، كان المطلوبُ اعتمادَ خمسةَ عشرَ شعبةً للمادَّة الإلزاميَّة الخاصَّة بِالمسْح الشَّامل للكتابِ المُقدَّسِ. كان هذا أكثرَ بكثير من إمكانيَّة استيعاب قسم تخصُّصِ الكتاب المُقدَّس. ففي كلِّ عام، كانوا يعتمِدون على أُستاذِ يُستعانُ به من قسْم الفلسفة، وهو "توماس غريغوري"، لتسلُّم شعبة واحدة من هذه الشَّعَب الكثيرة. بعد حصول "غريغوري" على شهادة البكالوريوس من جامعة "تيمبل"، حصلَ على الماجستير في "اللَّاهـوت الرَّاعـويّ" مـن كلِّيَّة اللَّاهوت في "وسـتمنستر" في فيلادلفيـا. درسَ هُناك تحتَ إشراف "نيد ستونهاوس" و"إي. جي. يونغ" و"جوم مورِّي" و"كرنيليوس فان تيل". بعْدَ التَّخرُّج في كُلِّيَّة "وستمنستر"، نـالَ شـهادتَي ماجسـتبر ودُكتـوراه في الفلسـفة مـن جامعة بنسـلفانيا. لقد كان باحثًا، وكان لاهوتيًّا مُحافظًا بشدَّة، كما علَّمَ الفلسفة في جامعة "وستمنستر". اختيرَ التَّلاميذ ليكونوا تحتّ إشراف أعضاءِ أكادم يِّين لمادَّة المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس. فلم يكُنْ لـدى الطلبـة خِيـارٌ في ذلـك. مـن بَيْن جميع الأعضاء الأكادم ـيِّين الذين يُعلِّم ون صفوفَ مادَّة المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس، كان الدُّكتور "غريغوري" اللَّاهوتيَّ المُحافِظ الوحيدَ، وكانَ الوحيدَ الذي يلتزمُ نظرةً ساميةً لسُلطان الكلمة المُقدَّسة. اختيرَ "آر. سي." ليكونَ في شعبة الدُّكتور "غريغوري".

طبَّقَ "آر. سي." على نفسهِ باجتهادٍ ومُواظبةٍ مادَّة المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس. لقد كانت لدَيْه سُمعةٌ في حرَم الجامعة بأنَّه مؤمنٌ بالمسيح. بعْدَ تجديدهِ في وقت باكر من الفصل الدِّراسيِّ، كان يخبرُ أيًّا كان يقِفُ مُدَّةً كافية للإصغاءِ إلَيْه عن المسيح والكتاب المُقدَّس. بناءً على ذلك، كان لدى "آر. سي." ذلك الالتزام المفروض شخصيًّا، والذي يؤول إلى

۱۹ "مُذكِّراتُ سبرول"، الحلقةُ الثَّالثة، سُجِّلتْ بتاريخ يناير/كانـون الثَّـاني، ۲۰۱۱، خدمــاتُ "ليجـونير"، ســانفورد، فلوريــدا.

معرفة كلِّ ما في وُسعه أن يعرفهُ بشأن الكتاب المُقدَّس. فهو لم يُرِدْ أن يظهرَ كأنَّه لم يكُنْ يعرف شيئًا ما. لم يسْلَمَ أيُّ تفصيلٍ كتابيًّ من معرفته، فقد كان هذا رجُلًا لدَيْه تقريبًا كلُّ إحصائيَّة يُحِنُ تخيُّلها بشأنِ الـ "بايريتس"، منذ ولادة الفريق، وهي في مُتناولِ أنامله. لقد كان مُحرَفًا في التَّمكُنِ من المعرفة والفطنة كان مُحرَفًا في التَّمكُنِ من المعرفة والفطنة المُقدَّسة. كان مُستعِدًّا دامًا لأيِّ سؤالٍ يُطرَح، ولأيِّ فحْصٍ، ولأيِّ امتحان. وفي أثناء ذلك، كان "آر. سي." تحتَ إشرافِ الدُّكتور "غريغوري".

وعظ "آر. سي. سبرول" عظتهُ الأُولى حينما كان طالبًا في سنته الأولى في الجامعة، وذلك في السَّنة الأُولى من تجديدهِ. عَنْونَ عظتهُ كالآتى: "بإيان شبيه بالأولاد" وقدَّمها في كنيسة تُدعى "كنيسة الاتِّحاد الإرساليَّة"، وهي ليست بعيدةً عن حرَم جامعة "وستمنستر". جاءت العظةُ الثَّانية في تلك السَّنة ذاتها. وقد قُدِّمت في إرساليَّة "ريسكيو" في "نيو كاسل". كان "آر. سي." جزءًا من فريق الإنجيل. كانت هُناكَ موسيقا وعظةٌ ودعوةٌ من على المنبَر. لقد تجدَّدَ "آر. سي."؛ وذلك غيَّرَ ملامحهُ وأعطى حياتهُ اتِّجاهًا جديدًا. أمَّا الألعاب الرِّياضيَّة؛ وبينما كان ما يزالُ يدرسُ في الجامعة، كانت لـدي "آر. سي." نكساته. فقـد أرخـتْ حياتـهُ الرِّياضيَّة المُتعدِّدة الجوانب في المدرستَنْ الإعداديَّة والثَّانويَّة بظلالها الثقيلة علَيْه، كما أرهقتْ رُكبتَيْه. كان "آر. سي." من النَّوع الرِّياضِّ الذي يُجاهدُ في الملعب حتَّى الإرهاق، لِيَجُرَّ نفسَهُ جرًّا نحو البَيْت بعْدَ كلِّ مباراةٍ تقريبًا. لقد تعرَّضَ جسمه لانسحاب السوائل باستمرار، لذلك حُقِنتْ بعضُ السَّوائل في رُكبتَيْه بواسطة جرَّاح للعظْم في بيتسبرغ. بعْدَ هـذه الزِّيـارات المُتكرِّرة، يسـتذكِرُ "آر. سي." كيـف كان في وُسـعه سماع عُصارة السَّـوائل وهي تتحرَّكُ في رُكبتَيْه بينما كان مشي. عندما كان يلعبُ كُرةَ السَّلَّة في مباراة ودِّيَّة في منزله في نهاية الأُسبوع، كان يُتعِبُ مِرفقَ كُوعهِ ويشعرُ بالألَم عنْدَ لَيِّ ذراعهِ لدرجة الإرهاق. عادَ إلى الجامعة بالسيَّارة، على بُعْدِ نحو تسعين كيلومترًا إلى الشمال. وبسبب عدم شُعوره بأنَّه في حال جيِّدة، زارَ المَشْفي. أرسلَهُ طبيبُ الجامعة في الحال إلى مُستشفِّي في وسط بيتسبرغ. لذلك، عادَ "آر. سي." ليقودَ السيَّارة تسعين كيلومترًا نحو الجنوب. فَحَصَهُ اختصاصُّ الأمراض العصَيَّة. وحيث إنَّ "آر. سي." كان وحيدًا، سألهُ الاختصاصيُّ عن الكيفيَّة التي مّكَّن بها من الوصول إلى المُستشفى. أجابَ "آر. سي." بأنَّهُ مَن قادَ السيَّارة، فردَّ علَيْه الاختصاصُّ قائلًا: " هذا غير مُمكن". لقد تعرَّضَ "آر. سي." لارتجاج حادٍّ؛ فهو قادَ السيَّارة مرَّتَيْن أيضًا، بمسافة إجماليَّة تزيد على ١٨٠ كيلومترًا. عنْدَ ذلك، أوصاه الاختصاصيُّ بالبقاء في البَيْت لأسابيعَ، كان خلالها مكروبًا محزونًا وفي ألَّم وضيق. ٢٠

٢٠ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

كانت لدى "وستمنستر" سياسةٌ في ذلك الحين، تقضي بأنّه إذا جرى قبولكَ على أساسِ منحة رياضيَّة ثمَّ تعرَّضْتَ للإصابة، فلن تسقطَ المنحةُ منك. لم يلبِسْ "آر. سي." بتاتًا الزيَّ الرَّسميَّ لِـ "وستمنستر" ولا حتَّى في مُباراةٍ واحدة. كانت لدى "وستمنستر" سياسةٌ أُخرى أيضًا تقضي بأنّه إذا كُنتَ حاملًا لمنحةٍ رياضيَّة، فستحصلُ على علامة "أ" في التَّربية البدنيَّة. هذا، إضافةً إلى علامة "أ" التي حصلَ علينها في موادِّ المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس، حُفِظَ "آر. سي." من الإخفاقِ في سنتهِ الأُولى في الجامعة.

هُنالِكَ سُخريةٌ من سنتهِ الإعداديَّة مُرتبطةٌ عادَّة الإلقاء. فقدِ اختيرَ "آر. سي." من بَيْن جميع أقسام مادَّة الإلقاء الإعداديَّة ليُقدِّمَ خطابًا أمام الجامعة كلِّها، وهذا شأنٌ مهمّ. من ناحيةٍ أُخرى، لم يكُنْ ذلك مُفاجئًا؛ فَـ "آر. سي." كان معروفًا بالخطابة شديدة البراعة. ومن ناحيةٍ أُخرى أيضًا - وهُنا تكمنُ السُّخرية - كانت علامتهُ في مادَّة الإلقاء "د" (بالكاد نجح فيها).

#### التَّجديدُ الثَّاني

في سنتهِ الجامعيَّة الأُولى، كان "آر. سي." عاقِدَ العزْمِ على التَّعَلُّمِ مجدَّدًا تحتَ إشرافِ الدُّكتور "غريغوري". في هذه المرَّة، كانت المادَّة الصفِّيَّة هي مقدَّمةً إلى الفلسفة. فلنتذكَّرُ أنَّ "آر. سي." لم يكُنْ يسمع عظاتٍ للبُنيان من على مِنبَرِ الكنيسة المشيخيَّة المُتُحدة وسط جماعة "بليزينت هيلز"، فبدل ذلك، تحصَّلَ "آر. سي." على عددٍ من الكُرَّاسات الصَّغيرة المطبوعة لعظاتِ "بيلي غراهام". ولنتذكَّرْ أيضًا أنَّ "آر. سي." تمكَّنَ من حِرفةِ الإمساكِ بكتابٍ أمامهُ وهو مُستغرِقٌ في النَّوم عندما كان في المدرسة الثَّانويَّة. أمَّا في الجامعة، فقد عدَّلَ من هذه العادة؛ إذ قد جلسَ في مُعظمِ صفوفهِ ونَصُّ المادَّة مفتوحٌ أمامهُ، تمويهًا بينما كان يقرأُ عظاتِ "بيلي غراهام" تلك.

لكنّه كان مُتحمِّسًا بشأنِ صَفً الدِّراسة مع الدُّكتور "غريغوري". في اليوم الأوَّل، كانت المُحاضرة بخصوص أُطروحة "ديفيد هيوم" المُعنوَنة: "بحْثٌ مُتعلِّقٌ بالفهْمِ الإنساني". فكَّر "آر. سي." في نفسه قائلًا إنَّها مُمِلَّةٌ، وإنَّ فيها الكثيرَ من الهُراء". فعادَ إلى تصفُّحِ عظةٍ من عظاتِ "بيلي غراهام". وذاتَ يومٍ، ابتدأ الدُّكتور "غريغوري" بتقديم المُحاضرة بشأنِ مفهوم "أُغسطينوس" عن مبدأِ الخلْقِ من العدَم (أكْس نِهيلو)، أي أنَّ الله خلقَ كلَّ الأشياء من العدَم. وقد استنبطَ "أُغسطينوس" هذه العبارة، "أكْس نِهيلو"، التي أصابَتْ في تفسيرها صميمَ طبيعةِ الله وجوهره. سيشهدُ "آر. سي." لاحقًا بالقَوْل: "لقد تفجَّرَ فهْمي لطبيعةِ الله".

كان الأمرُ الأوَّل الذي قام بهِ "آر. سي." بُعَيْدَ تلكَ المُحاضرة هو الذَّهابَ إلى مكتبِ التَّسجيل مُجدَّدًا، ذلك لتغيير اختصاصه مرَّةً أُخرى. فقد غيَّرَ في ما مضى من اختصاص التَّاريخ إلى اختصاص الدِّين. أمَّا الآن، فغيَّرَ اختصاصه في الدِّين إلى الفلسفة. لنْ يكونَ هُناك من أيِّ تغييراتٍ أُخرى. سيتخرَّجُ في جامعة "وستمنستر" باختصاص في الفلسفة. علَّقتْ "فيستا" ذاتَ مرَّةٍ على ذلك التَّغيير في الاختصاص في سنتهِ الجامعيَّة الأُولى، مُلاحِظةً أنَّه كان له الباعُ الطَّويل في إحداثِ كلِّ الفرْق في تعليم "آر. سي." وكتابته وخدمته في المُستقبل. '

كان تغييرُ الاختصاص أوَّلَ شيءٍ نفَّذَه "آر. سي.". أمَّا الأمرُ الثَّاني فكان تلكَ المشْيَة التي كان يقومُ بها عنْدَ مُنتصَفِ اللَّيل مُتَّجهًا نحو قاعة العبادة في حرَمِ جامعة "وستمنستر". بناءً على الطَّريقة التي يُخبِرها، فهيَ لم تكُنْ شيئًا قام بفعلهِ. لقد كان ذلك أمرًا تلقائيًّا مدفوعًا للقيام به. فهو يكتبُ عن هذه اللَّحظة، في ما سمَّاه التَّجديدَ الثَّاني، في الصَّفحات الافتتاحيَّة لكتاب: "قداسةُ الله". وهو يُخبِرُ أيضًا القصَّة في الحلقةِ الأُولى من برنامج "تجديدُ الذِّهـن"، الذي بُثَ على الهواء بتاريخ ٣ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٩٤. يستذكِرُ "آر. سي." تلك الرِّحلةَ اللَّيليَّة:

"إذا تفكَّرْتَ في حياتك الماضية، فأنا على ثقةٍ بأنَّك ستتمكَّن من تحديدِ عددٍ من اختباراتِ الأزَمة، لحظاتٍ غيَّرتَ بعدَها مسارَ حياتكَ إلى الأبد. عندما أفتكِرُ في حياتي، أعودُ بالذَّاكرة دامًًا إلى لحظةٍ ما من عام ٨٥٩١، وهي اللَّحظة التي حدثت في عُمْق فصْل الشِّتاء في سنواتي الجامعيَّة".

"كُنتُ مُستلقيًا على الفراش ذاتَ ليلةٍ وكان جسمي مُتعَبًا، إِلَّا أَنَّني لَم أستطِعْ أن أَقومَ أنام. كانت الأفكارُ في ذهني تتسارعُ. وكانت لدَيَّ تلكَ الرَّغبة الغامرة أن أقومَ من فراشي. أُجِبِرْتُ على ترُك الغُرفة. هُنالِكَ استدعاءٌ عميقٌ لا يُنكَرُ قد ناداني. فتمايلتْ رجلايَ فوقَ السَّرير ولبِسْتُ ثيابي وخرجتُ إلى ظلمةِ اللَّيل. كانت تلكَ اللَّه لللَّه عاردةً جدًّا".

"أتذكَّرها مّامًا؛ فقد كان الثَّلجُ ينهمِرُ طَوالَ النَّهار ولساعاتٍ مُتقدِّمة من اللَّيل. أمَّا الآن، فكانت عقاربُ السَّاعة قدِ اقتربتْ من مُنتصَفِ اللَّيل، فكانت السَّماء صافية. كان القمرُ بدرًا كاملًا، وكانت النُّجومُ برَّاقةً في صفحة السماء. كانت اللَّيلةُ واحدةً من تلك اللَّيالي الشَّبحيَّة التي تجري أحداثها على مسرحِ ريفيًّ اللَّيلة واحدةً من تلك اللَّيالي الشَّبحيَّة التي تجري أحداثها على مسرحِ ريفيًّ

٢١ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

قرويًّ بُعَيْدَ سقوطِ الثَّلج حديثًا حيثُ كانت اللَّيلةُ ساكنةً، وهُناك وشاحٌ من الثَّلج عبْرَ الحقولِ وحبَّاتُهُ اللُّؤلؤيَّة النَّاصعة تتدلَّى من أغصان الأشجار".

"بدأتُ بشَقِّ طريقي عبْرَ حرَم الجامعة. لم يكن أحدٌ في الخارج سوى ذلك الصَّمت المُريب. كان في وُسعى أن أُصغى إلى انسحاق الثَّاج تحتَ قدميَّ بينما كُنتُ ماشيًا على الرَّصيف. عبَرْتُ طريقي مُتقصِّدًا الذَّهابَ إلى قاعة العبادة في الجامعـة، التـي كانـت مُحاذيـة لبنـاء الإدارة المركزيَّـة للجامعة، والـذي كان يُدعى "أولد ماين"، وكان مُزدانًا ببُرج ضَخْم، وفي داخلهِ ساعة كبيرة شبيهةٌ بساعة "بغ بن" اللندنيَّة. لقد كانت عادتي أن أستمِعَ إلى دقَّاتها وأعدَّها في كلِّ مرَّة للتحقُّق من صحَّة عمل السَّاعة. وفي وسط صمْت اللَّيل، كان في وُسعى أن أستمعَ إلى جريشِ مُسنَّناتِ عقارب السَّاعة حينما بدأت بالطَّحن بينما كانت تأخذُ أمكنتها. ثمَّ سُمِعتْ أربعُ دقَّاتٍ موسيقيَّةٍ معلِنةً حلولَ تمام السَّاعة، أُتبعتْ بالضَّربات. في هذه اللَّيلة، وفي هذه اللَّحظة، عدَدْتُ ضربات الدقَّات حتَّى الرَّقِم ٢١. إنَّه مُنتصَفُ اللَّيل. ثمَّ فتحتُ الباب الأماميَّ لقاعة العبادة. لقد كان بابًا ضخمًا مصنوعًا من خشب السِّنديان يقبعُ أسفلَ قَنطرة قُوطيَّة تُؤدِّي إلى رواق الكنيسة وإلى أبعدَ من ذلك، إلى قاعة العبادة وهي كاتدرائيَّةٌ مُصغَّرة. فتحْتُ البابَ الذي أصدرَ صريرًا، وأنا مُستشعرٌ بثقَله. وكلُّ صوت مُنفرد أُبرزَ بِالصَّمِتِ. انغلقَ البابُ خلفي. كان علَىَّ الوقوفُ لحظات في الرِّواقِ لأسمحَ لعينيَّ بالتَّأقلُم مع الظَّلام الحالك؛ فالضَّوءُ الوحيدُ أتى من انعكاس الإشعاعات الآتية من القمر بينما كانت تنسابُ من خلال النَّوافذ الزُّجاجيَّة المُلوَّنة".

"بدأتُ بالمشي نزولًا عبْرَ مَمرً القاعةِ وسُمِعتْ خطواتي كمساميرَ أنعالِ أحذيةِ الجنود الألمان الذين يعبرون الشَّوارع المُغطَّاة بالحص. باستطاعتي سماعها فيما تردَّدَ صَداها في أرجاء المكان. أخيرًا، وصلْتُ إلى المذبح. فجثَوتُ عنْدَ ذلك المكان الخاشع وكان لدَيَّ شعورٌ بوَحدةٍ مُتجذِّرة فيَّ. شَعرْتُ بأنَّني وحيدٌ تمامًا، ثمَّ في الخاشع وكان لدَيَّ شعورٌ بوَحدةٍ مُتجذِّرة فيَّ. شَعرْتُ بأنَّني وحيدٌ تمامًا، ثمَّ في لحظة، غُمِرْتُ بشعورِ وجودٍ آخَر. كان ذلك محسوسًا تقريبًا. كان كأنَّ في وُسعي أن أتقدَّمَ وألمِسَ الحضورَ الهائلَ للله. فركعْتُ هُناكَ فقط وتمتَّعْتُ بإحساسِ الوجود في حَضرة الله".

"كان لَـدَيَّ صِراعٌ داخليٌّ يتخبَّطُ بَيْنَ شُعورَيْن مُتناحِرَيْن في قلبي؛ فمن جهةٍ، كان لَدَيَّ دلك الخوف المُريع، وإحساسٌ بقُشَعْريرةٍ بدأتْ عنْدَ أسفلِ نُخاعِيَ الشَّوكيِّ وامتـدَّتْ في أنحاء وامتـدَّتْ على طول ظَهْرى كُلِّه لِتصلَ إلى أطراف أصابعي، كما امتـدَّتْ في أنحاء

جسمي كافَّة. كُنتُ مذعورًا على نحوٍ واضحٍ وبإحساسٍ ما من حضورِ الله، وفي الوقتِ ذاتِه، شَعرْتُ بنيَّارٍ الله عَرْتُ بنيَّارٍ والسَّمتعَ في تلك اللَّحظة. شَعرْتُ بنيَّارٍ جارفٍ من السَّلام عِتلِكُ كِياني، وكان هذا أحَدَ الاختبارات التي أردتُها أن تستمرًّ إلى الأبد. لم أُرِدْ أن أتزحزحَ من مكاني".

"حينها كُنتُ قد صِرْتُ مؤمنًا بالمسيح منذ مُدَّةٍ تزيدُ بقليلٍ على السَّنة، وكان تجديدي بالمسيح، ولغاية هذه اللَّيلة، بحسبِ الظَّهر، النُّقطة المُغيَّة الأكثر داميَّةً في حياتي. لقد وقعْتُ في حُبِّ يسوعَ، وانقلبَتْ حياتي رأسًا على عقبْ. ظنَ أصدقائي أنَّني كُنتُ قد خسِرْتُ اتِّزانيَ العقليّ، ولم يتمكَّنوا من تجاوُزِ هذا التَّحوُّل والقلقِ اللَّذَيْن دمَغا شخصيَّتي. كُنتُ مأسورًا بتعلُّم الكتاب المُقدَّس في تلك السَّنة الأُولى، لكنَّ تلكَ اللَّيلة في قاعة العبادة، كان لدَيَّ تجللً مُفاجئٍ لجلالةِ الله وحضوره وعظمتِه. فما حصلَ لي كان أشبَه باختبارِ تجديدٍ ثانٍ تقريبًا. مرَرْتُ بهذا التَّجديد واتَّجهْتُ نحو المسيح. لقد وقعْتُ يفحيبُ يسوعَ، أُقنومَ الابنِ في اللَّهوت. لكنْ، في هذه المُناسبة تحديدًا، صار عندي بغتةً فهْمٌ جديدٌ كاملٌ لشخصيَّةِ الله الآب. فعرفْتُ في تلك السَّاعة أنَّني عندي بغتةً فهْمٌ جديدٌ كاملٌ لشخصيَّة الله الآب. فعرفْتُ في تلك السَّاعة أنَّني ذُقتُ من الكأسِ المُقدَّسة. وتولَّدَ في داخلي عطشٌ جديدٌ لا يمكنُ إرواؤه حتَّى الاكتفاء في هذا العالَم".

"أعلَمُ أنَّ الله ليس معزولًا محصورًا ضِمْنَ محدوداتِ مبنى كنيسة، لكنَّ هُناكَ شيئًا ما يتعلَّقُ بالمَقدِس الذي هو أرضٌ مُقدَّسةٌ. هُنالِكَ أمرٌ ما بشأنِ البابِ الأماميِّ لمدخلِ قاعة العبادة، يُسطِّرُ مُستوَّى نوعيًّا من الدَّنيويُّ إلى القداسة. حتَّى في حياة الشعب القديم، وسطَ خَيمةِ الاجتماع والهيكل، كان هُناكَ مكانٌ في ذلك المَقدِس أُطلِقَ عليه اسمَ المكان المُقدَّس، وقد فُصلَ بواسطة حجابٍ هائل من القُدْسِ الدَّاخليِّ الذي سُمِّي "سانكتوس وقد فُصلَ بواسطة حجابٍ هائل من القُدْسِ الدَّاخليِّ الذي سُمِّي "سانكتوس سانكتوروم"- أيْ قُدْسَ الأقداس، حيث سُمِحَ فقط لرئيس الكهنة بالدُّخول، وذلك فقط بعْدَ مُهارسة الشَّعائر التَّفصيليَّة للتَّطهير الطقسيّ، بعدها يدخل مربَّة واحدةً في السَّنة. كُنتُ أبحثُ عن مكانٍ شبيهِ بذلك. من أجل ذلك كان ينبغي لي الاستجابةُ لذلك الاستدعاء والنُّهوضِ من السَّرير. ومن أجلِ ذلك أيضًا كان عليَّ أن أمشي في وسطِ الصَّقيع وفي وسطِ الثَّلج باتِّجاه قاعة العبادةِ تلك. كان عليَّ أن أمشي في وسطِ الصَّقيع وفي وسطِ الثَّلج باتِّجاه قاعة العبادةِ تلك. وجدْتُ ملجأً، مقرًّا آمِنًا، ومَقدِسًا حيث أمكنني أن أكون هادئًا عالِمًا أنَّ ذاكَ كان الله، وأنَّه الله مُقدًّا مَالًا أنَّ ذاك

٢٢ "آر. سي. سبرول"، "الجانِـبُ الآخَـر لله"، في: "تجديـدُ الذِّهــن"، ٣ أُكتوبر/تشريــن الأَوَّل، ١٩٩٤، مقالــةٌ

كانت هذه اللَّحظة علامةً حُفِرتْ في سَعي "آر. سي." نحو القداسة، والذي استمرَّ مدى الحياة. اختصرَ "آر. سي." هذه اللَّحظة بجملة واحدة: "كانت لدَيَّ نهضةٌ روحيَّةٌ أنارتْ دربي نحو المفهوم الكتابيًّ عن الله، والذي غيَّرَ حياتي كلَّها منذ ذلك الحين"."

افتتحَ "جون كالفِن" كتابتهُ الأُبَّهِيَّة الجليلة، المُعنونة: "أسس الدِّين المسيحيِّ"، بهذه العبارة: "تقريبًا، مُجمَلُ الحكمة التي نقتنيها، التي هي حقَّةٌ وصحيحةٌ، تتضمَّنُ جُزأَيْن: معرفةُ الله ومعرفةُ ذواتنا". يُمثِّلُ كلُّ من تجديدِ "آر. سي." الأوَّل والثَّاني هذه العبارة بدقَّةٍ. فتجديدُهُ الأوَّل يشهدُ على المعرفة التي اقتناها "آر. سي." عن نفسه كشجرةٍ واقِعةٍ ميَّتة: لا قُوّةَ لها؛ عاجزةٌ؛ مُتعفِّنةٌ؛ ميِّتةٌ مُهترئة. أمَّا تجديدُهُ الثَّاني إنَّا يشهدُ عن ماهيَّة الله وطبيعتهِ في شخصهِ السَّامي: حيُّ؛ أبديُّ؛ كُلِّيُّ القدرة؛ قدُّوسٌ. "

إنَّ هذين الأساسَين، أي ماهيَّة الله وطبيعتهِ ومَن نحنُ، قدَّمتا مفتاحًا ثالثًا في مضمونٍ لاهـوتيٍّ بضرورةِ وجـودِ بديلٍ. بينما تطوَّرَ لاهـوتُ "آر. سي." – وحينما بدأتْ خدمتهُ التَّعليميَّة – انبثقتْ ثلاثةُ موضوعاتِ مُكِنُ اختصارها في مُقترحاتِ مُباشرة بسيطة:

- ١. الله قدُّوسُ.
- ٢. نحنُ لسنا قدِّىسن.
- ٢. نحنُ نحتاجُ إلى بديل.

وُجِدتْ هذه المُقترحات الثَّلاثة لتخدِمَ بوصفها أساسًا لتعليمهِ وإسهاماتهِ الأساسيَّة للتَّقليد المسيحيِّ وللحياةِ والفكرِ الإنجيليِّ والمُصلَح للقرنَيْن العشرين والواحدِ والعشرين. فالمُهِمُّ الذي يُرى عنْدَ هذا المُفترقِ في حياةِ "آر. سي." هو بناءُ الأساسِ لهذه المُسلَمات التَّوكيديَّة والإسهامات. يتضمَّنُ هذا الأساسُ ما يأتي: الدِّراسة الكتابيَّة المُواظِبة والجادَّة، لا سيَّما في ما يتعلَّقُ بالتَّقليد ما يتعلَّق بالتَّقليد القديم؛ التَّامُّلُ اللَّهوتيُّ العميق، ولا سيَّما في ما يتعلَّقُ بالتَّقليد الكلاسيكيِّ المُصلَح؛ إضافةً إلى التَّنبُّهِ إلى تاريخِ الأفكار والتَّعاليم ونتائجها، لا سيَّما تلكَ المُرتبِطة بتاريخ الفلسفة. وفوق ذلك، كانت لدى "آر. سي." خُبراتٌ في التَّواصل مفصليَّة المُرتبِطة بتاريخ الفلسفة. وفوق ذلك، كانت لدى "آر. سي." خُبراتٌ في التَّواصل مفصليَّة جدًّا. تردَّدَ صدى كلِماتِ مُعلِّمتِهِ الابتدائيَّة التي قالت: "لا تدعْ أحدًا يقولُ لك إنَّك لا

مُحرَّرة. انظُرْ أيضًا تدوينهُ في: "قداسةُ الله" (١٩٨٥؛ أُعيدت طباعته، "كارول ستريم"، إيلينوي: "تندل"، ١٩٩٨)، ص. ٣-٧.

٢٣ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٧.

٢٤ "جـون كالفِن"، "أسـسُ الدِّيـن المسيحيّ"، المُحرِّر: "جـون تي. ماكنيـل"، مُترجـم. "فورد لويـس باتلـز"
 (فيلادلفيـا: مطبعـة "وسـتمنستر"، ١٩٦٠)، ١,١,١.

تستطيع الكتابة"، أكثرَ جدًّا وبقوَّةٍ أكبر بينها كان يشقُّ طريقهُ عبْرَ موادِّ الجامعة. يجِبُ أن نُضيفَ أمرًا مُوَجَّهًا إلى "آر. سي." اليافع: "لا تدعْ أحدًا يقولُ لك إنَّك لا تستطيع التحدُّث".

#### مبيعات بقيمةٍ أعلى من مبيعات مندوب "فولر براش"

في سنواتِ الجامعة، سكنَ "آر. سي." شقَّةً في مبنًى يعودُ إلى مرحلة الحرب الأهليَّة، في الطَّابِق الثَّاني. كان إنسانًا مُوسُوسًا يصعبُ إرضاؤهُ من حينٍ إلى آخَر منذ صِغَره، وقد أحَبَ الطَّابِق الثَّافي كان إنسانًا مُوسُوسًا يصعبُ إرضاؤهُ من حينٍ إلى آخَر منذ صِغَره، وقد أحَبُ الحفاظَ على شقَّتهِ نظيفة. وفي إحدى تلك المرَّات المُخصَّصَة للتَّنظيف، لاحظَ أنَّه كان يحتاجُ إلى مِمْسَحةٍ. كان هُناكَ محَلُّ للخِردة على الجانبِ الآخَر من الشَّارع الذي يقطنُ فيه. كان الجو مُعطفهُ وحذاءهُ، ولمَّا كادَ أن يصِلَ إلى الباب المُؤدِّي إلى الباب المُؤدِّي إلى محللِ السَّلالِم الخارجيَّة، سمِعَ طَرْقًا على الباب. كان مندوب مبيعات "فولر براش". سألَ مدخلِ السَّلالِم الخارجيَّة، سمِعَ طَرْقًا على الباب. كان مندوب مبيعات "فولر براش". سألَ "آر. سي." إذا ما كان مُحتاجًا إلى أيِّ شيءٍ. أجابهُ: "أحتاجُ إلى مِمْسَحة".

بينما كان "آر. سي." يخلعُ معطفهُ وحذاءهُ للبقاءِ جافًا، كان مندوب "فولر براش" يقِـفُ خارجًا تحـت المطـر ويعبرُ الـسَّلالم ليأخُذَ مِمْسَحةً من سيَّارتهِ، ثمَّ يصعدُ الـسَّلالمَ ثانيةً للوصول إلى شقَّة "آر. سي.". راحا يتبادلان الحديث، وذكرَ "آر. سي." أنَّه كان أيضًا ذاتَ يوم مندوب مبيعات لشركة مطبعيَّة، كانت تُسمَّى شركة "صامويل كريغ" المشيخيَّة والمُصلَحة للطِّباعة ("بي. آند آر.")، كانت تقعُ آنذاك على مشارف فيلادلفيا، في ولاية بنسلفانيا. لقد عملَتِ المطبعة المشيخيَّة والمُصلَحة، التي اختُصِرَ اسمها إلى "بي. آند آر." في عام ١٩٩٢، على نَشْر كُتُب ضخمةِ للإصلاحيِّين العظماء في الإيمان في أواخر القرن التَّاسع عشر وأوائل القرن العشرين. لقد نشَروا كتابات "بي. بي. وايت"، و"أُوزوالد تي. ألِّيس"، و"كرنيليوس فان تيل"، و"مارسيليوس كيك"، و"جيرهاردوس فوس". حشَدَتِ المطبعة المشيخيَّة والمُصلَحة طلبةً تطوُّعيًّا من طَيفٍ واسعٍ من الجامعات لبَيْع الكُتبِ لمصلحتهم. واستحوذتْ هذه القُوَّة في المبيعات للطلبة على لائحةِ النَّاشر بأكملها وحصَدتْ أرباحًا من مبيعات تلك الكتب. بدأ "آر. سي." مُشاركة مآثر كُتُب النَّاشر مع الرَّجُل مندوب "فولر براش". وبحلول الوقت الذي انتهى فيه "آر. سي." من الحديث، كان المندوب ماشيًا على السَّلالم القديمة التي تعودُ إلى حِقبةِ الحرب الأهليَّة مُحمَّلًا بكمِّيَّة كبيرة من الكُتُب. لقد دفعَ مُقابِلَ هذه الكُتُب أكثرَ بكثير ممَّا دفعهُ له "آر. سي." مُقابِلَ تلك المِمْسَحة. قال "آر. سي." إنَّه يعتقد أنَّه لرُجَّا هـو الرَّجـلُ الوحيـد في أميركا الـذي فاقـت قيمـةُ مبيعاتـه مَبيعَـات منـدوب "فولـر براش" في زيارة منزليَّة.

تعاملَ "آر. سي." مع لُعبةِ الكُرة والدَّبابيس (الفليبرز) بخشونةٍ وسُرعةٍ في مطعمٍ صغيرٍ محلِّيّ. إذا قُدِّر لكَ أن تجمعَ عددًا مُعيَّنًا من النُّقاط، فستمنحُكَ آلةُ الفلِيبرز عُملةً رمزيَّة، حيث يُحِنُ استخدامها للحصولِ على الطَّعام في ذلك المطعم الصَّغير أو حتَّى تحويلها إلى عُملةٍ ورقيَّة. خسِرَ مُعظَمُ الرُّوَّادِ مالًا في لَعب الفلِيبرز. كانوا يضعونَ رُبعًا معدنيًّا وبدَوا في حَيرةٍ من أمرهم وعاجزين عن الوصولِ إلى المُستوى الذي يُؤهِّلهم للحصولِ على مردودٍ ما. إلَّا أنَّ "آر. سي." تمكَّنَ من إيجادِ طريقةٍ ما في التَّمرُّسِ في مُمارسة اللُّعبة. فكان يُحوُّلُ العملةَ الرَّمزيَّة التي ربِحها إلى عُملةٍ ورقيَّة حقيقيَّة مُقابلَ المزيد من الأرباع المعدنيَّة، التي درَّتْ حتَّى المزيد من العملة الرَّمزيَّة، والتي بدورها درَّتْ المزيد من العُملة الورقيَّة للطَّعام والمزيد من العُملة المعدنيَّة للتَّواصلِ مع مسكنٍ مُعيَّنٍ في جامعة "وُوستر" في أُوهايو. وفي بعض الأحيان، كان أمينُ الصُّندوق، الذي كان قد تعرَّفَ إلى "آر. سي."، يُقرضهُ الرُّبعَ المعدنيَّ الأوَّل. وبعْدَ ألعابٍ عدَّة أُخرى، تمكَّنَ "آر. سي." من أن يُسدِّدَ استثمارَهُ الأصليَّ ويطلُبَ لائحةَ الطَّعام، وحتَّى كان يتبقَّى له مبلغٌ صغيرٌ كان يضعهُ في جَيبه.

بحِفظهِ لتلكَ الأرباع المعدنيَّة والدُّولارات التي استحوذَ علَيْها من هُنا وهُناك، أصبح لدَيه أخيرًا ما يكفي لشراء خاتم الخِطبة. انطلقَ في رحلة إلى "وُوستر". كانا يمشيان معًا عبْرَ المُتنزَّه عندما أخرجَ "آر. سي." العُلبة من جَيبهِ وأعطاها لِـ "فيستا". فتحَثْ "فيستا" العُلبة ورأتِ الخاتم. لا يتذكَّرُ "آر. سي." أنَّ "فيستا" ردَّت بالإيجاب. بل هو يتذكَّرها تقول: "ينبغي أن أعودَ إلى المسكن لأُريهِ لصديقاتي". في شرتْ صحيفة "بيتسبرغ برس" إعلانًا يقول: "في أن أعودَ إلى المسكن لأُريهِ لصديقاتي". لقرت معيفة "بيتسبرغ برس" إعلانًا يقول: "في أر. فُوريس' من 'بليزينت هيلز' خِطبة ابنتهما، 'فيستا آن'، من 'روبرت سي. سبول" ألك أحبَّ "آر. سي." دالميلاد.

في أوائل شهْرِ يونيو/حَزيران من عام ١٩٦٠، تخرَّجتْ "فيستا" في الجامعة، ثمَّ في ١١ يونيو/حَزيران من عام ١٩٦٠، تزوَّجا في الكنيسة المشيخيَّة المُتَّحدة المُجتمعيَّة في الكنيسة هليز". وأجرى كلُّ من الدُّكتور "بول هدسون" والدُّكتور "توماس غريغوري" مراسيمَ الزَّواج. سافرا معًا إلى "برمودا" لقضاء شهْرِ العسل، وكانت هديَّةً مُقدَّمةً من صديقٍ لعائلةِ "فُوريس". أنهى "آر. سي." عملًا صيفيًّا في مُستشفًى. أسَّسا بيتهما الأوَّل في تلك الشقَّة القريبة من حرَمِ الجامعة في "وستمنستر". ما زال يتعيَّنُ على "آر. سي." إنهاء سنةٍ إضافيَّةٍ من الجامعة. مارستْ "فيستا" عملًا يُعنى بلوحة توزيع المفاتيح في المناتيح في المنات المنات المناتيح في المناتيح في المناتيح في المناتيح في المنات الم

٢٥ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

٢٦ صحيفةُ "بيتسبرغ بريس"، ٥ يناير/كانون الثَّاني، ١٩٥٩، ص. ١١.

الجامعة. بدَتْ سنةَ ١٩٦٠ سنةً جيِّدة لِـ "آر. سي.". وفي ١٣ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، بدَتِ الأُمور مُتَّجهةً نحو الأفضل.

كان "آر. سي." و"فيستا" يقفان على مُدرَّجاتِ الاستاد لِـ "فوربز فيلد" عندما كان "بِل مازيروفسكي" يلعبُ لمصلحةِ الـ "بايريتس" في الجولة التَّاسعة لمُباراة البيسبول لربحِ المُباراة في مواجهة فريق الـ "يانكيز". إنَّها المرَّة الأُولى التي تحصلُ فيها في سلسلةِ مُباراةٍ نهائيَّة. كانت المرَّةُ الأخيرة التي ربِحَ فيها فريقُ الـ "بايريتس" كأسَ سلسلةِ الرابطة في سنة ١٩٢٥. احتفلتْ مدينةُ بيتسبرغ كلُّها بهذا النَّصر، وهكذا فعلَ السَّيِّد والسَّيِّدة "آر. سي." و"فيستا" المُتزوِّجان حديثًا.

في ذلك الفصل الدِّراسيِّ الثاني، كتبَ "آر. سي." أُطروحتهُ لسنتهِ الجامعيَّة الأخيرة. لقد كان مُختصًّا بالفلسفة، لكنَّه كان يستمتعُ أيضًا بالأدبِ الإنكليزيِّ. كان يعودُ الفضلُ في كان مُختصًا بالفلسفة، لكنَّه كان باحثًا في أسلوبِ العلَّامة "ميلفيل". كان "آر. سي." قد درسَ مادَّةً مُتخصِّصة في "هيرمان ميلفيل" و"مارك توين". جمعَ "آر. سي." هذَيْن الميليُّن اللَّذَيْن أحبَّهما، أي الفلسفة والأدب، في كتابة أُطروحتهِ الأخيرة، مُعنونًا إيَّاها: "التَّبِعاتُ المصيريَّة لرواية موي ديك' لِـ 'ميلفيل'". عرَّفَ بنفسهِ على أنَّه "روبرت سبرول" في الصَّفحة الافتتاحيَّة. عِنْدَ قراءةِ هذه الأُطروحة، يتمكَّن المرءُ من أن يستنتِجَ بسهولةٍ أنَّ "روبرت سبرول" الواثق كان مُبَاشرةً نحو التَّخصُّ ليكونَ لاهوتيًّا ذا بصيرةِ وفطنةٍ وعُمْق.

يَشبِكُ "آر. سي." تعليقًا تفسيريًّا وثيق الصِّلة بمفاهيم مصيريَّة وأفكارٍ عدَّة إلى جانبِ تعليلٍ للشَّخصيًّات والحَبكِ القصصيِّ ذي الالتفاتات لرواية "ميلفيل". تتصارعُ الفلسفةُ الوجوديَّة (الحيثيَّة) مع السُّؤال المُرتبِط بالوجود، المُدُخَّر بالتَّهديدِ الماثلِ دامًًا للموت. يستجلِبُ "آر. سي."، الباحِثُ اليافع، "مارتن هايدغر" إلى مسرح الأحداث، فيقول: "يُتابعُ 'هايدغر' ليشرحَ أنَّ الوسيلةَ الوحيدة لكي يكونَ للإنسان وجودٌ حقيقيٌّ، أي وجودٌ أصليٌّ، هو وجودُ موقفٍ وجوديًّ أصيلٍ لجهة الموت". "ثمَّ يُعلِنُ "سبرول" الآتي: "يبدو أنَّ 'ميلفيل' استوعبَ جوهرَ هذا المفهومَ الوجوديُّ". إضافةً إلى وجودٍ حقيقيٍّ وسؤالِ الموت، يتصارعُ الوجوديُّ، بشغَفِ ما، مع مُشكلة الشَّرِّ.

تُشدَّدُ الفلسفةُ الوجوديَّة (الحيثيَّة) على الفرد، غير أنَّها لا تُؤكِّدُ الفرديَّة (الأنَوِيَّة، أو الأنانيَّة المَعنيَّة بالفردِ لا المُجتمع، أي محبَّة الذَّات). يقِفُ الإنسانُ وحدَهُ مُواجهًا أسئلةَ

 <sup>&</sup>quot;روبرت ['آر. سي.'} سبرول"، "التَّبِعاتُ المصيريَّة لرواية 'مـويي ديـك' لِــ 'ميلفيـل"، أُطروحةٌ جامعيَّةٌ
 غير منشـورة، جامعـة "وسـتمنستر"، "نيـو ويلمينغتـون"، بنسـلفانيا (١٩٦١)، ص. ٤.

الحقّ الختاميَّة، تلك الأسئلة الختاميَّة المُرتبِطة بالوجود. ففي صفحاتِ أُطروحتهِ، يُفرِّقُ "آر. سي." ما بَيْن شخصَيْن، بل بالأحرى بَيْن شخصيَّتَيْن رئيسيَّتَيْن، هُما "إسماعيل" والكابتن "أخآب". يخضعُ الشَّخصُ الأخير لمفهوم الفرديَّة (محبَّة الذَّات)، حيث إنَّه يعيشُ حياةً غير أصليَّة، أي بصفة "إنسان دون شخصيَّة". ويستنتِجُ "آر. سي." أنَّ "أخآب" "فشِلَ في تحقيقِ مآربِ الوجودِ الحقيقيِّ أو الأصليِّ"، فينتهي به المطافُ، بحسبِ تعبيرِ "ميلفيل"، لأن يكونَ رجُلًا مجنونًا مُتوحِّشًا.^

بالتأكيد، إنَّ الشَّخصيَّة الكتابيَّة للملِكِ "أَخآب" تُحاكي شخصيَّةَ "ميلفيل" الرُّوائيَّة للكابتن "أَخآب" وتُجسِّدُها. كذلك الأمرُ لشخصيَّةِ "إسماعيل" في الكتاب المُقدَّس. ففي سياق الحَبْكِ الكتابيّ، "إسماعيل" منبوذٌ تائهٌ وحيد. في الجُمَلِ الافتتاحيَّة لرواية "موبي ديك"، هذه هي بالضَّبط الشَّخصيَّة التي نلتقيها. وفي نهاية الرُّواية، يُترَّكُ "إسماعيل" وحيدًا؛ فهو يهيمُ فوقَ تابوتٍ خالٍ - يبقى تهديدُ الموتِ ماثلًا على نحوٍ قريب. إنَّ الكلِمة الأخيرة بالفعل لرواية "ميلفيل" الضَّخمة هي "يتيمٌ".

إِلَّا أَنَّ الشَّخصيَّةَ الرِّئيسيَّةَ التي شدَّتِ انتباهَ "آر. سي." هي الحوت، الحوتُ الأبيض. قال "آر. سي." على نحوٍ لا لُبْسَ فيه إِنَّ "موبي ديك" هي روايةٌ أميركيَّة عظيمة، على الأغلبِ ببساطةٍ هي الرُّواية الأعظَم. أضافَ ليقول إِنَّ الفصْل الثَّاني والأربعين، "بياضُ الحوت"، قد يكونُ أعظَمَ فصْلٍ كُتِبَ يومًا، إلى جانبِ الأسفار المُقدَّسة.

إنَّ الجملةَ الأخيرةَ من ذلك الفصْل لَجديرةٌ بالاهتمام؛ فقد حيَّرتْ آنذاك "آر. سي. سبرول" وهو في سنته الجامعيَّة الأخيرة. كانَتِ الجملة: "إنَّني مُتيَقًّنٌ بشأن ذلك"، وهي تكمُن وراءَ ما كان سيُصبِحُ نصَّ كتابهِ "قداسةُ الله"، الذي يعودُ إلى سنة ١٩٨٥. يُخبِرنا "إسماعيل" الرَّاوي، بحسبِ "ميلفيل"، أنَّ بياضَ الحوتِ "أثارَ اشمِئزازَهُ"، ما يعني أنَّه يُفضِّلُ على الأرجح ألَّا يُفكِّرَ فيه أو يتكلَّمَ عنه البتَّة، لكنْ يُضيفُ "إسماعيل" أنَّه ينبغي له أن يشرحَ تأثيرَ بياضِ الحوت، لئلَّا "تكونَ كلُّ هذه الفصول غير مُهِمَّةٍ". بتعبيرٍ آخَر، يُصبِحُ "بياضُ الحوتِ" المفتاحَ التَّأويليَّ لسَبْرِ غَورِ روايةٍ "موبي ديك" وفهمها. وإلَيْكم كيف يُختتَمُ سَرْدُ "إسماعيل" في المقطعين الأخيرَيْن من الفصْل ٢٤:

لكنَّنا حتَّى الآن لم نُعالج العزيمةَ الواثقة لهذَيْن الشَّاهِدَيْن من جهة البياض، وتعلَّمْنا لماذا تُحاكي بقوَّةٍ كهذهِ النَّفسَ والرُّوح؛ والأكثرُ غرابةً واستثنائيَّةً - الأمرُ الوثيق الصِّلة هو لماذا، كما رأينا سابقًا، يُعدُّ هذا الموضوع الرَّمزَ الأعمق إلى

٢٨ "سبرول"، "التَّبعاتُ المصيريَّة"، ص. ٧.

الأُمُور الرُّوحيَّة، بل تلك التي هي البُرقُع أو الغشاء الذي يحجبُ الأُلوهيَّة في المُّمور التي المُكثَّف في الأُمور التي المُسيحيَّة؛ ومع ذلك، فهي كما يجِبُ أن تكون، العاملَ المُكثَّف في الأُمور التي تُعدُّ الأشدَّ كراهِيَةً للجنس البشريِّ.

أيعودُ ذلك إلى ضبابيَّة ظلالها التي تُغطِّي الفراغات الجامدة والضَّخامة التي للكُّون، ومن ثَمَّ تطعَنُنا في الصَّميم بفكر الفناء، عندما نفتكرُ ببياض الأعماق التي لمجرَّة درب التَّبَّانـة؟ أو أنَّها، تلك التي في جَوهـر بياضهـا ليست ما يكفي لتكونَ لَونًا شبيهًا بالغياب الظَّاهر للَّون بحَدِّ ذاته؛ وفي الوقتِ ذاته، هي أساسُ كلِّ الألوان ومصدرها. هل لهذه الأسباب يُوجَدُ فراغٌ غبيٌّ- دون لَون، جميعُ ألوان الإلحاديَّة التي نتمايزُ ونبتعدُ عنها؟ وعندما نحسبُ تلك النَّظرِيَّةُ الأُخرى للفلاسفة الطَّبيعيِّن، نُدركُ أنَّ كلَّ الألوان الأرضيَّة الأُخرى- كلَّ زخرفة رائعة أو جليلة - جمالَ غروب الشَّمس وروعةَ الأفق عند المغيب وكذا الأخشاب؛ نعم، والأغشية المُخمَليَّة الذَّهبيَّة للفراشات، والخدودَ الحُمرَ للفتيات الصَّغيرات، إمَّا هي زائفة؛ كلُّ هذه ما هي إلَّا خداعاتِ مَخفيَّة، وليست أجزاءَ فعليَّة في الموادّ، لكنَّها فقط موضوعةٌ علَيْها من الخارج. لذلك، فإنَّ كلُّ هذه الطَّبيعة المُؤلَّهة مع كلِّ جمالها، فهي ترسمُ بكمال كالزَّانية، التي لا تُغطِّي شيئًا بالأمور التي تجتذبَ الناس بها إلَّا المَقبرة التي في داخلها. وعندما نمضي قُدُمًا، ونحسبُ التَّجميلَ الخياليَّ الذي يُولِّدُ كلَّ زخرفةٍ من زخرفاتها، يبقى المبدأُ العظيم المُرتبط بالنُّور أبيضَ أو دون لَون بحَدِّ ذاته. وإذا كان النُّورُ الذي يعملُ دون واسطة على المادَّة، سيلمسُ كلَّ الأشياء، حتَّى زهـورَ التُّوليب والأزهـار، بأثرها الحُلْـو المُجرَّد-فبتفكُّرنا في كلِّ هذه الأشياء، قد يتبدَّى لنا أنَّ الكُّونَ النَّابِضَ بالحياة مَثُلُ منبوذًا أمامنا. أمَّا نحن الرُّحَّلَ المُسافرين المصمِّمن في دُنيا شاسعة مُتنامية الأطراف، فنرفضُ ارتداءَ نظَّارات مُلوَّنة ومُلوِّنة على أعيننا، هكذا أيضًا الجاهل المسكين يُحملـقُ كالأعمـي في البياض غير الاعتيـاديِّ الذي يلـفُّ كلَّ مفهوم يُحيطُ به. ومن بَيْن هـذه جميعها، كان الحوتُ الـذي لا لَـونَ لـهُ العلامـةَ الفارقـة. أفلا تتعجَّبَ إذًا أمام المُطاردة النَّاريَّة؟. ٢٩ إذا عِشْتَ في عالَم حيث لا شيءَ له معنَّى، وحوتٌ أبيضُ كبرٌ يسعى في إثْركَ، فما الذي تفعلهُ؟

<sup>79 &</sup>quot;هيرمان ميلفيـل"، "'مـويي ديـك': أو، الحـوت" (١٨٥١؛ إعـادةُ الطِّباعـة، "نوروالـك"، كونتيكـت: مطعـةُ "إبسـتون"، ١٩٧٧)، ص. ٢٠٦-٢٠٧.

وجدَ "إسماعيل" الحوتَ الأبيضَ مُعقَّدًا غيرَ واضحِ المَعالِم. فهو ليس فقط حارَ في أمرهِ ببساطةٍ بشأن الحوت، بل قلَّكهُ الذُّعرُ بسبب الحوت. لم يكُنِ الأمرُ كذلك مع الكابتن "أخآب"؛ فهو فصَّلَ معالِمَ الحوت، وفكَّرَ أنَّه بذلك عرفَه ويستطيع السَّيطرة علَيْه- وحتَّى القضاءَ علَيْه. يشرحُ "آر. سي." قائلًا: "يعتقِدُ 'أخآب' أنَّه 'يَعلَمُ' الأُلوهة. فهو يرسُمُ الحوت، ويعرفُ تحرُّكاتهِ وأعمالهِ، لكنَّه يُخفِقُ في استيعابِ معناهُ الختاميّ. وكالملكِ الشرِّير قديًا، يُخفِّضُ 'أخآب' من تعدُّديَّة الأُلوهيَّة إلى مُستوى وحدةٍ جامدة. يُصبِحُ 'إلهُ' الكابتن 'أخآب' أو 'صنَمُه' الحوتَ الأبيضَ العظيم". يتقدَّمُ "آر. سي." خطوةً إضافيَّة إلى الأمام عندما يُضيفُ قائلًا إنَّ استخدامَ "ميلفيل" للأُلوهةِ المُروَّضة التي لِـ "أخآب"، إنَّا "يبدو كأنَّه تعَدًّ على آراءِ الدِّيانةِ الهامشيَّة للجنسِ البشريِّ": "

يقِ فُ "إسماعيل" إزاءَ آراءِ الدِّيانةِ الهامشيَّة للجنسِ البشريِّ وضدَّها. مُجدَّدًا، يرى "إسماعيل" الحوتَ مثلَ "مُعضِلةٍ مجهولة غامضة". "جعلَ "ميلفيل" "إسماعيل" يُعلِن الآتي: "لستُ أُدرِكَهُ، ولن أستطيعَ إلى ذلك سبيلًا". ونتيجةً لِلَقاءِ "إسماعيل" وجهًا لوجهٍ مع الحوتِ الأبيض، يرى "إسماعيل" نفسَهُ في خِضَمِّ جميع "ضعفاتهِ البشريَّة ومحدوديَّتهِ". "الحوتِ الأبيض، يرى "إسماعيل" نفسَهُ في خِضَمِّ جميع

تعكِسُ هذه المُواجهة ما بَيْن "إسماعيل" و"أخآب"، عند "آر. سي."، تلك المُواجهة القائمةَ بَيْن الله والنَّبِيُّ إشَعْياء في الآيات الأُولى الوارِدة في الأصحاح السَّادس من سِفْر إشَعْياء. تُعدُّ أُطروحةُ البكالوريوس لِـ "آر. سي." رمزًا يُحاي كتابهُ: "قداسةُ الله". ففي حضورِ الله المُثلَّث الأقانيم، يُصِبِحُ إشَعْياء لا شيء." وبالعودةِ إلى أُطروحةِ البكالوريوس، يلحظُ "آر. سي." كيف أَنَّ "أخآب"، وجميع أُولئكَ الذين استخفُّوا بالكامل بالحوتِ الأبيض، لقُوا حتفهم في نهاية المُواجهة: "فجميعُ هؤلاء الرِّجال الذين قزَّموا الأُلوهيَّة إلى مُستوًى 'حقيرٍ ثانويّ' ليس في وسعهم الوقوف في حَضرةِ الحوتِ الجبَّار". "وحدَهُ "إسماعيل" استمرَّ في البقاء.

كان ذلك ما كان "آر. سي." يعملُ علَيْه خلالَ فصْل الدِّراسيِّ الثاني في سنتهِ الجامعيَّة الأخيرة. في هذه الأثناء، كانت "فيستا" تختبرُ صعوبةً في حَمْلِها، فلازمَتِ الفراشَ بناءً على الأخيرة. الطَّبيب. يتذكَّرُ "آر. سي." إحدى اللَّحظات المُروِّعة حينما خسِرتْ "فيستا" الكثيرَ من

٣٠ "سبرول"، "التَّبعاتُ المصيريَّة"، ص. ٧.

٣١ "سبرول"، "التَّبعاتُ المصيريَّة"، ص. ٢٠.

٣٢ "سبرول"، "التَّبِعاتُ المصيريَّة"، ص. ٢٠.

٣٣ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٣٢-٨٨.

٣٤ "سبرول"، "التَّبعاتُ المصيريَّة"، ص. ٢١.

الدُّماء جرَّاءَ النَّزيف. فحمَلَها خارجَ الشقَّة نزولًا على تلك السَّلالمِ القديمة ليأخذها إلى المُستشفى؛ فقد ظنَّ أنَّه سيخسَرها وسيخسرُ جنينها غير المولود بعْد.

في مايو/أيَّار، تخرَّجَ "آر. سي." حاملًا شهادة البكالوريوس في الفلسفة. في ذلك الصَّيف، عمِلَ كهربائيًّا مُساعِدًا في أَحَدِ المُستشفيات. وفي ذلك المُستشفى، في أغسطس/آب، وُلِدتْ "شيري لِي سبرول". وبوجود طفلة جديدة، تركَ "آر. سي." و"فيستا" شُقَّتهما الأُولى في "نيو ويلمينغتون" وتوجَّها جنوبًا، عائدَيْن إلى مدينة بيتسبرغ، وتحديدًا إلى كُلِّيَة اللَّاهوت في بيتسبرغ.

### الفصلُ الثَّالث

# تلميذٌ وأُستاذٌ وخادِمٌ ومُعلِّمٌ

"المُعلِّمون العُظماء الأُمناء لكلِمة الله هُم بركةٌ لكنيسة الله". "آر. سي. سبرول"

لم تكُنْ حيازةُ شهادةٍ في اللَّهوت من كُلِّيَة اللَّهوت في مدينة بيتسبرغ الخِيارَ الأُوَّلَ لِــ "آر. سي. سبرول" في ما خصَّ دراساته العُليا. حالُه حالُ زميلهِ البروفيسور الدُّكتور "توماس غريغوري"، أرادَ أن يسعى في إثْرِ الحصولِ على الدُّكتوراه في الفلسفة. كان "آر. سي." قد قدمَ طلباتٍ لبرنامج الدُّكتوراه وقُبِلَ في برنامج الدُّكتوراه في الفلسفة في جامعة "إدنبرة". كانت الفلسفةُ اختصاصًا مهمًّا في "إدنبرة"، حيث إنَّها أُسِّستْ بمرسومٍ ملَكيٍّ في عام ١٥٨٢. في ستِّينيَّات القرن العشرين، كانت الجامعةُ واحدةً من المُؤسَّسات والأقسام التَّعليميَّة الرَّائدة في العالَم. لكنَّ الدُّكتور "غريغوري" اقترَحَ على "آر. سي." الحصول أوِّلًا على شهادةٍ في الدِّراسات العُليا في اللَّهوت.

بينما كان "آر. سي." في سنتهِ الجامعيَّة الأُولى في جامعة "وستمنستر"، زارَ كُلِيَّةَ اللَّاهوت في "وستمنستر" في فيلادلفيا. فحضرَ أَحَد الصفوف، ثمَّ تناول الغداء مع بعض الأساتذة والطَّلبة في غُرفة الطَّعام في قاعة "ماشِن". كان جالسًا مُقابِلَ الدُّكتور "روبرت دونالد كنَدسين"، أُستاذٌ في الدِّفاعيَّات واللَّاهوت النِّظاميّ. سألَ الدُّكتور "كنَدسين" الطَّالِبَ المُستقبليَّ قائلًا: "أخبِرني، أَيُّها الشَّاب، هل الله مُتسامٍ (كائنٌ مُتعالٍ وفائقٍ فوق الوجودِ المادِّيّ)، أَمْ جوهريُّ باطنيٌّ (ذاتيٌّ مقصورٌ على الوعي أو على العقل)؟".

كان "آر. سي." قد ارتشَفَ لِتَوِّه ملءَ ملعقةٍ من الحساء، وما كان في وُسعه أن يفعلَه هـو عـدم تقيُّئِها. بمعنَّى آخَر، لم يفهم السُّؤال، فما بالك بالجواب؟ لقد كان "آر. سي." مؤمنًا بالمسيح منذ مدَّةٍ قصيرةٍ ولم يحضرُ حتَّى لو محاضرةً واحِدةً في اللَّهوت في ذلك الحين فكيف له أن يعرفَ الجواب؟

كُونُ كلِّيَّةِ اللَّهُوت في مدينة بيتسبرغ تبعدُ نحو تسعين كيلومترًا، كان أساتذةٌ غالبًا ما يزورون جامعة "وستمنستر" للتَّكلُّم في اجتماعات وقت العبادة، وفي المحاضَرات بصفة ضيوفٍ مُحاضِرين. أُعجِبَ "آر. سي." بالرَّئيس السَّابق الدُّكتور "أديسون ليتش"، فلفتَ نظرَهُ وشدَّ انتباهَ هُ بعلُمِهِ الواسع. كان "ليتش" باحثًا من طرازٍ رفيع. كان يحملُ شهادة من كُلِّيَّة اللَّهُوت في "بيتسبرغ-زينيا"، وحصلَ على شهادة الدُّكتوراه من جامعة "كامبردج". حاضَرَ في جامعتَي "بيكسفيل" و"غروف سيتي" قبْلَ انضمامهِ إلى السِّلْك الأكاديميِّ في جامعة "بيتسبرغ"، حيث خدمَ فيها مدَّةً من الوقت، في منصبِ رئيسِ الكُلِّيَّة. إضافةً إلى كُونهِ باحثًا مُضطلعًا ومحاورًا بارزًا، كانت لدى "ليتش" أيضًا تلك الخاصيَّة التي لا يُحكِن الاعتماد علَيْها دامًا في مُحيط مجلسِ أبرشيَّة "بيتسبرغ" وضِمْنَ حرَمٍ كُلِّيَّة "بيتسبرغ". كان البتش" لاهوتيًّا مُحافظًا.

#### امْحُ بُقعةَ الوصْمة

سمِعَ "آر. سي." أيضًا من اللَّهوقيِّ المُحافِظ الآخَر الذي من كُلِّيَّة اللَّهوت في "بيتسبرغ" بينما كان في جامعة "وستمنستر"، وهو الدُّكتور "جون جيرستنر"، حيث سمِعهُ "آر. سي." وهو "يُقدِّمُ محاضَرةً في عقيدة الاختيار المُسبَق..." ثمَّ أضافَ "آر. سي." قائلًا: "...التي مقتُّها". أوضَحَ "آر. سي." أنَّه عقيتُ هذه العقيدة، لكنَّهُ لم يكُنْ ذلك التَّلميذ المُحبَّبِ أيضًا لهِ "جيرستنر". بعْدَ الانتهاءِ من مُحاضرة "جيرستنر"، اقتربَ "آر. سي." منهُ وطرحَ سؤالًا. أجابَ الدُّكتور جيرستنر" عن السُّؤال، فقالَ "آر. سي.": "ليس هذا ما عنَيْتُه بسؤالي". استمرَّ تبادُلُ الحديث هذا مدَّةً من الزمن قبْلَ أن يُعلِن "جيرستنر" مُوضِّحًا: "أيُّها الشَّاب، أنت تحتاجُ لأن تتعلَّمَ أن تقولَ ما تعنيهِ وأن تعني ما تقوله". وبكلِماتِ "آر. سي.": "لم يكُنْ هذا تقدعًا لأن أبي إلى 'جيرستنر"."

٣٥ تُؤخَذُ هذه الاقتباسات من: "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/ أنّار، ٢٠١٧.

أُتيحَت الفرصة الأكثَرُ إيجابيَّة لِـ "آر. سي." للتَّعرُّفِ إلى عميدِ كُلِّيَة اللَّاهوت في بيتسبرغ ("بي. تي. إس."). قدِمَ العميدُ بالسيَّارة للتَّكلُّم في وقت العبادة ثمَّ احتُجِزَ وسط الثَّلج في حرَمِ الجامعة. تركَ سيَّارته مركونةً هُناك ووجدَ لنفسهِ أحدًا ليقِلَّهُ إلى المنزل. أُوكِلتْ إلى "آر. سي." مُهِمَّة إعادةِ سيَّارة العميد إلى حرَمِ الكُلِّيَّة في بيتسبرغ. يتذكَّرُ "آر. سي." أنَّها كانت من طراز "ساب"، "أو نوعٍ من السيًارة الغريبة التي لا تعمل جيًّدًا". لم تكُنِ القيادةَ الأسهل التي كان نفَّذها. ما قام به "آر. سي." قرَّبهُ من العميد الذي بدَوره قدَّر ما فعله، وغدا ودودًا تُجاههُ. تنامى "آر. سي." إلى مرحلةِ اكتشافِ أنَّ العميد كان أحَدِ القادة اللِّيراليِّين في الكُلِّيَّة وتجافى مع "جيرستنِر" نظرًا إلى اللاهوتِ المُحافِظ لِـ "جيرستنِر"."

يعرِضُ "آر. سي." خُلاصتهُ بشأنِ مُجمَلِ الموضوع: "هكذا كانت حُزمةٌ من الأحوال الغريبة التي قادتني إلى كُلِّيَّة 'بيتسبرغ'". ٣٠

عمِلَ "آر. سي." كهربائيًّا مُساعِدًا في المُستشفى ذلك الصَّيف. ذاتَ أُمسِيَة، عادَ إلى البَيْت وألقى نظرةً خاطِفة على الصحيفة. استحوذَ العنوان على اهتمامهِ، مُعلِنًا أَنَّ الدُّكتور "ليتش" سيُغادِرُ الكُلِّيَّة.

يستذكِرُ "آر. سي." ويقول: "لم يكُنْ لديَّ أيّ عملٍ تحتَ إشرافِ 'ليتش'. لذا قصَدْتُ الذّهابَ إلى هُناك". غادرَ "ليتش" الـ "بي. تي. إس." للالتحاقِ بجامعة "تاركيو" في ولاية "ميسوري"، ومن هُناكَ ذهبَ إلى "غوردون كونويل". تُوفِّيَتْ زوجتهُ الأُولى، وتـزوَّجَ بعدها بالمُرسَلة "إليزابيث إليوت" في سنة ١٩٦٩. ماتَ "ليتش" مُتأثُّرًا بالسَّرطان بعْدَ أربع سنين. نذكرُ أنَّ "آر. سي." التحقَ بالجامعة وهـو غير مُتجدِّد بعد. بتعبيرِ شهادتهِ الخاصَّة، كان لدَيْه تجديدان بينما كان في الجامعة. كانت تنتظرهُ بضعةُ "تجديدات" إضافيَّة في الكُلِّيَة. التحقَ بالكُلِّيَة وهـو لم يكُن مُهتمًّا كثيرًا بعقيدة الاختيار بالكُلِّيَة وهـو لم يكُن مُهتمًّا كثيرًا بعقيدة الاختيار المُسبَق. ذهـبَ أيضًا إلى الكُلِّيَة مُلتزمًا الدِّفاعيَّات الافتراضيَّة. وأخيرًا، بينما كان هُناكَ في الكُلِّيَّة، بدأَتْ جيناتهُ المُرتبِطة بِـ "اللَّاهويِّ المُحارِب" بالظُّهـورِ علنًا.

أدركَ "آر. سي." معنى اللِّيبراليَّة اللَّاهوتيَّة، فقد تحرَّرَ منها. لقد حسبَ الدُّكتور "غريغوري" جزيرةً في بحْرٍ منها في "وستمنستر". لكنَّه لم يكُن على استعدادٍ للخَوضِ في سياستها. فذلك كان ما سيختبِرهُ مُباشرةً في الـ "بي. تي. إس.". تسلسَلتْ بعضُ أحداثِ التَّاريخ في انتظامٍ لاستيعابٍ كاملٍ لِها حصلَ علَيهِ "آر. سي." لمَّا قرَّرَ أن يذهبَ إلى الـ "بي. تي. إس.".

٣٦ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

٣٧ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

كانت بيتسبرغ، الزَّاخرة بالمُهاجرين ذوي الأُصول الاسكتلنديَّة-الأيرلنديَّة، تعجُّ بالمشيخيِّن. كان مبنى الكنيسة الأصليُّ لِما يُعرَفُ الآن بالكنيسة المشيخيَّة الأُولى، هيكلًا خشبيًّا بُنِيَ في عام ١٧٧٣. ومع تقدُّم السِّنين، تحوَّلت هذه البداية المُتواضِعة إلى واحدة من أكبر الأبرشيَّات المشيخيَّة في الولايات المُتَّحدة. كانت بيتسبرغ أيضًا مقرًّا لكُلُيِّة اللَّهوت الغربيَّة. لقد سُمِّيَتِ "الغربيَّة" لأنَّ بيتسبرغ في وقتٍ ما كانت الواجهة الغربيَّة لأميركا. كانت كلُّ من "برينستون" و"يونيون"، في كلِّ من ولايتَيْ "نيويورك" و"فرجينيا" على التَّوالي، الكُلِّيِّتَين اللتَين تخدِمان السَّاحلَ الشَّرقيِّ. كان لدى كلِّية اللاهوتِ الغربيَّة أُستاذُ ذائِعُ الطُّيتِ بارزُ جدًّا من القرن التَّاسع عشَر، اسْمهُ "بنجامين بريكِنريدج وُوترفيلد"، معروفُ بلقب "أسدُ برينستون"، ذرَّسَ في كُلِّيَّة اللَّهوت الغربيَّة الغربيَّة في بيتسبرغ. ينطبِقُ الأمرُ كذلك على "أي. أي. هـودج"؛ فهـو أيضًا علَّمَ في الكُلِّيَّة الغربيَّة في بيتسبرغ. ينطبِقُ الأمرُ كذلك على "أي. أي. هـودج"؛ فهـو أيضًا علَّمَ في الكُلِّيَّة الغربيَّة قبْلَ الانتقالِ إلى "برينستون". من مكتبَيْهما الكامنَيْن في كُلِّيَّة اللَّهوت الغربيَّة، كتبَ كلُّ من "بنجامين بريكِنريدج وُوترفيلد" و"أي. أي. هـودج" مقالةً بعنوان: "الوحْي"، نُشِرتْ في من "بنجامين بريكِنريدج وُوترفيلد" و"أي. أي. هـودج" مقالةً بعنوان: "الوحْي"، نُشِرتْ في موتبية "بريسبيتيريان ريفيو"، في أبريل/نيسان من عام ١٨٨١. لقد صدرَ أوَّلُ زئيرٍ لِـ "أسدِ مجلَّة "بريسبيتيريان ريفيو"، في أبريل/نيسان من عام ١٨٨١. لقد صدرَ أوَّلُ زئيرٍ لِـ "أسدِ مرينستون" من مدينة بيتسبرغ.

كانت كُلِّيَّةُ اللَّهوت في بيتسبرغ صَرْحًا مُدمَجًا لكُلِّيَّيْن: "بيتسبرغ" التي سُمِّيَتْ سابقًا "الغربيَّة"، التَّابِعة للكنيسة المشيخيَّة في الولايات المُتَّحدة ("بي. سي. ي.و. إس. أي.")، وكُلِّيةُ اللَّهوت في "بيتسبرغ-زينيا"، التَّابِعة للكنيسة المشيخيَّة المُتَّحدة في أميركا الشماليَّة ("يو. بي. سي. إن. أي."). تعودُ كُلِّيَّةُ اللَّهوت في "بيتسبرغ-زينيا" إلى العام ١٧٩٤؛ فهي كانت في الأَصْلِ في "بيتسبرغ"، ثمَّ انتقلتْ إلى "زينيا" في ولاية أُوهايو.

اتَّح دَتِ الفئتان، "بي. سي. يو. إس. أي." و"يو. بي. سي. إن. أي."، معًا في عام ١٩٥٨. اندمجتْ كُلِّيتا اللَّاهوت في بيتسبرغ. الدمجتْ كُلِّيتا اللَّاهوت في عام ١٩٥٩ واستقرَّتا على الاسْم الآتي: كُلِّيَة اللَّاهوت في بيتسبرغ. أق الدُّكتور "جيرستنِر" والدُّكتور "ليتش" بحلولِ الاندماج، وكانا لاهوتيَّيْن مُحافِظَيْن. أُقصِيَ "ليتش"، أمَّا "جيرستنِر"، المنيع بسببِ التَّرجمة العمليَّة الرَّائعة لِمُفاوضات الاندماج، فحافظَ على منصبه إلى حين تقاعُدهِ في عام ١٩٨٢.

وصَفَ "آر. سي." الدُّكتور "جيرستنِر" بأنَّه مثلَ مرساةِ نجاةٍ في الدِّراسة في الكُلِّيَّة. في وُسع الكثيرين أن يرَوا مدى تأثير "جيرستنِر" في "آر. سي."، حتَّى إنَّ الكثيرين سمعوا بشأنه. لا يُوجد أدنى شَكُّ أنَّ "آر. سي." كان النَّجْمَ الأكثرَ لمعانًا في فلَكِ طلبة "جيرستنِر" على مدى عقودٍ من التَّدريس. فلنتذكَّرْ أنَّ "آر. سي." بدأ تاريخهُ في الـ "بي. تي. إس." وهو ليس مُتأثِّرًا بـ "جيرستنر" بتاتًا، لكنْ سرعانَ ما تبدَّلَ هذا.

في أحدِ مساقات الفصْلِ الأوَّل في السنة الأُولى، كان "جيرستنِر" يُقدِّم نقْدًا لمفهوم الدُّفاعيَّات الافتراضيَّة لِـ "كرنيليوس فان تِيل" في كُلِّيَّة اللَّاهوت في "وستمنستر" في فيلادلفيا، عندما اعتلى "آر. سي." المشهد دفاعًا. ففي وقت سابق من الفصل الثاني للسنة السابقة، كان "آر. سي." قد كتبَ ورقةً بحثيَّةً في أحَد المساقات يُفنِّدُ فيها الجدالات التَّقليديَّة الوثيقة الصِّلة بوجودِ الله من منظورِ افتراضيّ. لقد غدا "آر. سي." افتراضيًّا تحتَ تأثير الدُّكتور "توماس غريغوري"، الذي بدوره كان قد تثقَّفَ على يد "فان تِيل" نفسه. قدَّمَ "آر. سي." توماس غريغوري"، الذي بدوره كان قد تثقَّفَ على يد "فان تِيل" نفسه. قدَّمَ "آر. سي." مُحبَّتهُ، ثمَّ أمضى "جيرستنِر" الدَّقائقَ العَشر التَّالية يُفكِّكُ "آر. سي.". أو، بحسبِ تعبير "آر. سي."، لقد استغرقَ "جيرستنِر" مُدَّة عَشر دقائق "لِمَحْوِ بُقعةِ الوصْمة حيث وقفْتُ. وعمل سي."، لقد استغرق "جيرستنِر" مُدَّة عَشر دقائق "لِمَحْوِ بُقعةِ الوصْمة حيث وقفْتُ. وعمل ليس فقط على تفكيك حُجَجي وتدميرها، بـل كان الأمرُ أيضًا أنَّني عرفْتُ ذلك- علِمْتُ أنَّني خاسِرٌ".^"

في تلك اللَّحظةِ تحديدًا، تَولَّدَ لدى "آر. سي." وقارٌ عميقٌ لِـ "جيرستنِر" استمرَّ بالتَّزايُدِ على مرِّ السِّنبن.

كان "جيرستنِر" بطلَ الحركةِ القويمة المُحافِظة في بيتسبرغ. يتحدَّثُ "جيفري إس. ماكدونالد"، كاتِبُ سيرةِ حياة "جيرستنِر"، عن الانعزال والوَحدة اللَّذَيْن أصابا "جيرستنِر" بَيْن الأساتذة: ما عدا واحدًا وهو عُضْوٌ أكاديميُّ آخَر كان مُحافِظًا مُعتدِلًا، "تعارضَ تقريبًا جميع الأعضاء الأكاديميِّن رُفقاءُ 'جيرستنِر' في الـ 'بي. تي. إس.' مع المُحافَظة العقائديَّة". "تغالبًا ما كان يبقى "جيرستنِر" صامتًا ببساطةٍ في الاجتماعات الأكاديميَّة. فقد عرفَ أَنْ لا قيمةَ لتصويتهِ، كما عرفَ يقينَ المعرفة زُملاءَهُ الذين "قدَّروا عدمَ تكلُّمي كثيرًا، لأنَّه مَضيَعةٌ للوقت، بحسب تقديرهم". " إلَّا أنَّهُ لم يصمُتْ بتاتًا في الصَّفّ، أو على مسرحِ تبادُلِ الحُجَج، أو من على المنابر الكثيرة التي اعتلاها.

استشعرَ "آر. سي." بعُزلةٍ لاهوتيَّة شبيهةٍ بتلك؛ فهو يتذكَّرُ أنَّه كان هُناك خمسةُ طلبةٍ آخَرين مُحافِظين لاهوتيًّا في الـ "بي. تي. إس." في ذلك الحين- أحدُهم، ويُدعى "ديفيد وليَمز"، كان قد اهتدى إلى المسيح على يد "جيرستنِر". شَعرَ "آر. سي." أيضًا أنَّ شَدَّ العصَبِ في صفوفه كان آتيًا من صَوب الأساتذة اللَّهوتيِّين اللِّيراليِّين. كان البرنامجُ الدِّراسيُّ للمعهد

٣٨ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

٣٩ "جيفري إس. ماكدونالـد"، "جون جيرستبر وإعادةٌ تجديدِ الإنجيليَّة المشيخيَّة والمُصلَحة في أميركا الحديثة" ("يـوجين"، أوريغـون: "بيكويـك"، ٢٠١٧)، ص. ١٠١.

٤٠ "ماكدونالـد"، "'جون جيرسـتنِر' وإعـادةُ تجديـدِ الإنجيليَّـة المشـيخيَّة والمُصلَحـة في أمريـكا الحديثـة"، ص. ١٠١.

يعتوي على مادَّةٍ واحدةٍ قدَّمتْ مسْحًا شاملًا لأسفار العهد الجديد. بعْدَ أَنِ انتهَوا من سِفْر أعمال الرُّسُل، قالَ الأُستاذ: "يتحمَّ سُ مُعظَمُ اللَّاهوتيِّين بشأنِ رسالة رومية، إلَّا أنَّني لستُ كذلك. فلنعبُر الآنِ إلى رسالة كورنثوس الأُولى". كان هؤلاءِ الطلبةُ يدرُسون ليصيروا رُعاةً وخُدَّامًا، لكنَّهم لم يُدرَّسوا ولا حتَّى دقيقةً واحدةً رسالةَ بولس الرسول إلى أهْلِ رومية. من السَّهلِ رؤيةُ السبب الذي جعلَ "آر. سي." يُسمِّي "جيرستنِر" مرساةَ نجاةٍ في أيَّام دراستهِ في كُلِّيَّة اللَّهوت. كان من المُقدَّر لِـ "جيرستنِر"، مثلَ خلفهِ الدُّكتور "غريغوري"، أن يكونَ مثالًا لـ "آر. سي." باقتضابٍ قائلًا: "كان دقيقًا، وعرفَ مُحتواه". كان حقيقًا، وعرفَ مُحتواه". كان عن "جيرستنِر". كانت الدُّقَةُ والمُستوى العالي من التَّنافسيَّة والإلمام أُمورًا ستصيرُ سِماتِ مُشابهة لنظيرهما.

درَّسَ "ماركوس بارت"، ابْنُ "كارل بارت"، مادَّة العهد الجديد في بيتسبرغ. إذا أرَدْتَ رؤيةَ مكتبِ والدهِ من مكتبهِ في جامعة "بازل" والتي أمضى فيها "كارل بارت" خمسينَ سنة في الكتابة، فإنَّك تحتاجُ الذَّهابَ إلى قاعة "هانسِن" للقراءة في الطَّابق الثَّاني من المكتبة في حرَم كُلِّيَّة اللَّاهوت في بيتسبرغ. لقد دبَّرَ "ماركوس بارت" لها ما تحتاج إليه إضافةً إلى الكثير من مُقتنياتِ أبيهِ لِتُعرَضَ في الـ "بي. تي. إس." في عام ١٩٦٤، سنةَ تقاعُدِ والدهِ. لقد تخلَّتْ كُلِّيَّة اللَّهوت في بيتسبرغ منذُ زمنٍ بعيدٍ عن إرثها الإيمانيُّ والتَّاريخي الغنيّ، مُدرِجةً توضعها في إطار التَّحرُكات اللِّيراليَّة في تلك الأيَّام.

كان "ماركوس بارت" مشهورًا، أو على الأقلِّ كان والدهُ كذلك. سيمضي واحِدٌ من رُفقاءِ "آر. سي." قُدُمًا لِيكونَ مشهورًا؛ كان "فرد روجرز"، المولود في "لاتروب". انتقلتْ عائلةُ "فرد روجرز" للمكوثِ في وسطِ فلوريدا. بعْدَ التَّخرُّجِ في جامعة "رولِّينز"، على الجهة المُقابِلة للبُحيْرة من منزل عائلته، عادَ "فرد روجرز" إلى بيتسبرغ. نالَ شهادتهُ من الـ "بي. تي. إس." في عام ١٩٦٣ وأصبحَ خادمًا مشيخيًّا مرسومًا. في سنة ١٩٦٨، أطلقتْ خدمةُ ما كان يُعرَفُ بِـ "مِستر روجرز نايبورهوود" بثَها الأُسطوريَّ الذي دام نحو ثلاثٍ وثلاثين سنة على شبكةِ التَّعليم الوطنيَّة، التي أصبحتْ لاحقًا خدمةَ البَّثُ العامَّة.

كان جوارُ الـ "بي. تي. إس." على الأغلبِ ساحِرًا مع الشَّوارع المُزدانة بالأشجار المُصطفَّة في منطقة "إيست ليبرتي" من بيتسبرغ. سكَنَ "آر. سي." و"فيستا" وطفلتهما الجديدة "شيرًي" في شقَّةٍ في مبنًى مع طلبةِ لاهوتٍ آخَرين. كانت الشقَّةُ التي انتقلَ إلَيْها آلُ "سبرول" مملوكةً من والدةِ "شيرلي جونز". بحلولِ عام ١٩٦١، كان بحَوزة "شيرلي جونز".

٤١ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

٤٢ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

عددًا من الأفلام الموسيقيَّة النَّاجِحة جدًّا تقِفُ خلفها، وكانت السِّلسلةُ التِّليفزيونيَّة "ذا بارتريدج فاميلي" أمامها عندما انتقلتْ عائلةُ "سبرول". تركت والدتها وراءها في الشقَّة لَوحةً تجسيميَّة للمُمثِّلة. استمتعَ آلُ "سبرول" بحياتهم الزَّوجيَّة الفَتيَّة. وصَفتْ "فيستا" البناءَ الذي تقعُ فيه الشقَّة، الحافلِ بطلبةِ الكُلِّيَّة، بمسكنِ الطلبة تحديدًا. غالِبًا ما كان "آر. سي." يجلِبُ أصدقاءهُ إلى شقَّتهِ للدِّراسة، ومارسَ الزَّوجان لُعبةَ "بطاقاتٌ عدَّة، جسورٌ عدَّة"

### إِنَّها عقلانيَّةُ

في قاعة الدِّراسة، كان "جيرستنِر" يتحدَّى "آر. سي." لإظهارِ براعتهِ في العِلْم والمعرفة. ويستذكِرُ "آر. سي.": درَسْتُ لموادِّهِ بصورةٍ جادًةٍ جدًّا؛ لأنَّه كان بالفعلِ أُستاذًا صَعْبَ الملراس". مثلًا كانت مادَّةٌ تتناولُ "جوناثان إدواردز" (١٧٠٨-١٧٥٨) تتطلَّبُ من "آر. سي." البحْثَ والدِّراسة. كان طُلَّبُ كثيرون مُسجًّاين في هذه المادَّة وعددهم اثنَان وعشرون. وكان عشرون منهم مُستمعين. أمَّا "آر. سي." وطالِبٌ آخَر فكانت لدَيْهما الجُرأةُ لتسجيلِ تلك الملدَّة على أساسِ نظامِ الوَحدات الدِّراسيَّة، ومن ثَمَّ مُواجهةِ امتحانات "جيرستنِر" المُخيفة. لقد كانت هذه المرَّة الأُولى لِـ "آر. سي." وهو يُحصُّ "إدواردز". سيكونُ "إدواردز" واحدًا من النُّجوم الرئيسيِّين في فَلَكِ التَّأثيرات التي طالَتْ من قُربٍ "آر. سي.". ففي إحدى الحصص الكثيرة المُخصَّمة للسُّوال والجواب في أحدِ مُؤتمراتِ "ليجونير"، طُرِحَ على "آر. سي." السوال الآتي: "مَنِ الشَّخصيَّة في التَّاريخ الكنسيِّ التي أثَرتْ فيك تأثيرًا كبيرًا؟"، فأجابَ "آر. سي." دون تردُّد: "إنَّ بطلى هو إدواردز"."

لكنَّ الخادِمَ واللَّاهـويَّ والفيلسـوف الـذي يعـودُ بتاريخـه إلى الحِقبة الاسـتعماريَّة، كان حقلًا جديـدًا تمامًا على "آر. سي.". ففي ذلك اللِّقاء الأوَّل، تركَ "إدواردز" انطباعًا قويًّا في طالبِ اللَّهـوت. لاحظَ "آر. سي." الآتي: "لقـد قادَتْني دراسـة 'إدواردز' لأن أصيرَ كالفنيَّا مُقتنِعًا". أنَّ لمَّ التحـقَ "آر. سي." بِــ الــ "بي. تي. إس. "، كان شخصًا افتراضيًّا وغير كالفنيِّ. وبواسـطة "جيرسـتنِر" المباشرة، أصبحَ دفاعيًّا تقليديًّا، وبواسـطة كُلِّ من "جيرسـتنِر" على نحوٍ غير مُباشر و"إدواردز" بصورةِ مُباشرة، غـدا "آر. سي." كالفنيًّا. سـتُصبحُ هذه الآراء سِـمةً تتَّصِفُ بها خدمةِ "آر. سي."

٤٣ "نيكيلس" مع "سبرول"، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

٤٤ "نيكيلس" مع "سبرول"، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

٤٥ "آر. سي. سبرول"، "جلسةُ سُؤالِ وجواب"، مُؤمّرُ الـ "آر. بي. سي." الشَّتويّ، ١٩ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٥.

۲۶ "نیکیلس" مع "سبرول"، ۷ أبریل/نیسان، ۲۰۱۷.

وتعليمِه، وستكونُ جزءًا من عطائهِ للكنيسة الأميركيَّة وحتَّى الكنيسة العالَميَّة في نهاية القرن العشرين، ومطلع القرن الحادي والعشرين. تحديدًا، كان ثِقْلُ حُججِ "إدواردز" ما أقنعَ "آر. سي."، إضافةً إلى شَوْقِ "إدواردز" المُعدي للَّاهوتِ وللهِ نفسِه.

اتَّبِعَ "إدواردز" شكلَ عظةِ البيوريتانيُّ المُتزمِّت، المُتشدِّد في وعظهِ وتعليمهِ، الأمر الذي تعلَّمهُ البيوريتانيُّون بالتَّوارثِ من كتابِ "وليَم بيركينز" المُعَنوَن: "فَنُّ التَّنبُو". لقد عنى التَّبشيرُ التَّعليم، ومنذ عام ١٥٩٢، عندما نُشِرَ كتابُ "بيركينز" للمرَّة الأُولى، وُجِدَ كتابهُ منذُ ذلك الحين في كلِّ مكتبةٍ للخادم البيوريتانيُّ تقريبًا. " يتضمَّنُ مُحتوى العظةِ ثلاثة عناصر: النَّصُّ والعقيدةُ والتَّطبيق. فاحتوى قسْمُ العقيدة على حَبْكِ مُقترَحٍ واحدٍ وتوسيعه، مُستوحًى من سياق النَّصِّ. حتَّى إنَّ الخادِمَ كان يقولُ عادةً: "العقيدةُ من هذا النَّصُّ هي..." ويُتابِعُ لتقديم المُقترَح، الفرَضيَّة. ثمَّ يُركِّزُ قِسْم العقيدة على دليل الفرَضيَّة وتمثيلها. كان "إدواردز" لِيُدافِعَ عادةً عن عقيدة النَّصُّ بِسَطرَيْن من الحُجَّة الوثيقة الصِّلة. كان "إدواردز" يقول: "إنَّها عقلانيَّةٌ" و"كتابيَّةٌ". وبدقَّة جرًاحٍ، طبَّقَ "إدواردز" هذه المنهجيَّة على النَّصُ الكتابيَّ وعلى عِلْم اللَّهوت. لقد استحوذَ هذا الأمر على "آر. سي." وأسَرَهُ.

كان "آر. سي." يحتفِظُ ببطاقةٍ فوق مكتبهِ كُتِبَ علَيْها: "أنت مسؤولٌ لأنْ تعِظَ وتُعلِّمَ ما يقولهُ الكتاب المُقدَّس، وليس ما تُريد أنت أن تقولَه".

لقد حملَ "آر. سي." تبِعةَ مسؤوليَّةِ عقيدة الاختيار المُسبَق. وبحشريَّةٍ كافية، حملَ "إدواردز" أيضًا تبِعةَ مسؤوليَّةِ هذه العقيدة. ففي كتاب "إدواردز" بعنوان: "سَرْدٌ شخصٌ"، وهو سيرةٌ ذاتيَّة تستعيدُ ذكرى اختبارِ تجديده، يعترِفُ أنَّه مقتَ عقيدة الاختيار المُسبَق: "منذ طفولتي، كان ذهني مُريدًا لأن يكونَ ملآنًا بالاعتراضات المُوجَّهة إلى عقيدة سُلطان الله، في اختياره لِمَن يشاء للحياة الأبديَّة، وفي رفْضه لِمَن يستحسِن ذلك؛ ممَّا تركهم وحيدين يُواجِهونَ هلاكًا أبديًّا، ويكونونَ أبديًّا في عذابٍ في الجحيم. بدَتْ تلك عقيدةً رهيبةً لي". أن الكواردز" نالَ التجديد، الأمر الذي قادةُ لأن تكونَ له ليس فقط قناعة، "بل قناعةٌ مُسِرَّةٌ" بسلطان الله. يُضيفُ "إدواردز" قائلًا: "بدَتْ لي عقيدةُ سُلطانِ الله أحيانًا كثيرةً مثل عقيدة حُلْوة برًاقةِ رائعةِ على نحو فائق؛ والسُّلطان الكامل هو ما أُحِبُ أن أعزُوهُ إلى الله". "

٤٧ "وليَم بيركينـز"، "فَنُّ التَّنبُّـوَّ" (١٥٩٢؛ مُعـادُ طباعتـهُ، "إدنبرة"، المملكـة المُتَّحـدة: "بانًـر أُوف تـروث"،

٤٨ "جوناثان إدواردز"، "سَرْدٌ شخصيُّ"، "أعمالُ 'جوناثان إدواردز""، المُجلَّدُ السَّادس عشَر، "رسائلٌ وكتاباتٌ شخصيَّةٌ" ("نيو هايفِن"، كونتيكت: "مطبعة جامعة ييل"، ١٩٩٨)، ٧٩١-٧٩٢.

٤٩ "إدواردز"، "سَرْدٌ شخصيٌّ"، ص. ٧٩٢.

بواسطة كُلِّ من "جيرستنر" و"إدواردز"، أدركَ "آر. سي." أنَّ احتجاجاتهُ الخاصَّة على العقيدة إغًا كانت اعتراضاتٍ على الكتاب المُقدَّس. في اللَّحظة التي رأى فيها "آر. سي." ذلك، أخضعَ ذاتهُ للنَّصُّ الكتابيُّ. كانت العبارتان: "إنَّها عقلانيَّةٌ" و"إنَّها كتابيَّةٌ"، اتَّحادًا قويًّا سيكونُ كافيًا لإقناع "آر. سي.". ولمَّ اقتنعَ بهذه العقيدة، مثيلَ "إدواردز" و"جيرستنر"، كان يقينُهُ مُتدفِّقًا تمامًا. ولمَّ أدركَ "آر. سي." حقًّا معيَّنًا، وقبِلَه ورأى فرضيَّةً ما على أنَّها حقّ، جنَّد نفسهُ مُباشرةً للدِّفاع والنِّضالِ من أجل هذا الحقّ. ولو كُنتَ على مقرُبةٍ منهُ، لأمكنكَ أن تسمعَهُ وهو يُعلنها جهارًا باقتناع، ولبادَرْتَهُ بالقوْل: "إنَّها عقلانيَّةٌ". لقد كان معروفًا بذلك، ويُكنكَ أن تُعيدَ جذورَ ذلك إلى سنواتهِ التَّأسيسيَّة لمَّا كان تلميذًا.

كان "آر. سي." يتعلَّمُ أيضًا كيفيَّة إتقانِ المنهجيَّة اللَّهوتيَّة إضافةً إلى المُحتوى اللَّهوتيِّن بتعبيرٍ آخَر، ليس فقط نظَّمَ "آر. سي." لاهوته، بل كان أيضًا يُعِدُّ أيَّ نوعٍ من اللَّهوتيِّن أراد أن يكونهُ. لقد أصبحَ، كما يستذكِرُ لاحقًا، لاهوتيًّا مُجاهدًا. "أغسطينوس"، في مُنازلتهِ مع "بيلاجيوس" ومجموعة أُخرى كبيرة، والإصلاحيُّون و"إدواردز" و"البرينستونيُّون"- كانوا جميعهم لاهوتيِّين مُجاهدين. هكذا كان أيضًا "جيرستنِر" في الـ "بي. تي. إس." وفي الكنيسة المشيخيَّة في سِتِّينيَّات القرن العشرين. ويُذَكِّرنا "آر. سي." أنَّ بولس كان لاهوتيًّا مُجاهدًا في رسالة غلاطِيَّة، وقد حَثَّ الرسول يهوذا قُرَّاءهُ الأصليِّين على الجهادِ في إثْرِ الإيمان، "أَنْ تَجْتَه دُوا"، مَامًا كما فعلَ الرسولان بطرس ويوحنًا، وكاتِبُ رسالة العبرانيُّين.

#### "ليندورا"

في السنةِ الثَّانية في كُلِّيَّة اللَّاهوت، عمِلَ "آر. سي." مسؤولًا عن اجتماع الشباب في الكنيسة المشيخيَّة الأُولى الكبيرة في "شارليروي". كان أيضًا قادرًا على حَبْكِ شبكةٍ من التَّواصُل مع الدُّكتور "روبرت لامونت"، راعي الكنيسة المشيخيَّة الأُولى التَّاريخيَّة في بيتسبرغ. مع جماعة قاربَ تعدادُها الألفَيْن، فكانت كبيرةً آنذاك نسبةً إلى كنيسة شماليَّة، وبرنامج وطنيً للرَّاديو، كان لدى "لامونت" تأثيرٌ مهمّ. جنبًا إلى جنْبِ مع كُلِّ من "نيلسون بِل" و"هارولد أُوكينجا" و"بيلي غراهام" وآخَرين، كان "لامونت" جزءًا من مجموعة ابتدأت مجلّة "المسيحيَّة اليوم"، وخدمَ بصفة عُضْوٍ في مجلسها الأساسيّ. لقد خدمَ أيضًا في مجالِسَ أُخرى، مثل مجلس جامعة "غوردون"، ثمّ، كُلِّيَة "غوردون-كونويل" للَّاهوت. أثَرَ أُسلوبُ "لامونت" ذو النَّزعة الأخلاقيَّة في "آر. سي." في الأخلاقيَّة في "آر. سي.". كان "لامونت" ضليعًا بدراميَّة العظة والمِنبَر، وساعدَ "آر. سي." في محطًاتٍ عدَّة من مهنته الأكاديميَّة الباكرة. إضافةً إلى وظيفة "آر. سي." تلميذًا مُساعِدًا في الكنيسة، عملَ أيضًا في الصَّالة الرياضيَّة في السَّنتيْن الأُوليَيْن من الكُليَّة.

في سنتهِ الجامعيَّة الأخيرة في الكُلِّيَة، مارسَ الخدمةَ الرَّاعويَّة مُتدرِّبًا في "ليندورا"، بنسلفانيا، وهي جوارٌ للطَّبقةِ العامِلة من "باتلر"، التي تبعدُ أقلَّ من خمسين كيلومترًا إلى الشمال باتِّجاهِ الشَّرق من مدينة بيتسبرغ. وصَفَ "آر. سي." الكنيسة كالآتي: "كنيسةٌ هنغاريَّة من المُهاجِرين لمئاتٍ من الأعضاء في بلدةٍ لِـ 'ستيل ميل'". كان مصنعُ الـ "ستيل ميل" معروفًا باسْم "فورد ستيل وركس"، في "باتلر"، بنسلفانيا. أُسُسَ "فورد ستيل"، وهو جزءٌ من إمبراطوريَّة "ستاندرد أُويل"، في عام ١٩٠٦. جرى الاستحواذُ علَيْه من شركة "كولومبيا ستيل" ثمَّ أُدمِجَ مع شركة "أميركان رولينغ ميل". يذوبُ الفُولاذ على درجةِ حرارةٍ تتجاوزُ ٢٥٠٠ فهرنهايت (١٣٧٢ درجة مئويَّة). عندما يتكلَّم النَّاس عن بيتسبرغ بصلابتها كولليبَ كطلابة الفُولاذ، فهُم يعنُونَ أيضًا صلابةَ العامل الفُولاذيّ. صنَّعَ المصنعُ أساسًا دواليبَ فُولاذيّة ضخمة للقطارات، ثمَّ صنَّعَ سيًارات "أوستِن" الأميركيَّة، المُرخَّصِ لها من صانع سيًارات "أُوستِن" البريطانيّ، ولاحقًا استحوذَتْ "بانتام" على "أُوستِن"، وصُنِّعَتْ أوَّل سيًارة ذات دفع رباعيٍّ في "باتلر"- في الوقتِ الذي أُرسِلَ فيه مع طواقم الجيش الأميركيِّ لخوض ذات دفع رباعيٍّ في "باتلر"- في الوقتِ الذي أُرسِلَ فيه مع طواقم الجيش الأميركيِّ لخوض ذات دفع رباعيًّ في "باتلر"- في الوقتِ الذي أُرسِلَ فيه مع طواقم الجيش الأميركيِّ لخوض الحرب العالَميَّة الثَّانية.

كان الجِوارُ المُحيطُ بالكنيسةِ هنغاريَّ الطَّابع، وقد كان حينها ما لا يقِلُ عن جيلٍ أو اثنَيْن من الهنغاريِّين في منطقة بيتسبرغ، لكنْ في عام ١٩٥٦، أدَّتِ الثَّورة الهنغاريَّة إلى موجةِ نزوجٍ هائلة من المُهاجرين الجُدد. كثيرون منهم عاشوا في "ليندورا" وعمِلوا في "ستيل ميل" ومصنع "بانتام" للسيَّارات ذات الدفع الرباعيّ. كانت هذه جماعة "آر. سي." الأُولى: عُمَّالُ فولاذٍ مهاجرون ذوو صلابةٍ وشدَّة. كان الجِوارُ أيضًا كاثوليكيًّا، حيث كان هُناك ثماني أو تسْع كنائسَ كاثوليكيَّا، حيث كان هُناك ثماني أو تسْع كنائسَ كاثوليكيَّة وكنيسة مشيخيَّة واحدة لكلِّ هذا الجِوار الهنغاريّ. أطلقتْ جماعة "آر. سي." علَيْه لقَبَ "يوجاي بابا"، أي "البابا الجديد"؛ لأنَّ معظمهم كانوا في الأساس كاثوليكيِّين. كثيرون منهم على الأغلب لم يكونوا يُدركون الفرْق القائم بَيْن الكاثوليكيَّة والمشيخيَّة.

كان لـدى الكنيسةِ منزلٌ للرَّاعي، لذلك غادرَ "آر. سي." و"فيستا" و"شيرِّي" شقَّتهم في الكُلِّيَّة وانتقلوا إلى الكنيسة. في يـوم الانتقال، لاحظَ "آر. سي." جزَّازةَ تُجَرُّ، فسألَ أعضاءَ الكنيسة الذين كانوا يُساعدونهُ: "هـل لدَيْكم جزَّازة أعشابٍ؟" أجابوا قائلين: "نعـم. نحنُ نُسـمِّيه 'راعينا". إضافةً إلى سَكَنهِ في منزل قَسِّ الكنيسة، دُفِع لـهُ أَجرٌ يُوازي أربعين دولارًا بوصفه راعيًا وخادِمًا.

في السَّنة الأكادمِيَّة ١٩٦٣-١٩٦٤، جزَّ "آر. سي." العُشْبَ لمنزلِ الرَّاعي وبناء الكنيسة، وقادَ بالسيَّارة مُدَّةِ ساعةٍ في اتَّجاهٍ واحدٍ لحضورِ موادِّهِ المُكثَّفة في السَّنة الجامعيَّة الأخيرة في السيَّارة مُدَّةِ ساعةٍ كُلُّ يوم أحدٍ، وعلَّمَ الكبارَ في صفوف مدرسة الأحد، وجمَّعَ من

القِصَصِ ما يُوازي حياةً بأكملها عن الخدمة الرَّاعويَّة المُتقدِّمة. أخبرَ الأُستاذُ المُشرِفُ على خدمة الطلبة وأبرشيًّات الطَّلَبة "آر. سي." بأنَّه كان يُزاوِلَ مهنتَهُ هذه منذ نحو أربعين عامًا، مُضيفًا: "لم أسمعْ قطُّ هذا النوع من القِصَص التي تَرويها". " كانت هُناكَ الكثير من الرَّوابط والمُتنافرات العائليَّة المشبوكة. فقد أجبرَ أحدُ الآباءِ صِهرهُ على المَبيتِ في قُنُ الدَّجاج لبعض الوقت. وفي مُناسباتٍ قليلة، سَدَّدَ "آر. سي." كفالةً لِعُضْوٍ ما أو قريبٍ لِعُضْوِ آخَر. لكنَّ إحدى هذه القِصَص تتصدَّرُ القائمة بامتياز.

اتَّصلت إحدى النِّساء في الكنيسة بِ "آر. سي." وعلى الأصحِّ، في وقتٍ مُتأخِّرٍ من اللَّيل لياتي إلى منزلها بسببِ صديقِ ابنتها الذي لم يكُن يُعجِبها، وأرادَتْ من "آر. سي." أن يعملَ شيئًا حِيالَ ذلك. مشى باتِّجاه بَيْتها وصعد بِضْعَ درجاتٍ إلى الشُّرفة ودقَّ بأصابعهِ الباب الأماميّ. عندما أتتْ إلى الباب، كانت قنِّينة الويسكي في إحدى يدَيْها وهي تُلوِّح مُِسدَّسٍ بالأُخرى. لقد أفرغَتِ القنِّينة من مُحتوياتها، وكانت ثمِلةً بوضوح. إلَّا أنَّها، على الأصَحِّ، ما زالت مُصرَّةً على موقفِها المُتجنِّي بشأنِ عدم جدارةِ ذلك الصَّديق وما كانت تُريدُ أن تفعلَ بخصوصه. جُلَّ ما كان في وُسعِ "آر. سي." أن يُفكِّرَ فيه هو أن يقولَ لها: "يا سيِّدتِي، أنت لا تُريدين أن تُطلقي النَّارَ عليَّ، أليس كذلك؟" وقد نجحَ الأمرُ، أعطَتِ المُسدَّسَ لِـ "آر. سي."

في هذه الأثناء في الكُلِّيَّة، كان "آر. سي." مُسَجَّلًا في مادَّة اختياريَّة تناولتْ تفسيرَ رسالة رومية آيَةً بآيَةٍ - للتَّعويضِ عن مادَّة سابقةٍ في عِلْم المَسْح الشَّامل التي لم يُعِرْها اهتمامًا يُذكر. تسجَّلَ أيضًا في مادَّة اختياريَّة أُخرى يُدرِّسُها "جيرستنِر" وموضوعها عن "مَجمَع ترنت". أحدُ الكُتبِ الرَّقة والمُمزَّقة في مكتبةِ "آر. سي." الخاصَّة هو "عقائِدُ مَجمَع 'ترنت' وشرائِعُه: النَّصُّ الأصليُّ مع ترجمةٍ إنكليزيَّة". (الكتابُ رثُّ قديمٌ جدًّا حتَّى إنَّ "آر. سي." المتخدمَ الشَّريط اللَّصِق الشَّفَّاف ("سكوتش تيب") للحفاظِ على الأغلِفة وعمودِ (كعب) الكتاب مُتَّصِلة معًا. يزخرُ هذا الكتاب بالمُلاحظات المُتناثرة على الجانبَيْن، وكان الكتاب الذي يصلحُ لماذَة وكاملةٍ في موضوع مَجمَع "ترِنت". أرشدَ "جيرستنِر" الطَّلَبة عبْرَ النَّصُ، سطرًا الذي يصلحُ لمادَّة بكلمة.

خدمَ مَجمَعُ "ترِنت" بوصف أحَدَ ثلاثةِ أجوبةٍ لرَدِّ الكنيسة الكاثوليكيَّة على الإصلاح الإنجيليّ، المُسمَّى الإصلاحَ المُضادّ. جاوبَتِ الكنيسة الكاثوليكيَّة عن ذلك باستخدام أُسلوبِ الاستجواب، بتأسيس جمعيَّةٍ أو نادٍ جديدٍ، أو ترتيبٍ، هي جمعيَّةُ يسوع، أو اليسوعيِّين؛

٥ "نيكيلس" مع "سبرول"، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

<sup>0 &</sup>quot;هنری ج. شرودر"، "عقائِدُ مَجمَع 'ترنت' وشرائِعُه" ("سانت لویس"، میسوری: "هیردر"، ۱۹٤۱).

وبِعَقْدِ مَجمَع "ترِنت" (١٥٤٥- ١٥٦٣). بـالاطِّلاع على هـذا الكتـابِ، في وُسـعك أن تـرى ليس فقـط الـرَّدُّ الكاثولـيكيِّ على الإصلاح، بـل أيضًا مـا كان على المِحَكُّ في الإصلاح. بالتَّأمُّلِ في الصَّفُ والقـراءةِ عـن "ترِنت" أوَّلَ مـرَّةٍ، صرَّحَ "آر. سي." قـائلًا: "لقـد كـرَّرتُ دامًّـا أنَّ الطَّريقـةَ المُـثلى لاسـتيعابِ لاهـوت الإصلاح هـي في رؤيـةٍ خلفيَّةِ اللَّاهـوت الكاثولـيكيِّ التَّقليديِّ". ٢٠

كتبَ "آر. سي." على الورقة البيضاء في مُقدِّمة الكتاب ما يأتي: "غيرُ مُتعاونٍ مع النِّعمة". وبيَّن "آر. سي." ما عناهُ بهذه المُلاحظة:

"في تعريفِ مَجمَعِ "ترِنت" للتَّبرير، يقولُ إنَّ على الخاطئِ لِيُصالَحَ مع الله ويكونَ في حالةِ الخلاص، أن يرتقي ويتعاون مع نعمةِ الله ليتبرَّر. فالتَّبرير، إذًا، هو ليس "مونرجيستيك" (انفراديِّ/أُحاديِّ/غير تآزُريِّ)، بل هو "سيزجيتيك" (تآزُريِّ/تعاونيِّ) - مُغامرةُ اكتشافٍ تآزريَّة وتعاونيَّة. في مُلاحظتي المُوَجَّهة إليًّ، كُنتُ مُعترضًا على ما أكَّدهُ مَجمَع "ترِنت". ليست هُناك من مُغامرةٍ تآزريَّة ما يُختصُّ بالخلاص". "ثين الطبيعة والنِّعمة في ما يختصُّ بالخلاص". "ث

لم يُنكِر مَجمَعُ "ترِنت" الخلاصَ بالنِّعمة؛ فقد أكَّدَ الخلاصَ بالنِّعمة إضافةً إلى الجدارة أو الأعمال. بتشابُه تماثُكيّ، لم يرفض مَجمَعُ "ترِنت" سُلطانَ الكتاب المُقدَّس؛ بل أكَّدَ أنَّ ذلك السُّلطان موجودٌ في الكتاب المُقدَّس وفي التَّقليد. ويُسلِّطُ الـمَجمَعُ الضَّوءَ على أهميَّة الكلِمة "سولا" في "سولا" (وحدَهُ/وحدَها) للإصلاح. يضعُ المصلحون كلَّ ثقْلِ تشديدهم على الكلِمة "سولا" في صياغة السُّلطان الكتابيً وحدَهُ والخلاص بالنِّعمة وحدَها، بالإيمانِ وحدَهُ، في المسيح وحدَهُ، ولمجدِ اللهِ وحدَهُ. رفضَ مَجمَعُ "ترِنت" الكلِمة "سولا" بشدَّة. كما سيُلحَظُ، أصبحَ اللَّهوتُ الإصلاحيّ، لا سيَّما الخمْسُ كلِمات "سولا"، مَعْلَمًا وعلامةً فارِقة في تعليم "آر. سي. سبرول". في الواقع، لا يوجَد ربًا شخصٌ أكثرَ من "آر. سي. سبرول" روَّجَ استخدامَ تركيبِ الكلِمات الخمْس لِـ "سولا" من أجلِ فَهْم اللَّهوت الإصلاحيّ، ومن ثَمَّ ضمان استيعابٍ قَويم لعقائد الكتاب المُقدَّس والخلاص والمسيح. كانت دراسةُ رسالة رومية سطْرًا بسَطْرٍ أيضًا، الأساسَ للخدمة دراسةُ عقائدِ مَجمَع "ترِنت" واللَّهوت الكاثوليكيُّ سطْرًا بسَطْرٍ أيضًا، الأساسَ للخدمة والتَّعليم العتيدَيْن.

٥٢ "آر. سي. سبرول" و"شرودر" في: "عقائِـدُ مَجمَـع 'ترِنـت' وشرائِعُـه"، "أُوبِـن بـوك بودكاسـت" تدويـنٌ صــوتيّ، ١٥ مــارِس/آذار، ٢٠١٨، السَّــنةُ الأُولى، الحلقــةُ الأُولى.

٥٢ "آر. سي. سبرول" و"شرودر"، "عقائِدُ مَجمَع 'ترنت' وشرائِعُه".

استمرَّ "آر. سي." أيضًا في البناءِ على أساس دراسة الفلسفة. تضمَّنَ البرنامجُ الدِّراسيُّ لِـ "بي. تي. إس." مادَّةً مُبسَّطة في الفلسفة لامتحان الطلبة على أساسها. تَمكَّنَ "آر. سي." وطالِبان آخَران من تحقيقِ علامةٍ عالية حتَّى إنَّ الأُستاذ سألهم إذا ما أرادوا المشاركة في مُحاضرةٍ مُكثَّفة في الفلسفة.

استغلَّ "آر. سي." الفُرصة المُتاحة، وقد سمَّاها دراسةً مُتطوِّرةً جدًّا لتاريخ الفلسفة.

بينما كان التَّخرُّجُ يقترِب، أرادَ "آر. سي." أن يخدِمَ وأن تكونَ لدَيْه وظيفةٌ بدوامٍ كامل. لقد كان هو و"فيستا" مُتزوِّجَيْن منذ أربع سنواتٍ، وكانا يعيشان في أثنائها بدخْلٍ لم يتعَدَّ الألفَيْ دولارٍ في السَّنة. كان جاهزًا لأن ينتقِلَ من كُونهِ طالِبًا يبحثُ عن الفُتات إلى رجُلٍ يسعى إلى تحقيقِ مآربه. فأجرى اتصالاتٍ عدَّة مع الرُّعاة والخُدَّام في الأبرشيَّات المشيخيَّة في مُحيط غرْبِ بنسلفانيا. ستكونُ لدَيه مُقابلاتٌ تليفونيَّة واعدة، وسيذكرُ هذه الآفاق لي المُحيستنِر"، ثمَّ يُجري مُقابلةً شخصيَّة مُباشرة. عَلِمَ لاحقًا أنَّ "جيرستنِر" أجرى اتصالاتٍ تليفونيَّة تداخُليَّة مُخبِرًا فيها مسؤولي الكنائس أنَّه من الأفضلِ لِـ "آر. سي." أن يُتابِع دراساته العُليا لنَيْلِ شهادة الدُّكتوراه، بدلَ الذَّهابِ مُباشرةً إلى حقْلِ الرِّعاية. وإذ أدركَ "آر. سي." ما كان في مُواجهته، تخلَّى عن مَسعاهُ في العثور على وظيفة. ذهبَ لِمُقابلةٍ "جيرستنِر" لاستشارتهِ بشأن وجهتهِ في مَسعاه نحو نَيْل الدُّكتوراه.

#### اثنتا عشَرة ساعةً

لَو ذهبَ "آر. سي. " في تمضِيَة سنواتٍ إضافيَّةٍ وهو يدرسُ ويسعى في إثْرِ الدُّكتوراه، لدرسَ على يَدِ أفضلِ لاهويٍّ على قَيدِ الحياةِ حينها. عندما تشاركَ "آر. سي." بخُطَّتهِ مع "جيرستنِر"، وجَّهَهُ "جيرستنِر" نحو "أمستردام"، إلى الجامعة الحُرَّة، للدِّراسة تحتَ إشرافِ "خيريت كرنيليوس بيركهاوفر" (١٩٠٣- ١٩٩٦).

حينما تفكَّرَ "آر. سي." بذلك في قرارةِ نفسه؛ وعلى الرُّغم من أنَّهُ لم يتجرَّأ على التَّعبير علانيةً عن مكنوناته، فقد عبَّرَ في رَدِّه الصَّامتِ قائلًا: "كان لديَّ في فكري أفضلُ لاهويًّ حيًّ يتكلَّمُ الإنكليزيَّة". كتبَ "جيرستنر" رسالةَ التَّوصِية، وقُبِلَ "آر. سي.". تخرَّجَ من الـ"بي. تي. إس."، ثمَّ حجزَ هو و"فيستا" و"شيرِّي" رحلةً، وانطلقوا باتَّجاه هولندا.

استمرَّتْ عائلةُ "سبرول" في "أمستردام" ما بين عامَي ١٩٦٤ و١٩٦٥. حَنَّ "آر. سي." إلى التَّزحلُقِ على الجليد، وتناوُلِ اللَّحم والدَّخْل السَّريع والأساتذة النَّاط قين بالإنكليزيَّة، كما حنَّ إلى أُمور أُخرى. بينما كانوا هُناك، تناوَلوا زُبدةِ الفول السُّودانيِّ وسندويتشات الحَلْوى الهُلاميَّة.

اعترفَ "آر. سي." أنَّه رجعَ إلى الوطنِ من "أمستردام" وهو يزِنُ أقلَ ممَّا كان عليه يومَ تخرَّجَ في الثَّانويَّة. إحدى المنافِع في "أمستردام"، والتي لا تُختبَرُ في أميركا، كانَتِ الزِّيارةَ الصَّباحيَّةَ اليوميَّة للخبَّاز. برَعتْ "شيرِّي"، وهي في سنِّ الثَّالثة، بالتَّرحيبِ بالخبَّاز طالبةً، بالهولّنديَّة، الطلّبَ اليوميِّ: "صباحُ الخَيْر، أَيُّها السَّيِّد الخبَّاز، أرجو أن تُعطيني نِصْفَ رغيفِ من الخُبزِ الأبيض المُقطَّع، من فضلك". كان الخُبزُ طازجًا حتَّى إنَّ البُخار كان يتصاعدُ منهُ. من الخُبزِ الأبيض المُقطَّع، موادَّ حافِظة، ولذلك السَّبب كان يُحفَظَ فقط يومًا واحدًا دون أن يتعفّن. قالَ "آر. سي." إنَّهُ كان "الخُبزِ الأروع الذي تذوَّقتهُ يومًا". "شبَهَهُ "آر. سي." أيضًا بالمَنِّ الكتابيُّ النَّازلِ من السَّماء. أيَّةُ بقِيَّةٍ كانت تُحفَظُ إلى اليوم التَّالي، كانت نظريًّا غير صالحةِ للأكل.

قَـرَّسَ "آر. سي." ببعضٍ من أُصولِ اللَّغة الهولنديَّة بواسطة بعض التَّسجيلات التَّوجيهيَّة التي استمعَ إلَيْها في أثناء عبورهم فوق مياه الأطلسيّ. كان هذا أوَّلَ تعرُّضٍ لهُ بالهولنديَّة. كان على وشَكِ تعلُّم اللُّغة بانغماسٍ كُلِّيّ. يتذكَّرُ "آر. سي." اجتماعَهُ الأوَّل مع "بيركهاوفر" بهدفِ الحصولِ على فَرْضِ القراءة للمادَّة في تاريخ اللَّهوت النِّظاميّ. كان عليه أن يقرأ ويتمرَّسَ، لإرضاءِ "بيركهاوفر"، في جميع الكُتبِ الموجودة على اللَّائحة، التي تضمَّنَتْ نحو خمسةٍ وعشرين كتابًا بالهولنديَّة، وأربعة باللَّاتينيَّة، وأربعة بالألمانيَّة، وأربعة بالفرنسيَّة. بيركهاوفر" للسُّوالِ بينما راجعَ "آر. سي." اللَّائحة، أظهرتْ تعابيرُ وجههِ ذُعرَهُ، ممَّا حدا بِ "بيركهاوفر" للسُّوالِ عن المُشكلة. أجابَ "آر. سي." قائلًا: "حسنًا، أنا لا أُجيدُ قراءة الفرنسيَّة". لم يتجرَّأ في الكشْفِ عن مكنونات قلبهِ لِ "بيركهاوفر"، إذ كان لا يُجيدُ قراءةَ الهولنديَّة أو الألمانيَّة على حَدًّ سواء، وأنَّ لُغتهُ اللَّاتينيَّة ركيكة. أجابَ "بيركهاوفر": "مقدوركَ أن تستبدِلَ بالكُتبِ الفرنسيَّة الأربعة أربعة كُتُب بالهولنديَّة". "

عاشَ آلُ "سبرول" في بلدةٍ صغيرةٍ من "بوسوم"، التي تبعدُ نحو ثلاثين كيلومترًا إلى الشَّرقِ من الجامعة الحُرَّة في "أمستردام". تضمَّنتْ حياةُ "آر. سي." اليوميَّة حضورَ الصُّفوف الدِّراسيَّة وتعلُّم الهولنديَّة - تعلُّم الهولنديَّة كمَن يقرأُ كُثبًا في اللَّاهوت والفلسفة بلغة هولنديَّة وازِنة. أمضى مُعظَمَ يومهِ جالسًا عندَ مكتبٍ صغيرٍ في شقَّتهِ. كانت لدَيهِ كومةٌ من بطاقات الفِهْرَسْت وقاموسًا بالهولنديَّة والإنكليزيَّة. قلَّبَ صفحاتِ كتابِ "بيركهاوفر" بعنوان: "شخصُ المسيح"، وهو أحَدُ الكُتُبِ الموجودة على اللَّائحة، والكتابُ الأوَّل المكتوب

٥٤ "آر. سي. سبرول"، "الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة" (سانفورد، فلوريدا: هَيئةُ الإصلاح، ٢٠٠٩)، ص. ٦٦.

٥٥ "آر. سي. سبرول" و"بيركهاوفـر" في: "دراسـاتٌ عقائديَّـة"، "أُوبِـن بـوك بودكاســت" تدويـنٌ صـوتيّ، ٢٢ مـارس/آذار، ٢٠١٨، السَّـنةُ الأُولى، الحلقـةُ الثَّانيـة.

بالهولنديَّة الذي جرَّبَ أن يقرأهُ. بداً بالصَّفحة الأُولى. في الحاشية السُّفليَّة للصَّفحة الأُولى، كتبَ "آر. سي." هذه العبارة: "اثنتا عشَرة ساعةً". هذه هي المُدَّة التي استغرقها للانتهاء من قراءة الصَّفحة الأُولى. فتَّشَ عن كُلِّ كلِمة لم يعرِفها، والتي كانت تشملُ في بداية هذه العمليَّة كُلِّ كلِمة مكتوبة في هذه الصَّفحة تقريبًا. فكان يكتبُ الكلِمة الهُولَنديَّة على الجهة أحدِ جانِبَي بطاقة الفِهْرَسْت، ثمَّ يكتبُ تعريفَ القاموس الإنكليزيِّ للكلمة على الجهة الخلفيَّة للبطاقة. بهذه الطَّريقة تعلَّمَ أُصولَ الهولنديَّة، ولهذا السَّبب قكَّنَ من العبور في الخلفيَّة القراءة لتلكَ المادَّة، إضافةً إلى موادِّهِ الأُخرى. وهكذا أمضى على هذا المنوال مُعظَمَ لائحةِ القراءة لتلكَ المادَّة، إضافةً إلى موادِّه الأُخرى. وهكذا أمضى على هذا المنوال مُعظَمَ السَّاعة السَّاعة السَّاعة العاشرة ليلًا، مُتقطعة بفتراتِ استراحةٍ قصيرة لتناوُلِ وجباتِ خفيفة.

أضافَ "آر. سي." أنَّ كتابَ "بيركهاوفر" عن شخصِ المسيح "كان أحَدَ أكثرِ الكُتُبِ التي قرأتُها أهمِّيَةٌ تحتَ إشرافه"، مُضيفًا أنَّه وفي مادَّةٍ أُخرى، درسَ "بتفصيلٍ كبيرٍ" الجدالات المسيحانيَّة التَّاريخيَّة – الجدالات التي أدَّتْ إلى عقائدِ قانون إيمان الرُّسُل (قانون الإيمان المسيحيّ) في مَجمَعَيْ "نيقية" و"خلقيدونية". أن لقد وُضِعَ مبدأُ آخَر في أساس الخدمة التَّعليميَّة التي لِـ "آر. سي. سبرول". كما استمرَّ "آر. سي." أيضًا في تمحيصهِ الدَّقيق للَّهوت الكاثوليكيّ. دُعِيَ "بيركهاوفر" لحضورِ مُؤتمر الفاتيكان الثَّاني. وبينما كان يحضرُ إحدى الكاثوليكيّ. دُعِيَ "بيركهاوفر" لحضورِ مُؤتمر الفاتيكان الثَّاني. وبينما كان يحضرُ إحدى سلاسلِ المُحاضرات، التقى اللَّهوتيَّ الكاثوليكيَّ الجدليَّ "هانس كانغ". كتبَ "بيركهاوفر" عن هذه التَّطوُّرات في كتابهِ في عام ١٩٦٢، في الوقت الذي كان مُؤتمرُ الفاتيكان الثَّاني سيبدأُ أعماله. نُشِرَ الكتاب بالإنكليزيَّة بعنوان: "مَجمَعُ الفاتيكان الثَّاني والكاثوليكيَّة الجديدة" أعماله. نُشِرَ الكتاب بالإنكليزيَّة بعنوان: "مَجمَعُ الفاتيكان الثَّاني والكاثوليكيَّة الجديدة" وهو سلسلةٌ مُؤلَّفة من ثانية عشَر مُجلَّدًا، نُشِرتْ بالهولنديَّة ابتداءً من عام ١٩٤٩ حتَّى عام ١٩٧٦، وكان كتابُ "شخصُ المسيح" قد نُشِرَ في عام ١٩٧٦.

أُعجِبَ "آر. سي." كثيرًا بدقَّةِ التَّحليل وعُمْقِه اللَّذَين اتَّسمَ بهما "بيركهاوفر". لاحظَ "آر. سي." أَنَّ "بيركهاوفر" قد جنحَ من موقع لاهوقً أكثرَ مُحافظةً لِيُروِّجَ موقعًا أكثرَ "وسطيَّة". مثلًا، خفَّ فَ "بيركهاوفر" من حدَّة انتقاده لِ "بارت" كُلَّما تقدَّمت السنوات، ولاحظَ "آر. سي." أيضًا أنَّ "بيركهاوفر"، مع أنَّه ينشرُ كثيرًا في موضوع اللَّاهوت، فقد كان يفتقِرُ إلى منهجيَّة نظاميَّة. بتعبير شديدِ الأثر، ليس لدى "بيركهاوفر" مُجلَّدُ وثيق الصَّلة بالـ "بروليجومينا"، أي جُقدِّمةِ نقديَّة أو يُقديَة أو يقديَّة أو يقديَة أو يقديَّة أو يقديَة أو يقديَّة أو يقديَّة أو يقديَّة أو يقديَّة أو يقديَّة أو يقديَ

٥٦ "آر. سي. سبرول" و"بيركهاوفر" في: "دراساتٌ عقائديَّة".

مُلاحظاتٍ أوَّليَّة مُتعلِّقة بالمنهجيَّة اللَّاهوتيَّة المُعتمَدة والأُسلوب المُتَّبَع. ومع أنَّ "بيركهاوفر" نشرَ الدِّراسات، فالمُجلَّداتُ المُنفصِلة في اللَّاهوت على عكسِ نَشْرِ لاهوتِ نظاميّ، تُظهِرُ طريقتهُ غير المنهجيَّة في اللَّاهوتيَّات. وعلى الرُّغم من هذه الإخفاقات، فقد أُعجِبَ "آر. سي." كثيرًا بعمل "بيركهاوفر" وكان شاكرًا على الوقت الذي درسَ فيه معه.

استمرَّتْ دراسةُ الفلسفةِ أيضًا، حيث تسجَّلَ "آر. سي." في مادَّةٍ في تاريخ الفلسفة. كانت إحدى المُحاضرات عن "هيغل". والأُستاذُ الذي كان يَعلمُ أنَّ "آر. سي." أميريّ، سألهُ بعْدَ الانتهاءِ من المُحاضرة عن رأيهِ بانسيابِ المُحاضرة. أجابَ "آر. سي." أنَّها كانت في الغالبِ صعبةً. رَدَّ الأُستاذُ قائلًا: "بالفعل، 'هيغل' صعبٌ في أيَّة لُغة كان". ٥ أمَّا في المقلَبِ المَخر، فكان هُناكَ أيضًا وقتُ استُثنِيَ فيهِ "آر. سي." فعليًّا من المحاضرة. كانت القاعة الدِّراسيَّة شديدةَ الدِّف، فخلعَ "آر. سي." معطفهُ ووضعهُ خلفَ كُرسيِّه. وحالَ قيامهِ بذلك، أوقف الأُستاذُ المُحاضِر مُحاضرتهُ وقالَ بالإنكليزيَّة: "هل مِكن أن يرتديَ الأمريكيُّ معطفهُ مُجدَّدًا؟".

إضافةً إلى انغماس "آر. سي." في بطاقات الفِهْرَسْت التي لدَيْه والكُتب المؤلَّفة بالهولنديَّة، عمِلَ أيضًا هُنا وهُناك: طوى الأغطية النَّظيفة في المَغسَلِ، ومارَسَ لُعبة البيسبول مع أحَد الفرق. ليس في هُولَندا لُعبة بيسبول مُحترِفة، لكنْ كان فيها نادٍ للبيسبول غير احترافي، مع فِرَق تلعبُ على ملاعِبَ مُرتَّبة بصورة دقيقة في مُتنزَّهاتٍ صغيرة جميلة للكُرة. كانت "بوسوم" صغيرة جدًّا لِتَصلُحَ لفريقٍ ما، لكنَّ البلدة المُجاورة، "هيلفيرسوم"، كان لدَيْها فريق.

كان لِـ "آر. سي." دَورُ ثانويٌ في فريقِ "هيلفيرسوم"، كلاعبٍ جانبيّ. جذبَ هذا اهتمامَ صحيفةٍ مُهِمَّةٍ في هولندا، ممَّا أهَّلهُ ليحتلَّ صدارة عنوان الصَّفحة الأُولى في قِسْم الرِّياضة الذي أَسْارَ إلى قسِّ أميريٍّ وهو يلعبُ البيسبول. في الثَّقافة الهولنديَّة، آخِرُ ما تتوقَّعَ أن تجِدَهُ هو قسٌ في لباسٍ رياضيًّ في المَلعَب. فهُ م نادرًا ما كانوا يُلحَظون لابِسين أيَّ شيءٍ آخَر غير لباسهم الرَّسميّ. لقد كانوا يذهبون لمُشاهدة المعالِم من حينٍ إلى آخَر، يستمتِعون بصورةٍ خاصَّةٍ برؤية مُتحَفِ "رايكس"، الذي يضمُّ إلى تُحَفّه لَوحةً لِـ "رامبرانت" اسْمها "دَوريَّة اللَّيل"، أو "ذا نايت وُتش"، وأعمالٌ أُخرى للرسَّامين الهُولَّنديِّين، إضافةً إلى الكثير من اللَّوحات الإسبانيَّة. زاروا مُتحَف "فينسنت وليم فان غوخ". عاينوا الرُّسومات بالفحم الحجريِّ واللَّوحات التي رسمها "فان غوخ" بينما كان في "بلجيكا". بالتَّحديد، هُنالِكَ رَسْمٌ معمولٌ بصفةِ دراسةٍ أصبحت لاحقًا لَوحةً مشهورةً تعودُ إلى عام ١٨٨٠، وتُحاكي حذاءً

٥٧ "آر. سي. سبرول" و"بيركهاوفر" في: "دراساتٌ عقائديَّة".

يَملكه عاملُ منجَمِ فحْمٍ، قد أَسَرَتْ انتباهَ "آر. سي.": "أَظهرَ هـذا الحذاءُ كُلَّ الأَلَم والعذاب في حياةٍ عاملِ منجَم فحْمٍ".^^

بينما كانت السَّنةُ الأكاديميَّة مُشرِفةً على الانتهاء، كان على "آر. سي." أن يعودَ إلى أميركا. لقد أُخبِرتْ "فيستا"، وهي حُبلى، أنَّ علَيْها أن تلِدَ الطُّفل في البَيْت في "أمستردام"، بحضور القابلة. ونظرًا إلى المصاعب التي تعرَّضا لها في حَمْلها الأوَّل، لم يبْدُ ذلك احتمالًا مُرحَّبًا به. أيضًا، عَلِموا أنَّ والِدةَ "آر. سي." كانت تُحتضَر. في الوقتِ ذاته، طلبَتْ جامعةُ "وستمنستر" إلى "آر. سي." المجيءَ لتعيينٍ تعليميًّ مدَّة سنة، وذلك بينما كان عُضْوٌ وأُستاذُ للكتاب المُقدَّس، اسْمهُ "جاك روجرز"، مُتوجَّهًا نحو إجازةٍ مدَّةَ سنةٍ لإكمالِ الدُّكتوراه. والصدفة العربة أنَّه كان سيُكمِلُ دراسته في الجامعة الحُرَّة في "أمستردام".

التقى "آر. سي." أستاذَه "بيركهاوفر" ودبَّرَ التَّرتيبات للإشرافِ على دراساتهِ للعام المُقبِل. غادروا عندما انتهى الفصْلُ الثاني، ولدَيْهم التَّوجُّه الكامل للعَودة لاحقًا إلى "أمستردام".

### القشُ "روبرت سي. سبرول"

بُعَيْدَ عودة عائلةِ "سبرول"، في يوم ٣٠ يونيو/حَزيران، وصَل إليهم طَرْدٌ إلى منزلِ والِدة "آر. سي."، في داخلهِ ثوبٌ جديدٌ كانت قد اشترته لتلبِسهُ في رسامةِ ابنها. لقد كانت تشعرُ بفخر واعتزازٍ كبيرَين. يتذكَّرُها "آر. سي." وهي سعيدةٌ راضيةٌ جدًّا بينما أسعدتهم مساءً وتوجَّهت نحو سريرها. لكنَّ المؤسفَ، أنَّها تُوفِّيَتْ في اليوم التَّالي. في ذلك اليوم، أي في ١ يوليو/تُور، ١٩٦٥، وُلِدَ ابْنُ "آر. سي."، واسْمهُ "آر. سي. سبرول"، الابن. ويوم ١٨ يوليو/تُور، ١٩٦٥، رُسِمَ "آر. سي." قسًا في الكنيسة المشيخيَّة المُتَّحدة في الولايات المُتَّحدة ("بي. سي. يو. إس. أي.")، وجرتْ مراسيمُ الرِّسامة في الكنيسة المشيخيَّة المُتَّحدة في "بليزينت هيلز".

رَهَٰ ــثُ الجماعـة مـا حُدُّدَ بِــ "التَّرنيمـة المُفضَّلـة لـدى المرسُوم"، وكانـت: "إنَّـهُ مُنتصَـف اللَّيل وعلى مُنحـدَر جبـلِ الزَّيتـون"، ترنيمـةٌ تُعيـدُ تصوير رواية صراع المسيح وهو في بُسـتان جَثْسَيماني على نحـوٍ واضحٍ درامـيّ. قدَّمَ الدُّكتور "غريغـوري" التَّوجيهات والنَّصائح للمرسُوم، ثمَّ ردَّد القـسُّ "روبـرت سي. سبرول" كلِمات البركـة الختاميَّـة.

وإذ رُسِمَ حديثًا، كان "آر. سي." أحَدَ الأعضاء المُؤسَّسين لجبهة "المشيخيِّين المُتَّحديـن للاعتراف الكتـابيّ" ("بي. يـو. بي. سي.")، وهـي مجموعةٌ ذاتُ ثقْلٍ مُضادًّ للقـوى المُنضوية تحت الكنيسـة المشيخيَّة المُتَّحدة ("يـو. بي. سي.") والــ "بي. سي. يـو. إس. أي." وذلـك للعـدولِ عـن

٥٨ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابِلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٦ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

المقاييس الإقراريَّة التَّاريخيَّة. أَنْ كانت القوى الأكثرَ تحرُّرًا جادَّةً في ما سيُعرَفُ بِ "إقرار" عام ١٩٦٧. في الكنائس المشيخيَّة الجنوبيَّة، سيُؤدِّي ذلك إلى تكوين الكنيسة المشيخيَّة في أميركا ("بي. سي. أي.") في عام ١٩٧٣. غادرَتِ الكنائس الجنوبيَّة والشماليَّة المُعافِظة الـ "بي. سي. يو. إس. أي." للانضمام إلى الـ "بي. سي. أي.". وكانت في الواقع تلك التنقُّلات مكلِّفةً لكثيرين؛ فقدِ المتلكَّتْ جهةُ الـ "بي. سي. يو. إس. أي." مباني الأفراد والكنائس المحلِّية، وسَيْطرَ المَجمَع على الصُّندوق التَّقاعُديِّ للخُدَّام. بالعَودةِ إلى سنة ١٩٦٥، كانت هذه المجموعة المُؤلَّفة من نحو ثلاثين راع تدرسُ وتُفنِّدُ الاقتراحات الآيلة إلى تكوين ما سيُعرَفُ بِـ "إقرار" عام ١٩٦٧. كان "جيستبر" واحدًا من هذه المجموعة، كما كان "ماريانو دي غانجي"، راعي الكنيسة المشيخيَّة العاشرة في فيلادلفيا. كانت هذه المرَّة الأُولى، ولكنَّها لن تكونَ الأخيرة، التي انخرطَ فيها "آر. سي." في النِّزاع والصِّراع الطَّائفيِّ لتجنُّب الجنوح اللَّهوتِّ.

كتبَ "آر. سي." مقالةً تلاها في أوَّلِ اجتهاعٍ لِـ "بي. يو. بي. سي.". فُقِدت الورقة، لكنَّهُ يتذكَّر أنَّ العنوان كان: "الغموضُ المُقنَّع". كان "آر. سي." قد علمَ لِتَوِّه، في أثناء الوقت الذي أمضاهُ مع "بيركهاوفر"، كيف أنَّ مقالةَ "الغموضُ المُقنَّع" أدَّتْ دَورًا بارزًا في مَجمَع الفاتيكان الثَّاني. كان سيُعاينُ في ما بعْد مقالة "الغموضُ المُقنَّع" وهو نشِطُّ في سياقِ مفهومِ بَيان "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا". إنَّ الجوابَ عن مقالة "الغموضُ المُقنَّع"، أي أن يكونَ المرء مُتقصِّدًا أن يكون غامضًا ليسمحَ بتفسيرٍ مَرنٍ مُتحرِّك، أو يسمحَ بهامشٍ ما في عقيدةٍ مُعيَّنة أو منظورٍ ما، هو الدِّقَّة. فالدِقَّةُ والوضوح، وليس الغموض، يخدِمان الكنيسة أكثرَ للبقاء أمينةً لجذورها الكتابيَّة والتَّاريخيَّة والإيمانيَّة. كان "آر. سي." يتعلَّمُ ذلك في عام ١٩٦٥ ضَ نَ طائفته.

إبَّان تلك المرحلة، أهدى والدا "فيستا" نسيبَهما "آر. سي." الكتابَ المُقدَّس الجِلديّ، وهو والذي يضُمُّ السَّلاسِل المرجعيَّة لِـ "شارلز تومبسون". كان في داخله نظامٌ رقميّ، وهو سلسلةٌ من "الوَحدات" كانت جزءًا من "نظام تحليليًّ وتركيبيًّ (تأليفيّ) لدراسة الكتاب المُقدَّس". أنكبَّ "آر. سي." على دراسته، وحافظَ علَيْه على مدى السِّنين. ذاتَ مرَّة، كان له صدًى ما، في تناوُبِهِ من قِبَلِ رفقائه في صَفِّ دراسة رسالة رومية، الذي عُرِفَ باسْم "الصَّفِّ الرُّومانيّ"، الصَّفة التي أطلقها علَيْه أُولئكَ الذين حضروا صَفَّ دراسة الكتاب المُقدَّس في "سينسيناتي" كما سمَّوا أنفسهم. كثيرةٌ هي الصَّفحات المُمزَّقة والمُعادُ لصْقُها، وكثيرةٌ هي "سينسيناتي" كما سمَّوا أنفسهم. كثيرةٌ هي الصَّفحات المُمزَّقة والمُعادُ لصْقُها، وكثيرةٌ هي

٥٩ بدَّلتْ لاحقًا هذه المجموعة اسْمَها إلى ما يأتى: "المشيخيُّون المُتَّحدون للمخاوف الكتابيَّة".

الرَّابعـة ("إنديانابوليـس"، إنديانـا: "بي. بي. كيركبرايـد"، ١٩٦٤)، ١١١-١٧.

المقاطع المُسلَّط الضَّوء علَيْها، والكلِماتُ المُسطَّرة تحتها. كان "آر. سي." يُطلِقُ علَيْه اسْمَ القارئ النَّجيب الفعَّال. قد يكونُ أكثرَ دقَّة القَول إنَّ القراءةَ كانت رياضةَ الـدَّم لـ "آر. سي.". وكان هذا أكثرَ دقَّةً عندما تعلَّقَ الأمرُ بقراءة صفحات الكتاب المُقدَّس. لم بكُنْ اعتباديًّا في قراءتهِ أو دراستهِ للكتابِ المُقدَّس. شهدتْ "فيستا" مقدارَ العرفان التي غمرَ "آر. سي." نتيجةَ تلك الهديَّة، ومقدار ما عناه له هذا الكتاب المُقدَّس في هذه السَّنوات التَّحصيليَّة من العلْم بينما كان يبتدئ مهنته أُستاذًا وخادمًا. كان الكتابُ الأساسَ الصُّلْب لدراسة الكتاب المُقدَّس بصورة شاملة مُكثَّفة داعمًا به المُحاضرات والمواعظ وصفوف تعليم يوم الأحد. إنَّها أُمورٌ احتلَّت مكانتها لدى "آر. سي." من عام ١٩٦٥ ولغاية عام ١٩٧١. كما تعلَّمَ "آر. سي." من "إدواردز"، أنَّ الحقائقَ التي تُشعلُ الشَّوق والتَّوق هي عقلانيَّةٌ وكتابيَّة في آن معًا. كان "آر. سي." يبني الأساسَ لِمُستقبل خدمته التَّعليميَّة، ويُؤسِّسُ غَطَّا سيعتمدهُ طَوالَ حياته، غَطًا من دراسة الكتاب المُقدَّس، ليس فقط قراءة الكتاب المُقدَّس. أيضًا، في عام ١٩٦٥، انتقل "آر. سي." و"فيستا" و"شيرًى" والطُّفل "آر. سي." الابن، الذي سـمُّوهُ "كريغ" (نسبةً إلى "روبرت كريغ سبرول")، إلى المنزل الخالي لـ "جاك روجرز" القريب من حرَم جامعة "وستمنستر"، بينما كانت عائلةُ "روجرز" تعيشُ في "أمستردام" لتلك السَّنة. سيُعرَفُ "جاك روجرز" بِـ "روجرز" كما في "اقتراح 'روجرز-ماكيم". حاجَّ هـذا الاقتراحُ، الـذي قدَّمَـه "جاك روجرز" و"دونالـد ماكيـم" في كتابـهما: "سُـلطانُ الكتـاب المُقـدَّس وتفسيرُه: اسـتشرافٌ تاريخيِّ"، أنَّ العصمةَ هي ليست عقيدةً كتابيَّة أو تاريخيَّة، بل مُتأصِّلة في "البرينستونيَّيْن"، "هودج" و"وُورفيلد"، في أواخر القرن التَّاسع عشر.

سيتَّخِذُ "آر. سي." موقِفًا مُناقضًا مُباشرةً مع "اقتراح 'روجرز-ماكيم"، بقيادتهِ للمَجمَع العالَميُّ لعصمة الكتاب المقدَّس، وجرى ذلك في مرحلةٍ لاحقة. ومن جهةِ الفصْلِ الأكاديميِّ، 1970-1971، عاشتْ عائلةُ "سبرول" في منزلِ "روجرز"، حيث عمِلَ "آر. سي." من مكتبِ "جاك روجرز".

في تلكَ السَّنة، درَّسَ آر. سي." الفلسفة في جامعتهِ الأُمِّ. علَّمَ مادَّة المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس بتطبيقهِ على مُقدِّمة إلى الفلسفة وأيضًا موادَّ اختياريَّة في الفلسفة للمراحل العُليا. كان يستقبِلُ الطلبة في بَيْتهِ في كُلِّ أُمسِيَةٍ، نحو اثنَي عشَر طالبًا، للتَّكلُّمِ والصَّلاة. كان أحيان يقولُ إنَّ بعض اجتماعات الصَّلاةِ هذه كانت تدومُ إلى ساعةٍ مُتأخِّرة من اللَّيل. ثمَّ كان علَيْه أن يستيقظَ باكرًا في صباح اليوم التَّالي ويكونَ مُستعِدًّا لِمُحاضرةٍ عنْدَ السَّاعة الثَّامنة، بينما كان التَّلاميذُ ينامون ويغيبون عن الصَّفّ. أحبَّ آر. سي." كلَّ دقيقةٍ من وقتهِ في "وستمنستر". قبْلَ انتهاء السَّنة الدِّراسيَّة، أرادَ رئيسُ جامعة "وستمنستر" أن يُوظِّفَ آر. سي." على أساسِ دوام كامل. في هذه الأثناء، قدَّمتْ جامعة "غوردون" أيضًا دعوةً لِ آر. سي."

للانضمام إلى صفوفِ الأساتذة، بتأثيرٍ كبيرٍ من الدُّكتور "لامونت"، الذي كان يخدِمُ بصفتهِ عُضْوًا في المجلس الجامعيّ. أجرَتْ عائلةُ "سبرول" زيارةً لِـ "غوردون" لبضعةِ أيَّامٍ لإجراءِ المُقابلات. جرَتْ جميعها على ما يُرام، ما أسهمَ في تزايُدِ الحَيْرة عند "آر. سي." في ما يخصُّ القرارَ الذي عليه اتَّخاذه.

### الاتِّصالُ الغريب

كانت لـدى والِـدةِ آر. سي." صديقةٌ لدَيْها ابْنٌ اسْمهُ "إيـد". وكان "إيـد" و"آر. سي." صديقَيْن طَوالَ سنوات المدرسة الابتدائيَّة والثَّانويَّة، على الرُّغم من أنَّ "إيـد" كان يكبرهُ بأربعِ سنوات. تابعَ "إيـد" مسيرتهُ لِيُصبِحَ طيَّارًا في شركة "الخطوط الجوِّيَّة ترانس وورلـد" ("تي. وو. أي.")، العاملة في "بوسطن". في أيَّام المُقابلات، عاودا الاتِّصال على مأدُبةِ عشاءٍ في بوسطن. بعْدَ أسابيع، كان آر. سي." و"فيستا" يُحصّان العروض الموجودة وهُما غير واثقَين بشأن العمل. يتذكَّرُ آر. سي." أنَّ هما صلَّيَا طَوالَ إحـدى اللَّيالي بشأنِ ذلك ثمَّ ناما. في الثَّالثة صباحًا، رنَّ يتذكَّرُ آر. سي." أنَّ هما صلَّيَا طَوالَ إحـدى اللَّيالي بشأنِ ذلك ثمَّ ناما. في الثَّالثة صباحًا، رنَّ جرسُ الهاتف. كان المُتكلِّم "إيد". كان عابرًا في مدينة كنساس، وقال الآتي: ""سونيً" (اسْمُ 'آر. سي." أيَّامَ كان يافعًا)، أنا أعلمُ أنْ لا دخْلَ لي في ما لا يعنيني وليس لـديَّ أيُّ سببٍ، لكنَّني أحمِلُ ثِقْلًا غامرًا لأتَّصِلَ بـكَ وأقولَ لـكَ إنَّ عليك أن تذهبَ إلى جامعة 'غوردون". "لاحقًا، أخبرَ آر. سي." "جيرستنِر" بشأن ذلكَ الاتِّصال الغريب في مُنتصَف اللَّيل. أجابَ "جيرستنِر" أخبرَ آر. سي." "أيُكِن أن يتدخَّل اللهُ بطريقةٍ غريبةٍ في أكثر الحصون الكالفنيَّة تزمُّتًا". "أُوكِن أن يتذَّل الله بطريقة غريبةٍ في أكثر الحصون الكالفنيَّة تزمُّتًا". "

غادرتْ عائلةُ "سبرول" "وستمنستر" إلى جامعة "غوردون". وقبْلَ مُغادرتهم، درَّسَ "آر. سي." مساقًا صَيفيًّا عن مسْحٍ شاملٍ للَّاهوت. استخدمَ عقائدَ قانون إيمان الرُّسُل بوصفها هيكلًا للمادَّة، وبدا أنَّ التَّلاميذ كانوا مُتجاوبين حقًّا مع مُحتويات المادَّة. قدَّم "آر. سي." مُلاحظةً فكريَّة للتحقُّق من أنْ تُكتبَ هذه الموادّ، ويمكن إنتاجُ كتابٍ في هذا الصَّدَدِ هُنا.

بدايةً في ذلك الرَّبيع، اتَّصلَ "آر. سي." بِـ "بيركهاوفر" لإعلامهِ بالتَّطوُّرات. ثمَّ، رتَّبَ "بيركهاوفر" لأنْ يتِمَّ الإشراف على "آر. سي." على يد الباحثِ الإصلاحيِّ "هايكو أُوبرمان" (١٩٣٠- ٢٠٠١)، الذي كان آنذاك في جامعة "هارفرد"، وبهذا قُضِيَ الأمر. ثمَّ في ذلك الصَّيْف غادرَ "أُوبرمان" "هارفرد" ليتبوَّأ مركزًا في "توبنغن"، ألمانيا.

٦١ "نبكيلس" مع "سرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مابو/أيَّار، ٢٠١٧.

٦٢ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٢ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

وضع "آر. سي." و"بيركهاوفر" معًا خُطَّةً له بغرَضِ إنهاءِ امتحاناتهِ والحصولِ على الدُّكتوراه. في النِّظام الأكادي للهولنديّ، تُشيرُ الدُّكتوراه إلى كلِمة "دوكتوراندوس"، التي تعني: "مَن سيُدعى دكتورًا". إنَّها الشَّهادةُ التي تُعني: "مَن سيُدعى دكتورًا". إنَّها الشَّهادةُ التي تُعني الدُّكتوراه. والامتحانات، لكنَّهم لا يكتبون الأُطروحة ويُنهون برنامج الدُّكتوراه.

انتقلتْ عائلةُ "سبرول" إلى "وينهام"، بولاية ماساشوستس، للالتحاق بجامعة "غوردون"، في صَيْف عام ١٩٦٦، حيث سيعيشون مُدَّةَ عامَيْن.

درَّسَ آر. سي." مادَّة المسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس لِطلبة السَّنة الإعداديَّة الجامعيَّة. العهدُ القديم في الفصْلِ الأوَّل، والعهدُ الجديد في الفصْلِ الثاني. كان لدَيْه ٢٥٠ تلميذًا، وكان الطلبة يجتمعون في قاعة العبادة. درَّسَ أيضًا تشكيلةً من الموادِّ لطلَبةِ السَّنتَيْن الثَّانية والثَّالثة، إضافةً إلى موادَّ اختياريَّة. سمِعَ تلاميذُ كُلِّيَة اللَّهوت في "غوردون" عن هذا الأُستاذ والثَّالثة، إضافةً إلى موادًّ اختياريَّة. سمِعَ تلاميذُ كُلِّية اللَّهوت في "غوردون" عن هذا الأُستاذ الجديد، فكانوا أحيانًا يُعرِّجون للاستماع لبضْع دقائق من مُحاضرته. حتى إنَّ بعضًا من طلبة اللاهوت استمعوا إلَيْه لتقييم صفوفه. درَّسَ مادَّةً أُخرى في المسْح اللَّهويِّ الشَّامل، مثلَ تلك المادَّة الصَّيْفيَّة التي درَّسها في "وستمنستر"، ومُجدَّدًا، استخدمَ عقائِدَ قانون إيمان الرُّسُل في هَيكلةِ مُحاضرات المادَّة، وقد أحبَّ التَّلاميذَ حقًا.

استمتع آر. سي." برفقة زُملائه الأكاديميّين. يتذكّر ذهابه إلى اجتماع جمعيّة اللّاهوت الإنجيليّة في "بوسطن" مع الدُّكتور "روجر نيكول". قدَّمَ آر. سي." ورقةً بحثيَّة تتعلّقُ بِ الوثر"، وقد نُشِرت لاحقًا، حيث كانت أوَّل ما نُشِرُ له. كان عنوان المقالة: "تحليلٌ في 'مارتِن لُوثر': عبوديَّةُ الإرادة". آهناكَ على الأقلِّ خمسةُ أُمورٍ تجدرُ مُلاحظتها من المنشور الأوَّل لِ "آر. سي." عن فكرِ "لُوثر" هُنا في سياق لل "آر. سي." عن فكرِ "لُوثر" هُنا في سياق "وثاقة الصِّلة المُعاصِرة" التي "تسمو بها لا يُقاس فوق أهمِّيَّتها التَّاريخيَّة". أَم يكُنْ مُهتمًّا بالتَّحليل الصِّرف، بل بمُساعدة الكنيسة. ثانيًا: يجذِبُ "سبرول" الانتباه إلى ادِّعاء "لُوثر" المُحاجُ في بالتَّحليل الصِّرف، بل بمُساعدة الكنيسة. ثانيًا: يجذِبُ "سبرول" الانتباه إلى ادِّعاء "لُوثر" المُحاجُ في موضوع عبوديَّة الإرادة، التباساتِ مُعيَّنة. أمَّا "لُوثر" فكان مُؤكِّدًا. لقد أحبَّ "آر. سي." ذلك. موضوع عبوديَّة الإرادة، التباساتِ مُعيَّنة. أمَّا "لُوثر" فكان مُؤكِّدًا. لقد أحبَّ "آر. سي." ذلك. ثالثًا: يُثيرُ "لُوثر" النُقطة المُرتبِطة بفكرة أنَّ هذا ليس أمرًا ثانويًّا أوليسَتْ له أهميَّة، ما دام المِحَكُ هو الأمانة للكتاب المُقدَّس ولعقيدةٍ كتابيَّة رئيسيَّة. يُعبِّرُ "آر. سي." عن ذلك بالقول: "إنَّ عقيدةً 'عبوديَّةُ الإرادة' مُهِمَّةٌ إذًا، ليس لأنَّها مُستقاةٌ من الفلسفة التَّخمينيَّة، بالقول: "إنَّ عقيدة 'عبوديَّة الإرادة' مُهِمَّةٌ إذًا، ليس لأنَّها مُستقاةٌ من الفلسفة التَّخمينيَّة، بالقول: "إنَّ عقيدة 'عبوديَّة الإرادة' مُهِمَّةٌ إذًا، ليس لأنَّها مُستقاةٌ من الفلسفة التَّخمينيَّة، بالقَوْلِ المُستقاة من الفلسفة التَّخمينيَّة، بالقَوْلُ المُستقاة من الفلسفة التَّخمينيَّة، بالقَالِ المُستقاة المُستقاة من الفلسفة التَّخمينيَّة المَّنْ المُستقاة التَّخمينيَّة المُستورة المُستورة المُستورة المُستورة المُستورة أنَّ المُستورة المُستورة أنَّ المُكرة أنَّ المُستورة أنَّ المُستورة أنَّ المُستورة أنَّ المُستورة أ

٦٣ "روبـرت سي. سبرول"، "تحليـلٌ في 'مارتِـن لُوثـر': عبوديَّةُ الإرادة"، "غـوردون ريفيـو"، المُجلَّـدُ العـاشر (شــتاء، ١٩٦٧): ص. ٢١٥-٢٢٩.

٦٤ "سبرول"، "تحليلٌ في 'مارتِن لُوثر': عبوديَّةُ الإرادة"، ص. ٢١٥.

بل بسببِ وثاقتها الأساسيَّة بدينونة الله المُعلَنة على خطيَّة الإنسان". أَ رابعًا: يُدرِكُ "آر. سي." مقدار ضرورة هذا للفَهْم الإصلاحيُّ للخلاص، مُلاحِظًا "مركزيَّة" الموضوع المُرتبِط بعبوديَّة الإرادة بِ "سولا فيدي' (بالإيمان وحدَهُ) وبِ 'سولا غراشيا' (بالنَّعمة وحدَها) في فكرِ 'لُوثر". ثمَّ يستشهِدُ بِ "لُوثر" قائلًا: "ما دامَ الإنسان مُقتنِعًا بأنَّ في وُسعه أن يعملَ حتَّى ولَو أصغرَ عطاء لخلاصه، فهو يظلُّ واثقًا بنَفسه ولا يشعرُ باليأس الكامل تُجاه ذاته". أَ خامسًا، وأخيرًا: يختتِمُ "سبرول" بهذه العبارة:

["لوثر"] عاقِدٌ العزْمَ على تأكيدٍ وإعلان، ليس عِلْمَ الإنسان (الأنثروبولوجيا) الحياديّ، لكنَّ الحلاوة والرِّفعة الكامنتَيْن في اعتراف تسبيحة الشُّكر: "سولا فيدي" (بالإيمان وحدَه)! "سولا غراشيا" (بالنِّعمة وحدَها)! "سولي ديو غلوريا" (المجدُ لله وحدَهُ)! ".

تعتاجُ هذه العبارة إلى تفكيك. فالكلِمتان "حلاوة" و"رِفعة" مصدرهما آتٍ من "إدواردز". رَجًا يتعثَّر المرء جرَّاءَ هاتَيْن الكلِمتَيْن في كتاباتِ "جوناثان إدواردز". لكنَّهما تُظهِران أيضًا أنَّ "آر. سي." ليس فقط يدخُلُ ويأسرُ الذِّهن، بل أيضًا يدخلُ العواطف. عندما تكلَّم "آر. سي." عن معرفةِ الله وعن كونهِ مُغيَّرًا ومُتجدِّدًا، فقد أيضًا يدخلُ العواطف. عندما تكلَّم "آر. سي." عن معرفةِ الله وعن كونهِ مُغيَّرًا ومُتجدِّدًا، فقد عنى أكثرَ من تمرينٍ عقليّ. يأسرُ اللَّهوت ويدخلُ في كيان الإنسان- القلب والنَّفس والذِّهن والقدرة. إنَّ قراءةَ هذه المقالة تُبيِّنُ ليس فقط ما يُفكِّرُ فيه "آر. سي."، بل تُظهِرُ أيضًا ما يشعرُ به وما يُحبُّهُ. يُمكِنكَ أن ترى هُنا أيضًا استخدامَ الكلِمة "سولاس" بالجمع بوصفها تركيبًا ما من أجلِ فَهْمِ اللَّهوت الإصلاحيّ، الذي يقولُ فيه "آر. سي." إنَّه لاهوتُ كتابيّ. أخيرًا، إنَّك تُلاحِظُ الكلِمة "تسبيحة". سيقولُ "آر. سي." لاحقًا إنَّ اللَّهوت هو تسبيحةٌ، أي أخيرًا، إنَّك تُلاحِظُ الكلِمة "تسبيحة". سيقولُ "آر. سي." لاحقًا إنَّ اللَّهوت هو تسبيحةٌ، أي كمَن يقول إنَّ دراسةَ الله ومعرفةَ الله تُؤدِّيان إلى تسبيح الله وعبادتهِ.

تُمثّلُ هذه الورقة، المُقدِّمة في الـ "إي. تي. إس." والمنشورة، غزواتِ "آر. سي." نحو المُجتمع الأكادي عي. فهو جاءَ ليكتبَ ويُعلِّمَ أكثر لجمهورٍ كنسيًّ عَلمانيٌّ وأشمَل من ذلك السُّواد الأكادي عيّ. لكن، حتَّى هُنا، في هذه المنشورة الأكادي يَّة، ترى التَّركيز والمُثُل العُليا للكتابة المقبلة.

٦٥ "سبرول"، "تحليلٌ في 'مارتن لُوثر': عبوديَّةُ الإرادة"، ص. ٢١٥.

٦٦ "سبرول"، "تحليـلٌ في 'مارتِـن لُوثـر': عبوديَّـةُ الإرادة"، ص. ٢٢٤. الاقتبـاس مـن "امارتـن لُوثـر': عبوديَّـةُ الإرادة". "جـي. أي. باكـر" و"أُو. آر. جونسـتون" ("ويسـتوود"، "نيـو جيرسي": "ريفيـل"، ١٩٥٧)، ص. ١٠٠٠.

٦٧ "سبرول"، "تحليلٌ في 'مارتِن لُوثر': عبوديَّةُ الإرادة"، ص. ٢١٩.

في "غوردون"، كان "آر. سي." بائسًا عمومًا. يتذكَّرُ إصابتَهُ بالقَرحة المَعويَّة. لقد برزَتِ المُأسَاة من رَحِم شُعورهِ على الأَصَحِّ بصورةٍ غير مُتوقَّعة. في حينهِ، عكسَتْ جامعةُ "غوردون" نزعاتِ أُصوليَّة.

لم يختبر كلُّ من "آر. سي." و"فيستا" الأُصوليَّة المُحافظة قَطِّ؛ فهُما لَعبا الـورق ودخَّنا. كُلُّ ذلك كان في تعَـدُّ صارح على القواعِـد السُّـلوكيَّة الموضوعـة للطلبـة في "غـوردون". يتذكَّرُ "آر. سي." استدعاءهُ إلى مكتب العميد. بينما كان مُنتظرًا، قالت لـهُ سكرتيرة العميد: "أيُّها الأُستاذ 'سبرول'، رائحتُكَ تُشبه رائحة مَن كان مع شخصِ مُدخِّن". أجابها: "بالتأكيد، كُنتُ كذلك. إنَّهُ أنا". ردَّتْ في المُقابِل قائلةً: "أُوه، يتَّجهُ الأمرُ سوءًا حتَّى إنَّك لا تستطيع أن تُحدِّد مَن هو المسيحيُّ الحقيقيُّ بعْدَ الآن". كان لدى "آر. سى." جوابٌ لذلك أيضًا. قالَ التَّالى: "حسنًا، أنا لاهوتُّ، لذلك أستطيع أن أُخبرك بأنَّ المسيحيَّ الحقيقيَّ هو شخصٌ ما يُحِبُّ يسوع". بدأ "آر. سي." بإرسال خُلاصة كفاءاته. لقد احتاجت كُليَّة "كونويل" للَّاهوت، في جامعة "تيمبل" في فيلادلفيا، إلى أُستاذ في الفلسفة واللَّاهوت. تقدَّمَ خمسةٌ وستُّونَ باحثًا بطلباتهم لهذه الوظيفة. دُعِيَ "آر. سي." إلى مُقابلة. فالرَّئيسُ "ستيوارت بارتون بابَّاج" (٢٠١٦- ١٩١٦)، أنغليكانيُّ إنجيليٌّ أُستراليُّ الجنسيَّة، كان قد قرأ مقالـةَ "آر. سي." عن "لُوثر" ورأى أنَّ ذلك الأُستاذ الشَّابَّ كان واعِدًا. قابلَ "آر. سي." ووظَّفهُ في الحال. سينضمُّ "آر. سي." إلى "فيليب إدجكامب هوجـز" (١٩١٥- ١٩٩٠)، أنغليـكانيٌّ أُستراليٌّ مُحافِظٌ آخَـر، يُعلِّـمُ الفلسفة واللَّاهـوت. قبْـلَ حضـور "هوجـز" إلى أميركا، أسَّـسَ إلى جانـب "جيفـري برومـايلى" و"ستافورد رايت"، "تينـدل هـول" في "بريسـتول" ليكـونَ صَرْحًـا أكادهِيًّـا صارمًا وكُلِّيَّـة إهانيَّةً للَّاهـوت. بـدأ "هوجـز" للتَّوّ، وفي جَعبته عشرةُ كُتُب مـن تأليفه، العمـلَ على مـا سيكون تفسيرَهُ الضَّخمَ لسفْر العبرانيِّين.

### كُلِّيَّةُ اللَّاهوت ومدرسةُ الأحد

انتقلَتْ عائلةُ "سبرول" إلى "أوريلاند"، وهي مُجتمعٌ بدايًّ صغيرٌ نسبيًّا يقعُ خارجَ فيلادلفيا، من أجلِ المنصبِ الجديد لِـ "آر. سي." في كُلِّيَّة "كونويل" للَّاهوت. كانت لـدى "آر. سي." قريبةٌ في "أُوريلاند"، وهي زوجةُ عمِّه. كان لدَيْها أولادٌ أكبرُ سِنًّا من أولادهِ، لذا ساعدوا في الاهتمامِ بالطُّفلة "شيرِّي"، التي كانت آنذاك في الصَّفِّ الثَّاني الابتدائيّ، وبِـ "كريغ"، الذي كان ما يزالُ في الرَّوضة. تبعدُ "أُوريلاند" نحو كيلومتٍ ونصفِ الكيلومتر عن كُلِّيَّة اللَّهوت كان ما يزالُ في الرَّوضة. تبعدُ "أُوريلاند" نحو كيلومت ونصفِ الكيلومتر عن كُلِّيَّة اللَّهوت في "وستمنستر". أمضَى "آر. سي." الوقتَ عنْدَ "فان تيل". فكانا يجلِسان معًا على شُرفةِ "فان تيل"، يتكلَّمان الهولنديَّة ويأكلان الحلوى المخبوزة على يد السَّيِّدة "فان تيل". تلكَ السَّنة،

قدَّمتْ كُلِّيَّةُ "وستمنستر" دعوةً إلى "الدكتور مارتِن لُويد-جونز" لِيُقدِّمَ سلسلةَ مُحاضَرات، التي عَنْوَنَها كالآتِي: "الواعِظُ والوعظ"، والتي نُشِرت لاحقًا تحتَ هذا العُنوان. كانت هذه هي المرَّة الأُولى والوحيدة التي التقاه فيها "آر. سي.".

كانت تلكَ السَّنة، ١٩٦٨، أيضًا السَّنةَ الأُولى لعملِ "جيمس مونتغمري بويس" (١٩٣٨- ٢٠٠٠) راعيًا للكنيسة المشيخيَّة العاشرة. اتَّبعَ "بويس" "ماريانو دي غانجي"، الذي تعرَّفَ إلَيْه "آر. سي." في الماضي عام ١٩٦٥ بواسطة المشيخيِّين المُتَّحدين للإيمان المسيحيِّ.

استقلً "آر. سي." القطارَ يوميًّا إلى فيلادلفيا، ثمَّ كان يسيرُ مسافةً قصيرةً مَشْيًا على الأقدام إلى حرَم جامعة "تيمبِل". أُسِّستْ "تيمبِل" في عام ١٨٨٧ على يدِ "راسيل كونويل"، راعي كنيسة "غريس" المعمدانيَّة في فيلادلفيا، ومُؤلِّفُ كتاب "أراضِ شاسعة من الألماس" (١٨٩٠). ألقى "كونويل" خطابًا في استهلال العام الدِّراسيّ للجامعة، وهو الخطاب الذي صارَ هذا الكتاب الذَّائع الصِّيت. كان أشبَه بنموذج لرسالة إنجيل الازدهار والرَّخاء، وقد أُسِّستْ كُلِّيَّةُ للَّهوت لتكونَ جزءًا من الجامعة وسُمِّيَتْ تيمُّنًا به، "كُلِّيَّة 'كونويل' للَّهوت". هذا هو المكان الذي درَّسَ فيه "آر. سي." الموادَّ في برنامج اللَّهوت النِّظاميّ، ومادَّةً في تاريخ الفلسفة، بينما كان "آر. سي." يُحاضِرُ عن مُتمايزات "كانت" في أنواع التَّصريحات والبيانات، حملَ "آر. سي." قطعةً من الطَّبشور، مُقطبًّا حاجِبَيْه، وقال أنواع التَصريحات والبيانات، حملَ "آر. سي." قطعةً من الطَّبشور، مُقطبًّا حاجِبَيْه، وقال المحلية وبصورة دراميَّة: "هذه القطعةُ ليست في الواقع قطعةَ طَبشور"، وهنا طلبَ إلى تلاميذه أن يُحدُّدوا أيَّ نوعٍ من التَّعبير كان ذلك، فقدَّموا جميعهم أجوبةً مُعقَّدة. عرضَ تلميذه أن يُحدُّدوا أيَّ نوعٍ من التَّعبير كان ذلك، فقدَّموا جميعهم أجوبةً مُعقَّدة. عرضَ أحدُه معارةً مفادها أنَّه كانت للطَّبشورة طبيعة الطَّبشورة وليس مادَّتَها. وقالَ آخرُ، وهو "بيشوب والترز"، من الكنيسة الرَّسُوليَّة الميثوديَّة الإفريقيَّة في "نورِّيستون"، بنسلفانيا: "وهو "بيشوب والترز"، من الكنيسة الرَّسُوليَّة الصَّعبة". أجاب "آر. سي." قائلًا: "بالضَّط!".

في كُلِّيَة اللَّاهوت في بيتسبرغ، كان لدى "آر. سي." أُستاذٌ اسْمهُ "ديتريتش ريتشيل"، حفيدُ "ألبرت ريتشيل". كان يحلو لِـ "ريتشيل" أن يقولَ لِـ "آر. سي." والطلبة الآخَرين: "إنَّ اللهَ غير مُتغيِّر في جوهره، واللهُ مُتغيِّرٌ في جوهره". كان جميع رُفقاءِ "آر. سي." يُؤخَذون بالكامل بعُمْق هذا التَّفكير العويص. فكَّرَ "آر. سي." بكلِمات "بيشوب والترز"، أنَّ ذلك ما كان سوى لُغة صعبة. إنَّه هُراءٌ لا معنى له.

دعا "بيشوب والترز" "آر. سي." ليعظَ في كنيسته. كانت هذه الفُرصة، اختبارَ "آر. سي." الأوَّل وهو يعظُ في كنيسة للأميركيِّين من أصلٍ أفريقيِّ. عنْدَ المدخل، في اللَّعظة التي كانت ستبدأُ فيها الخدمة، أخبرَ "بيشوب والترز" "آر. سي." أنَّ لدَيْه ساعةً ونِصف السَّاعة للوعظ. لم يعظ "آر. سي." البتَّة أكثر من ثلاثين دقيقة لغاية ذلك الحين. فقرَّرَ أنَّه ببساطةٍ سيجمعُ

ثلاثَ عظاتٍ معًا. وعندما ابتداً بالوعظ، انضمَّتِ الجماعة إلَيْه، بوصفها أنَّ الوعظ هو رياضةٌ جماعيَّةٌ في سياقِ ترتيبِ هذه الكنيسة. فكانوا يُردِّدون "الآمين" ويقولون: "عِظْها، أيُها الواعظ"، وما شابَه. بالكاد استطاعَ "آر. سي." سماعَ نفسه وهو يُفكِّر، فهو لم يكُنْ مُعتادًا هذا. فتحوَّل إلى الرَّاعي وطلبَ مُساعدته في تهدئة الجماعة كي يتمكَّن من أن يعِظ. في اليوم التَّالي في الصَّف، كان جميعُ الطَّلبة توَّاقين لمعرفة كيف جرَتِ الأُمور. فسألوا جميعًا، ليس "آر. سي." بالتأكيد، بل "بيشوب والترز" قائلين: "أيُّها الرَّاعي، ماذا حصل؟" أشبعَ "بيشوب والترز" فائلين: "أيُّها الرَّاعي، ماذا حصل؟"

"بداً الأُستاذُ بالوعظ. كان النَّاسُ يصرخون ويصيحون قائلين 'آمين' ويهتفون. والأُستاذُ المسكين لم يستطِع سماعَ نفسهِ وهو يُفكِّر، لذا وجَبَ علَيَّ أن أقِفَ في الوسط وأطلبَ إلى الجماعة التَّهدئة والسَّماح للرَّجُلِ بأن يعِظ. تابعَ وعظَهُ ثمَّ الرُّوح القدس".

ردَّهَ "آر. سي." قائلًا إنَّ ذلك كان المديحَ الأسمى الذي نالَهُ لوعظهِ مدى حياته: " ثمَّ حَلَّ الرُّوح القدس". ``

كانت "كونويل" كُلِّيَّةً معمدانيَّة، إلَّا أنَّ "آر. سي." الذي هو مشيخيٌّ، كان يعِظُ عقيدةَ الكنيسة. كان التَّلاميذ على بُعْدِ أسابيع عدَّة من رسامتهم، وكان لدَيهم نوعٌ من الأزَمة لأنَّهم كانوا يحسبون حُجَّة "آر. سي." للنَّظرة المشيخيَّة لفريضة المعموديَّة مُقنِعة.

بتاريخ ٢١ يوليو/ مُّوز، ١٩٦٩، مشى "نيل أرمسترونغ" على سطْحِ القمر. في ذلك الأُسبوع، كانت لِـ "روبرت سي. سبرول" مقالةٌ قد نُشِرَ في مجلَّة "المسيحيَّة اليوم"، كاملةً برفقتها صورةً للقمر على الغلاف. عُنونِتْ مقالته كالآتي: "الاستقلاليَّةُ الوجوديَّة والحُرِّيَة المسيحيَّة". أَت تتذكَّرُ "فيستا" هذا الحدَثَ جيِّدًا. بينما كان "آر. سي." عائدًا إلى المنزلِ ذاتَ يوم، ذكرَ أنَّه كان قد سمِع أنَّ مجلَّة "المسيحيَّة اليوم" تدفعُ بجزالةٍ لكتابة المقالات، لذا تفكَّر في أن يكتبَ واحدةً ويُرسِلها إلَيْهم. ردَّدت "فيستا" أمرًا ما وثيق الصِّلة بالموضوع فقالت: "بالتأكيد، أرسِلْها. فسوفَ تُنشَرُ حتمًا"، ولَرُمَّا في نبرتها بعضًا من السُّخرية. في مقاله، يُهاجِمُ "بالتأكيد، أرسِلْها. فسوفَ تُنشَرُ حتمًا"، ولَرُمَّا في نبرتها بعضًا من السُّخرية. في مقاله، يُهاجِمُ "آر. سي." كُلًّا من "جون-بول سارتر" و"فريدريش نيتشه"، مُساعدةٍ صغيرةٍ من "جون كالفن" وسفْر التَّكوين الأصحاح الأوَّل. يختمُ "سبرول" بالآتى:

٦٨ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٦ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

٦٩ "روبـرت سي. سبرول"، "الاسـتقلاليَّةُ الوجوديَّـة والحُرِّيَّـة المسـيحيَّة"، مجلَّـة "المسـيحيَّة اليـوم"، ١٨ يوليو/ةً وز، ١٩٦٩، ص. ١٢-١٤.

"الإنسانُ، بوصفه شريكًا، في العهد وابْنٍ مُتبنَّى لا يخسرُ موضوعيَّتهُ أو شخصيَّتهُ، لكنَّهُ يُعطى الوصيَّة (التي هي في الوقتِ ذاته امتيازٌ) للتَّسلُّطِ على الأرض. لا تُلغي هذه المسؤوليَّة دَورَ الإنسان في الأفلاك، كما وأنَّها لا تُقيِّدهُ كما 'بروميثيوس' بالنِّسبةِ إلى الجبل. على العكسِ من ذلك، فهي تُعطيهِ المُهِمَّة المُحرِّرة التي تتضمَّنُ الخليقة كُلِّها. إنَّ الإنسانَ الجديد في المسيح يُوجدُ ليس بوصفه شخصًا في علاقةِ بالله". 'ل

يستذكِرُ "آر. سي." اللَّحظةَ التي وصلَ فيها إلى حرَمِ الجامعة، بعدَ أن كان قد استقلَّ القطار مُتوجَّهًا إلى المحطَّة في "نورث ستريت" في فيلادلفيا حيث كان يمشي بضعةَ مبانِ عبْرَ الشَّارع المُسمَّى "برودواي" المُؤدِّي إلى جامعة "تيمبِل" ومكتبه، ويُلاحِظ الآتي: "إنَّني ضَجِرٌ مقَّا. إنَّني ضجِرٌ من هذا". ' كان في التَّاسعة والعشرين من عُمره، على مشارِف الثَّلاثين، وكان قد وصلَ إلى قِمَّة مهنتهِ الأكاديهيَّة. كان أُستاذًا في كلِّيَّة اللَّهوت. لقد أحبَّ التَّعليم، لكنَّهُ كان ضجرًا من الحياة الأكاديهيَّة.

لكنَّهُ أُحَبَّ تعليمَ مدرسة الأحد في الكنيسة المشيخيَّة في "أُوريلاند". كان هؤلاء النَّاس عَلمانيِّين مُثقَّ فين، غالبيَّتهم عاملين إداريِّين في فيلادلفيا. كانوا أُناسًا أذكياء ومُقتدرين أحبُّوا التَّعلُّمَ وأحبُّوا تعليمَ "آر. سي." يتذكَّرُ "آر. سي." الآتي: "كان هذا أوَّلَ تذوُّق حقيقيًّ لي لتعليم الكبار حيث درَّسْتُ مادَّةً تتناولُ شخْصَ المسيح وعملَه، لأطبًاء ومصرفيِّين ومُحامين ورجال أعمال وربَّات بيوت". " كُلَّما تعمَّقَ، ازدادَ إصغاؤهم. لقد أرادوا أن يتعلَّموا، وكانوا توَّاقين للتَّعلُم.

صُعِقَ "آر. سي." لاكتشافهِ أنَّهُ كان ضجِرًا من التَّعليم في كُلِّيَّة اللَّاهوت. حتَّى إنَّهُ صُعِقَ أكثرَ جدًّا لجهة حماستهِ بينما كان يُعلِّمُ النَّاس العَلمانيِّين. ليس من المُبالغة القَولُ الرُّوية الهادفة لِـ "خدماتِ اليجونير" قد وُلِدتْ من رَحِم تلكَ اللَّحظة وفي ذلك المكان، في العاميْن ١٩٦٨-١٩٦٩، بينما علَّمَ "آر. سي." في موضوعِ شخْصِ المسيح أُسبوعيًّا في مدرسة الأحد في الكنيسة المشيخيَّة في "أُوريلاند". اكتشف طلبةَ جائعين خارجَ إطار الصَّفِ الأكاديميِّ الرَّسميّ. كان ذلك سيُصبِحُ تحديدًا خَطَ العملِ والمُثُلَ العُليا لِـ "ليجونير". بينما كان لـدى الرُّوية تبرعُمُ أوَّلِيُّ في الضَّواحي القريبة من فيلادلفيا، سيكونُ هُناك بعضٌ من

٧ "سبرول"، "الاستقلاليَّةُ الوجوديَّة والحُرِّيَّة المسيحيَّة"، ص. ١٤.

٧ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٦ مايو/أيَّار، ٢٠١٧.

٧٢ "ذكرياتُ 'سبرول'"، الحلقـةُ الخامسـة، سُـجًلتْ في عـام ٢٠١٢، "خدمـاتُ 'ليجـونير"، سـانفورد، فلوريـدا.

التّعرُّجِ قَبْلَ أَن تتبرعمَ لتصيرَ زهرةً كاملةَ الإحسان والجمال في وادي "ليجونير" في غربِ بنسلفانيا. حَلَّ الإعلانُ بأنَّ كُلِّيَة "كونويل" للَّاهوت ستندمِجُ بكُلِّيَّة "غوردون" للَّاهوت. وفي جزءٍ من الاندماج، ستنتقِلُ "كونويل" من حرَم "تيمبِل" في فيلادلفيا إلى "وينهام"، في ولاية ماساتشوسِتس. وإذ أصابَتِ الحَيرة "آر. سي."، حاولَ ما في وُسعِه للمُغادرة من هُناك، ما دامَ المعهد الذي عمِلَ له هو الآن عائدٌ أدراجَهُ أيضًا. قرَّرَ "آر. سي. "أنَّه لنْ يذهبَ. وعندما انتشرَ الخبرُ بَيْن أساتذةِ "غوردون" أنَّ "آر. سي." لنْ يأتي، استقلَّ "وليَم لين"، وهو أُستاذٌ في العهد الجديد، القطار مُتوجَّهًا إلى فيلادلفيا ليتوسَّطَ لدى "آر. سي." شخصيًا للعدولِ والبقاء في كُلِّيَة "غوردون-كونويل" للَّهوت. عندما وصلَ إلى فيلادلفيا والتقى "آر. سي."، شبَّهَ الدُّكتور "لين" المُناسبة بِـ "فاريل" وهو يسألُ "كالفِن" للبقاءِ في "جِنيف". أجابَ "آر. سي." أنَّ الدُّكتور "لين" ليس "فاريل"، وشخصهُ هو ليس "كالفِن"، ولا "غوردون" هي "جِنيف". أنَّ الذُّكتور "لين" ليس "فاريل"، وشخصهُ هو ليس "كالفِن"، ولا "غوردون" هي "جِنيف".

في هذه الأثناء، دعا "جيري كيرك"، الرَّاعي الرَّئيسيُّ للكنيسة المشيخيَّة في "كوليج هِل"، في "سينسيناتي" في ولاية أُوهايو، "آر. سي." للانضمام إلى الهَيئة الرَّاعويَّة. كان "جيري" خادِمًا سابقًا في "نيو ويلمينغتون"، بنسلفانيا، بينما درَّس "آر. سي." في جامعة "وستمنستر"، وأرادَ لي "آر. سي." الانضمامَ إلَيْه. ذهبَ "آر. سي." لإجراء المُقابلة. في عظته بصفة مُرشَّح في أثناء المُقابلة، وعظَ "آر. سي." أوَّل مرَّةٍ من سِفْر إشعياء الأصحاح السَّادس. كان قد سمِع في وقت سابق "جون غيست" وهو يع ظُ عن إشعياء آخمن مؤتمرٍ في بيتسبرغ، حيث إنَّ عظة "غيست" تركتْ أثرًا في "آر. سي.". بدأ بالاستفاضة في شَرْح الإعلان المُقدَّس الثُّلاثيِّ للسَّرافيم. كان ذلك في صَيْف عام ١٩٦٩، وكان على عائلة "سبرول" الانتقال مُجدَّدًا. مع أنَّهما كانا في مَدْن لتشع سنين، فقد تنقَّلَ "آر. سي." و"فيستا" ثماني مرًات، عبْرَ غمام المُحيط الأطلسيّ. في هذه المرَّة، انتقلَتِ العائلة إلى أقصى الغرب إلى أبعَدِ مكانٍ كانت قد عاشتْهُ قبْلًا أو ستعيشهُ مُستقبلًا. انتقلَتْ العائلة إلى "سينسيناتي"، إلى عَرين فريق "البنغالز"، النُّمور البنغاليَّة الطوًال عُشَاق الـ "ستيلرز".

### مُعلِّمٌ

كان المنصبُ في "كوليج هِل" بدرجة راعٍ مُشاركِ للعمل الكرازيِّ والإرساليِّ. عُيِّنَ "آر. سي." بتاريخ ١٤ سبتمبر/أيلول، ١٩٦٩، بصفة راعٍ مُشاركٍ للعمل الكرازيِّ والإرساليِّ واللَّاهويِّ (جعلهم "آر. سي." يُضيفون صِفةَ "اللَّاهويُّ" إلى توصيف العمل والمسمَّى الوظيفيّ). كان مسؤولًا عن قيادةِ الدروسِ الأسبوعيَّةِ للكتاب المُقدَّس في إنجيل البشير لوقا التي اجتذبتُ نحو ثمانين شخصًا. ونظرًا إلى تنامي أعداد الحاضرين، انتهى المطاف بِـ "آر. سي." لأن يُدرِّسَ

صفّين. لقد وعظَ أيضًا من رسالة رومية في اجتماعات الأحدِ مساءً. كما قدَّم تدريبًا في العمل الكرازيِّ. لذلك الغرَض، شَعرَ "آر. سي." بأنَّه كان هو مُحتاجًا إلى تدريب. في فبراير/ شُباط من عام ١٩٧٠، ذهبَ إلى فلوريدا لحضورِ مُؤتمرٍ يُعنى بما يُسمَّى بالانفجار الكرازيِّ في الكنيسة المشيخيَّة في "كورال ريدج" مع كُلِّ من "دي. جيمس كَنيدي" و"آرتشي بارِّيش". يتذكَّرُ "آرتشي بارِّيش" أنَّ "آر. سي." عادَ أدراجَهُ إلى "كوليج هِل" وفي "فترة تقِلُ عن سِتَّة أشهُرٍ، فَعَلَ ما لم يفعلُه أيُّ شخصٍ آخَر بشأنِ الانفجار الكرازيّ". "دمجَ آر. سي." وعظَهُ عبْرَ رسالة رومية بتدريبِ النَّاس على تقديم الإنجيل. كانت هُناكَ شبكة من الكارزين الذين يعملون مع خدمة "آر. سي." في "كوليج هِل". وكان يمكن اختصارُ صفته في كلِمةٍ واحدة: مُعلِّمٌ.

غير أنَّ "آر. سي." حَنَّ إلى الوقت الذي أمضاهُ مع الطلبة الجامعيِّين وبدا كأنَّهُ يتوقُ إلى المزيد. من حين وجوده في كُلِّيَّة "بيتسبرغ" للَّاهوت، كان مُنخرِطًا في خدماتٍ عدَّة في "بيتسبرغ". كانت هُناك كُلُّ من الخدمات التَّالية أسماؤها: خدماتُ "يونغ لايف"؛ "إنترفارستي كريستشين فيلوشيب"؛ "التَّجمُّع من أجلِ العمل الكرازيِّ المسيحيِّ"، الذي أدارَه "جون غيست"، و"سام شوماخر" (١٩٦٣- ١٩٦٣) المسؤول عمًّا يُعرَف بِاسْمِ "تجربة 'بيتسبرغ'" في عام ١٩٥٥ على أملِ أن "تكونَ 'بيتسبرغ' بيتسبرغ'" في عام ١٩٥٥ على أملِ أن "تكونَ 'بيتسبرغ' مشهورةً بعملِ الله كما أنَّها مشهورةٌ بالفُولاذ الصُّلْب". وضعَ العملُ السابق لِـ "شوماخر" في "مَنهاتن" الأساسَ لما صار يُعرفُ لاحقًا بِاسْمِ "ألكوهوليكس أنونيموس" ("مدمنو الخمر في "مَنهاتن" الأساسَ لما صار يُعرفُ لاحقًا بِاسْمِ "ألكوهوليكس أنونيموس" ("مدمنو الخمر المجهولون"). كان كاهنًا رسُوليًّا لدَيْه قلبٌ على وجوهِ قادة الأعمال وأُولئِكَ المُتعصِّبين. شَبكَ المجهولون"). كان كاهنًا رسُوليًّا لدَيْه قلبٌ على وجوهِ قادة الأعمال وأُولئِكَ المُتعصِّبين. شَبكَ "ريد كاربنتر" جهودَهُ أيضًا مع ذلك التحرُّك ليُؤسِّسَ في نهاية المطاف "بيتسبرغ' ليدرشيب فاونديشن" ("مُؤسَّسةُ 'بيتسبرغ' للقيادة") في عام ١٩٧٨.

كانت إحدى المُتبرِّعات لمُؤسَّسات عدَّة من هذه، وتُدعى "دورا هيلمان"، زوجةَ "جون هارتويل هيلمان"، الابن (١٨٨٠- ١٩٥٩). كان "هارت" قد حَوَّلَ أعمالَ أبيهِ إلى إمبراطوريَّة صغيرةٍ من التَّصنيع والطَّاقة والشَّركات الكيميائيَّة والمصرفيَّة، إضافةً إلى العقاريَّة. كان ثِقْلُ تركيزهِ مُتوجِّهًا نحو "بيتسبرغ' كوك وكيميكِل"، المعروفة الآن بِـ "كالجون كاربون". كان

٧٢ "ستيفن نيكيلس" مع "آرتشي بارِّيش"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١٥ أغسطس/آب، ٢٠١٩.

٧٤ انظُـرْ إلى: "غاري سـكوت سـميث"، في: "تاريخُ المسـيحيَّة في 'بيتـسبرغ" ("شارلسـتون"، كارولينا الجنوبيَّة: "هيسـتوري بريـس"، ٢٠١٩). ترأَّسَ الدُّكتـور "سـميث" قشـمَ التَّاريخ في جامعـة "غـروف سـيتي"، حيـث درسَ للبكالوريـوس. في سـنواتهِ الجامعيَّة، كان أيضًا تلميـذًا في "مركَـز الدِّراسـات" في وادي "ليجـونير".

لدى عائلةِ "هيلمان"، كسائرِ العائلات البارزة في مدينة بيتسبرغ، منزِلٌ في وادي "ليجونير". وصَفَ "آر. سي." ذاتَ مرَّة وادي "ليجونير" بأنَّه مسرحٌ لجميعِ العائلات المرموقة في بيتسبرغ. إضافةً إلى عائلةِ "هيلمان"، كان لدى عائلةِ "ميلونز" منزِلٌ هُناكَ أيضًا، وبالقربِ من هُناك، في "ميل ران"، بنى "فرانك لُويد رايت" "فولِّن ووتر" لمصلحة عائلةِ "كوفمان" في عام ١٩٦٤.

وبواسطة هذه الشَّبكة من العلاقات العامَّة في بيتسبرغ، دُعِيَ "آر. سي." إلى "ساراناك ليك" ليتكلَّمَ في مُؤهّرٍ لقادة "يونغ لايف" في صَيْف ١٩٧٠. لسنة خلَتْ، اشترَتْ "يونغ لايف" أحدَ المُخيَّمات الكبيرة القديمة المُصطفَّة في "ساراناك ليك". كانت هذه بيوتًا صَيفيَّة فارهة، تضمُّ بيوتًا لِرُسُوِّ القوارب، وأجنحةً خارجيَّة مُخصَّصة للنُّخبة في مدينة نيويورك. وكان مالكُ هذا المُخيَّمُ الكبير هو "أدولف لويسون"، مصرفيُّ استثماريّ، الذي استثمر بناءً على نصيحةٍ تلقَّاها من "توماس أديسون"، أيضًا بحكمة وبكثافة في أعمالِ التَّنقيب عن القصدير. بنى "لويسون" قريتهُ الخاصَّة الصَّغيرة بَيْن التَّضاريس الصَّخريَّة وغابات "هاردوود" الواقعة على ضفاف "ساراناك ليك" في جبال "أديرونداك". تنقَّلتْ مُلكيَّةُ العقارِ هذا مرَّاتٍ عدَّة بعَدَ وفاة "لويسون"، إلى أن اشترَتْها "يونغ لايف" في عام ١٩٦٩ وأعادَتْ تخصيصها لتكونَ مُنتجَعًا ومركزَ مؤةَرات. ومثَّلَ صَيْفُ عام ١٩٧٠ رَحلةَ الانظلاقة للمُخيَّم الكبير.

قرَّرَ "آر. سي." أنَّهُ سيعِظُ سلسلةً مُؤلَّفةً من خمسةِ أجزاءٍ عن قداسةِ الله.

### الفصلُ الرَّابع

# هيئةُ خدماتِ ليجونير

"إنَّ هيئةَ خدماتِ اليجونير' هي للتَّعلُّم". "مجلَّةُ "تايبلتوك"

يبدو فِهْرَسْت الأمكِنة التي شكَّلتْ "آر. سي." لغاية هذه المرحلة من حياتهِ، شبيهًا بهذا الشكل البيانيّ:

```
"بيتسبرغ"
المسارحُ الإفريقيَّة والإيطاليَّة للحربِ العالَميَّة الثَّانية
"فوربز فيلد"
"بليزينت هيلز"
"نيو ويلمينغتون"
"أمستردام"
"أمستردام"
شقَّةٌ في "بوسوم"، هولندا
"نيو ويلمينغتون" (مُجدَّدًا)
"نيو ويلمينغتون" (مُجدَّدًا)
```

صَفُّ مدرسة الأحد في الكنيسة المشيخيَّة في "أوريلاند"، مدينة "سينسيناتي"

إِنَّ المَكانَ الذي يأتي تاليًا هو المَكانُ الأوحدُ الذي ارتبطَ بِاسْمِ "آر. سي. سبرول" وحياتِه. لقد سُمِّيتْ بلدةُ "ليجونير"، الواقعة إلى الغربِ من ولاية بنسلفانيا، نسبةً إلى "فورت ليجونير"، التي بدورها سُمِّيتْ نسبةً إلى "جون (جين-لويس) ليجونير"، المُنتمي إلى عائلة "هيوغونوت" المَنفيَّة. شقَّ "جون ليجونير" طريقهُ عبْرَ رُتَبِ الجيش البريطانيّ حتَّى وصولهِ إلى رتبةِ القائدِ الأعلى في عام ١٧٥٧، الصِّفة التي تتمتَّعُ بها الملِكة (أو الملِك) الآن. قبْلَ أن تكونَ "فورت ليجونير"، كانت تُعرَفُ بِ "فورت لويالهانًا". في نوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ١٧٥٨، غادرَ الجنرال "جون فوربز" "فورت لويالهانًا" وزحفَ باتَّجاه "فورت دوكيسني" على ضفافِ نهر "أوهايو"، وهي التي يُسَيطِرُ علَيْها الفرنسيُّون. لم تقعْ أيَّةُ معركةٍ؛ فالفرنسيُّون أدركوا أنَّهم فاقوا الآخرين عددًا بصورةٍ كبيرةٍ جدًّا، فجَّروا الحصن وتراجَعوا عبْرَ نهر "فورت دوكيسني" "فورت بيتْ"، نسبةً إلى "وليَم بِيتْ"، الجَدّ، الذي كان رئيسًا للوزراء "فورت لويالهانًا" نسبةً إلى الاسم السَّابق ذِكرهُ "جون ليجونير"، آنذاك، وكذلك تسمِيَةَ "فورت لويالهانًا" نسبةً إلى الاسم السَّابق ذِكرهُ "جون ليجونير"، الضَّابط الأعلى رتبةً لَدَبْه. "

يُحيطُ بالحصنِ والبلدةِ وادٍ يُدعى وادي "ليجونير"، تمامًا في وسطِ جبال "ألغيني"، التي هي جزءٌ من سلسلةِ جبال "الأبَّلاش" والتي تُؤمِّن مناظِرَ بانوراميَّةً ساحرةً جدًّا. كما ذُكِرَ آنِفًا، كانت لدى الكثير من العائلات الغنيَّة في بيتسبرغ بيوتًا عتلكونها في وادي "ليجونير".

من بَيْت "دورا هيلمان" المُشرفِ على قِمَّة أحدِ أعلى الجبال في المنطقة، عاينَتْ العقارات التي امتلكها زوجُها الصِّناعيُّ صاحبُ النُّفوذ الكبير، "ج. هارتويل هيلمان"، وتطلَّعتْ إلى "هيلتوب فارم". كان لدَيْها اهتمامٌ جادٌ بالخدمة في بيتسبرغ وفي غربِ بنسلفانيا ودعمَتْ لائحةً طويلةً من المُؤسَّسات، بما فيها تلكَ المعروفة بِـ "يونغ لايف".

في عام ١٩٧٠، عندما دُعِيَ "آر. سي." للتَّكلُّمِ في مؤمّر "يونغ لايف" على ضفافِ "ساراناك ليك"، كانت "دورا هيلمان" هُناك، وكانت مُتأثِّرة جدًّا بهذا المُعلَّم الحيويِّ الشَّابِّ حتَّى إِنَّها سألتهُ عمَّا يُريدهُ بشدَّة إذا ما قُدِّمَ إليه أيُّ شيءٍ. فأخبرها أنَّه يحلُمُ بأن يكونَ لهُ مركزٌ للدِّراسة، حيث يُحكنُهُ والآخَرين التَّعليمَ في شتَّى الموضوعات التي تدورُ جميعها في فلَكِ الموضوع الأوحَد: اللَّهوت. قبْلَ انعقادِ المُؤمّر، كان كُلُّ من "جون غيست" والدُّكتور "روبرت لامونت" و"رِيد كاربنتر" قد تكلَّموا بالفعل إلى "دورا" بشأنِ ابتداءِ مركز للدِّراسة في بيتسبرغ، وكان "آر. سي." تحديدًا في فكرهم لِيُديرَهُ. هُمْ، كما "آر. سي."، تخيَّلوا أنَّ هذا

٧٥ انظُر "الحربُ من أجل الإمبراطوريَّة في غربِ بنسلفانيا" ("ليجونير"، بنسلفانيا: "فورت ليجونير أُسُّوسياشن"، ١٩٩٣).

المركَز للدِّراسـة سيكونُ في قلْبِ مدينة بيتسبرغ، على الأغلَبِ في ضواحي "أُوكلانـد"، وتحديدًا بالقربِ من جامعـة "بيتسبرغ" وجامعـة "كارنجي-ميلُّون". كان هذا "مارس هيلز" بالنِّسبةِ إلى "آر. سي.".

كان ذلك في أواخر صَيْف عام ١٩٧٠، وقد وُضِعتْ الدَّواليب تحت العجلة وبدأت بالتَّحرُّك بالفعل.

#### اثنان وخمسون هكتارًا

حَلُمَ "آر. سي." مِركَزٍ للدِّراسة في قلْبِ مدينة بيتسبرغ الأكاديميّ، لكنْ كانت لدى "دورا" خُططُ أُخرى للمكان. فقد وضعتْ نُصْبَ عَينَيْها عقارًا تبلغُ مساحتهُ اثنَيْن وخمسينَ هكتارًا معروضًا للبَيْع ويبعدُ فقط نحو كيلومترَين أو ثلاثةً من مزرعتها الخاصَّة في "هيلتوب فارم"، فقرَّرتْ شراءَه. كان في المكان بناءٌ مُتآكِل مهترئ، وبَيْتٌ حجريٌّ بالقربِ من المدخل. وفي أُفُقِ المنزلِ، انتشرَتِ الأشجار والصُّخور والبراري العُشبيَّة الخضراء المُتناثرة هُنا وهُناك، إضافةً إلى الحقول وبِرْكة مياه.

كانت البلدةُ الأقرب، التي تبعدُ نحو ثلاثة كيلومترات بالسيَّارة، تُدعى "ستولزتاون"، وبتعدادِ سُكَّانٍ ناهزَ المئتَيْن، وبتقاطُعها الوحيد الذي لا يتطلَّبُ حتَّى وجودَ إشارةٍ ضوئيَّة. كانت تبعدُ بلدةُ "ليجونير" نحو تسعة عشر كيلومترًا. أمَّا بيتسبرغ فكانت تبعدُ نحو ثمانين كيلومترًا إلى جهةِ الشِّمال الغربيِّ. والقَولُ إنَّ العقارَ الذي اشترتْهُ "دورا هيلمان" يقعُ في وسطِ منطقةٍ خالية، إغَّا هو صحيحٌ جدًّا على أرض الواقع.

على مدى أشهُرِ فصْلِ الشِّتاء من عام ١٩٧٠، وفصلِ الرَّبيع من عام ١٩٧١، كانت لدى "دورا" خُططُ للمنزل المُؤلَّفِ من طابقِ واحد، حيثُ إنَّها بدأت بتنفيذها وبالبناء. فقرَّرت هَدْمَ الجدران المُخيطة بغرفة الجلوس وغُرفة الطَّعام وغُرفة العائلة. فبدَمْجِ المساحات لهذه الغُرف الثَّلاث، تستطيع المساحة الجديدة أن تضُمَّ مجموعاتٍ من خمسةٍ وثمانين شخصًا تقريبًا، إذا ما احتَشَدوا معًا. أُبقِيَتْ جُدران غُرفة النَّوم صالحة، وسُمِّي هذا المبنى لاحقًا "بَيْتَ المُحاضرة". سيكونُ منزلًا لعائلة "سبرول" إضافةً إلى كَونهِ مقرًّا للمُحاضرات في مركز الدِّراسة، ومكانًا عمليًّا فعًالًا لمكاتبِ هيئة خدماتِ "ليجونير". وأُطلِقَ على المبنى القائم عنْدَ المدخل اسمَ "البَيْت الحجريّ". وشكَّلَ كُلُّ هذا ما يُعرَفُ بِ "مركز الدِّراسة في وادي 'ليجونير" في عام ١٩٧١.

٧٦ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٣ يونيو/حَزيران، ٢٠١٧.

في هذه الأثناء، كان آلُ "سبرول" مُنشغِلين، وكانوا يوظِّبون منزلهم في "سينسيناتي"؛ ستكونُ هذه أشبَهَ بالنَّقلة التَّاسعة (على مدى أحدَ عشرَ عامًا). التقى "آر. سي." "فرنسيس شيفَر" ليتعلَّمَ ما مَيسوره من اختبار "شيفر" مع "لابري فيلوشيب". كان "شيفر" قد أخبرهُ في ما مضى أنَّ الأمرَ الوحيد الذي يجب أن يتنبَّه وا إليه هو مقدار ما ستكون عليه مثل هذه الخدمة شموليَّةً لعائلة "سبرول". كانوا عمليًّا يُدخلونَ أنفُسَهُم في مُهمَّة تدومُ على مدار السَّاعَّة طَوالَ الأُسبوع. سيكونُ هُناكَ أُناسٌ في منزلهم يتناولون الوجبات، طَوالَ اللَّيالي ولساعات مُتأخِّرة، وفي نهاية الأُسبوع. لاحظَ "آر. سي." أنَّه بينما كان مركَزُ "لابـري" كرازيَّ الطَّابِع بصورة أساسيَّة في خدمته، سيكونُ مركزُ الدِّراسة مُوَجَّهًا إلى حضور مسيحيٍّ ما ومُركِّزًا أكثر على التَّعليم المسيحيّ. ومعَ ذلك، فقد كانت هُناك تشابُهاتٌ كثيرةٌ بَيْن الجَهْدَيْن، وكان "آر. سي." شاكرًا لِـ "شيفر" على نصيحته. سُرعانَ ما لاحظَ كُلُّ من "آر. سي." و"فيستا" أنَّ ما حذَّرَ منه "شيفر" كان دقيقًا وصحيحًا. في ذلك الشِّتاء والرَّبيع، أجرى "آر. سي." رحلات عدَّة بالسيَّارة مـن "سينسـيناتي" إلى بيتـسبرغ للاجـتماع بـ "غيسـت" و"كاربنتر" و"لامونـت"، إضافةً إلى آخَرين من أجلِ وضْع الأرضيَّة الضروريَّة لمركّز الدِّراسة. واجتمعَ أيضًا مع مسؤولين في "إلي لِيلي فاونديشـن" للحصـولِ على منحـةِ ماليَّـة. بيـنما أمَّنـتْ "دورا" العقـار، كانـت الحاجةُ لتأمين تكاليفِ البناء التَّشغيليَّة، ما تزالُ موجودة. سوفَ يُؤسِّسُ مركَّزُ الدِّراسة لأرضيَّةِ من المانحين- كما يُعبِّرُ "آر. سي." بكلِماته: "ابْن اللَّائحة، ثمَّ تكلُّم مع اللَّائحة". وسوفَ يُعودُ بعضُ الرَّيْع من تكاليف التَّسجيل الصَّغيرة من الصُّفوف والموادِّ المقدَّمة. ستستغرقُ هذه الجـداول مـن المداخيـل بعضًـا مـن الوقـت ليَـحينَ حَصادُهـا. بـدَت الأربـاح من المنحـة واعدةً بالاجتماعات الأوَّليَّة واللَّاحقة مع "إلي لِيلي فاوندايشن". لكن، قُبَيْلَ مُغادرة عائلة "سبرول" "سينسيناتي"، ورَدَهُم اتُّصالٌ من المُؤسَّسة حاملًا خبَرًا غير مُرحَّبِ به مفادُهُ أنَّ مركَزَ الدِّراسة لنْ يحصلَ على المنحة المذكورة آنفًا. وكان هذا التَّحدِّيَ الأوَّلَ الماليَّ الأساسيّ، لكنَّه ليس الأخبر، الذي تعرَّضَ له آلُ "سبرول" ومركَّزُ الدِّراسة أيضًا.

مع الانتهاءِ من بناءِ المنزل، أرسلتْ "دورا" المفاتيحَ إلى عائلةِ "سبرول" بالبريد. انتقلَتِ العائلة وافتتحتْ مركزَ الدِّراسة في وادي "ليجونير" في عام ١٩٧١. عندما وصلوا إلى المكان، كانت "دورا" قد تركتْ لهُم هديَّةً ترحيبيَّة دافئة: زَوجًا من فصيل الكلاب الألمانيَّة "شيبهيردز". لقد كانا أخًا وأُختًا وُلدا في أحَدِ الشَّعانين، لِأُنثى تمتلكها "دورا" وذَكرٍ من السيهيروز". كانت لدى الكلبَيْن خارطةُ نَسَبٍ شبيهةٌ بمالكيهم البشَريِّين. وقد سمَّتهُما "دورا": "ميلُونز". كانت لدى الكلبَيْن خارطةُ نَسَبٍ شبيهةٌ بمالكيهم البشَريِّين. وقد سمَّتهُما "دورا": "هلّلويا" و"أُوصَنَّا"- كان "هلِّي" اسْمَ الأُنثى، و"أُوصِي" اسْمَ الذَّكر، باختصار. كانا بحسبِ تعبير "آر. سي.": "حيوانَيْن هائِلَيْن". امتلكَتْ عائلةُ "سبرول" كلابَ "شيبهيردز" الألمانيَّة من سنة ١٩٧١ إلى حين وفاة الكلبة الأخيرة، واسْمُها "روكسى"، في سنة ٢٠١٦.

كان مركزُ الدِّراسة شركةَ تعاونِ تعليميَّة ومكانًا للتَّعلُّم.

كان "آر. سي." المُعلِّمَ الرَّئيسيّ، وإنْ لم يكُن الحصريّ. كانت "جاكي شيلتون" من بن المُعلِّمن. بدايةً، جاءت إلى مركز الدِّراسة طالبةً في صَيْف عام ١٩٧٥. بحلول شتاء عام ١٩٧٦، كانت تتشاركُ في تعليم مادَّة عنوانها: "تحليلُ ثقافة القرن العشرين". لقد درَّستْ أيضًا موادَّ في الحياة المسيحيَّة والإرشاد، وتابعت دراسات الدُّكتوراه في عِلْم النَّفس في جامعة "بيتسبرغ". هُناكَ أيضًا "ستو بوميغ"، الذي تخرَّجَ في كُلِّيَّة "غوردون-كونويـل" للَّاهوت، وكان قد خدمَ مُحاضرًا إضافةً إلى مركز المُدير التَّنفيذيّ. درَّسَ "بل وايت" مادَّقَيْ عِلْم النَّفس والإرشاد. أمَّا "تيم كاوتش" فدرَّسَ موادَّ مُختلفة وكان مسؤولًا عن الإرشاد المهْنيِّ التَّدريبيِّ للطَّلبة. درَّسَ "آرت ليندزلي" اللَّاهوت والأخلاقيَّات والدِّفاعيَّات. ثمَّ انضمَّ "آرت"، أو "آرثر"، إلى "آر. سي." و"جون جيرستنر" في كتابة "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، الذي نُشرَ في عام ١٩٨٤. مثَّلَ "آر. سي." وهؤلاء المُعلِّمون الآخرون عصَبَ الأساتذة المُتفرِّغين. كما استضافَ مركز الدِّراسة دَوريًّا عددًا من الأساتذة والمُحاضرين الزَّائرين من معاهدَ وكُلِّيَّات وجامعات عدَّة. كان كُلًّا من الكتاب المُقدَّس واللَّاهوت مركَزَ ثِقْل التَّعليم، إضافةً إلى موادَّ في الإرشاد، والتَّدريب العمليّ، والإرشاد الوظيفيّ، والعلاقات، والأخلاقيَّات، والفلسفة وتعليم الرِّياضة البدَنيَّة. قَدَّمَ الْمركزُ دراساتِ كتابيَّةً أُسبوعيَّة، وبرامِجَ دراسةٍ وُضِعت تحديدًا لتشملَ فتراتٍ تتراوحُ ما بَيْنِ الأُسبوعَيْنِ والسَّنتَيْنِ، وأخيرًا، موادَّ لنظام السَّاعات الجامعـيّ. زارَتِ المركَزَ مجموعاتٌ كنسيَّة في نهاية الأُسبوع، وكان البرنامجُ المُفضَّل لـدي الجميع "غاب-فيسـت"، الـذي كان يُقدَّم مساء كلِّ إِثنَيْن، حيث لم يكُنْ هُناكَ أيُّ سؤال بعيد المنال. تراوحَ طلبةُ المركز بَيْن اليافعين وصولًا إلى المُتقاعِدين.

كان أحَدُ هؤلاءِ اليافعين يتمشَّى بجوار موقِفِ للسيَّارات تَابعٍ للمُجمَّع التِّجارِيِّ المُولى التي بُنِيَتْ في بنسلفانيا. اقتربتْ مونروفيل مول"، وهو أحَدُ المُجمَّعات التَّجاريَّة الأُولى التي بُنِيَتْ في بنسلفانيا. اقتربتْ سيًارةٌ مارَّة من هُناك ملآنةٌ بيافعين من رُفقائه، وقد عرفَ بعضًا منهم فقط. قالوا لهُ: "نحنُ مُتَّجهون إلى دراسة الكتاب المُقدَّس في الجبال. هل تُريد مُرافقتنا؟". دخلَ السيَّارة، وهكذا انطلقوا جميعًا على طريقِ "بنسلفانيا تيرنبايك". بعْدَ بضعةِ كيلومتراتٍ من مَخرج "دونيغال"، توقَفوا أمام مركز الدِّراسة، ثمَّ كان جالسًا عاقِدَ الرِّجلَيْن على أرضِ غُرفة الجلوس التي لِـ "آر. سي. سبرول"، مُستمِعًا تعليمًا لم يسمعْ مثيلَه قطّ. عاد ذلك اليافعُ وكرَّر زياراتهِ مراّتٍ عدَّة، ثمَّ تابعَ دراستهُ في الهندسة، وانتقلَ أخيرًا إلى مدينة "دنفر"، في ولاية كولورادو. وبوصفه عَلمانيًّا، كان يُعلِّمُ أحيانًا في صفوف مدرسةِ الأحد، وكان يُؤسِّسُ لعائلةٍ يُربيها. عندما كان "آر. سي." يبثُ برنامجه عبْرَ أثيرِ الرَّاديو بعْدَ عقودٍ قليلةٍ لاحِقة، استمعَ إليه عندما كان "آر. سي." يبثُ برنامجه عبْرَ أثيرِ الرَّاديو بعْدَ عقودٍ قليلةٍ لاحِقة، استمعَ إليه يوميًّا. وهُكِنُ سَرْدُ تلكَ القصَّة وشبيهاتها مرارًا وتَكرارًا آلافَ المُرَّات.

#### الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد

كان وادي "ليجونير" مكانًا يصعبُ الوصولُ إلَيْه، الأمر الذي كان يزدادُ صعوبةً في أيَّام الشِّتاء عنْ دَ تراكُمِ الثُّلوج. لكنَّ انعزالهُ سمحَ للطلبةِ بالتَّركيز، دون مُشتِّتات، على الموضوع وعلى النَّاس في مركز الدِّراسة. كان مُهِمًّا لِـ "آر. سي." أن يأخذَ تعليمُ اللَّاهوت حيِّزَ مكانتهِ في سياقٍ وثيق الصَّلة بالحياة العمليَّة. لقد استمتعَ بالتَّعليم، واستمتعَ بأوقاتِ الصَّلاةِ أيضًا، كما استمتعَ بالوجَباتِ وبالألعابِ الرِّياضيَّة الهائلة. كان مركزُ الدِّراسة قريبًا عا يكفي من بيتسبرغ لِـ "آر. سي." ليكونَ لهُ تأثيرٌ كبيرٌ في المدينة.

كانت السَّبعينيات من القرن العشرين ذلك الوقت. كان هذا زمنَ الهبِّيِّين و"وودستوك" والثَّورة الجنسيَّة. كانت هذه ثقافة "الاستماع والإثارة والثَّورة". بدَتِ السَّبعينيَّات كأنَّها زمنٌ كان النَّاس فيه مُتسمِّرين بالحاضر ومُريدين ألَّا يكونَ لهُم أيُّ شأنٍ بالماضي. كانت وقتًا عندما عاشَ النَّاسُ آنيًّا، مُتجاهلين أو غير مبالين بتَبِعاتِ المُستقبل، أو حتَّى بالمُستقبل. وكانت أيضًا ثقافة الكنيسة المَخفيَّة العاملة، والحركة التي حملت اسْمَ يسوع عاليًا. كثيرونَ من الشَّباب، المأسورين بدايةً بالثَّورة الثَّقافيَّة، خلَصُوا في الاحتفالات أو على الطَّريق أو أمامَ إحدى واجِهات الكنائس في المُدن الأميركيَّة. ثمَّ انتهى بهم المطاف في مركز الدِّراسة لِيُعلَّموا ويُتلمَذوا.

كان "آر. سي." مُهتمًّا بحركةٍ ثقافيَّةٍ مُضادَّة كانت في جذورها لاهوتيَّة وكنَسيَّة. في تبويبهِ المنشورِ في العدد الثَّاني من مجلَّة "تايبِلتوك"، المأخوذ من ١ يوليو/مَّوز، ١٩٧٧، تناوَلَ "آر. سي." مسألةَ الثَّورة الجنسيَّة. فطرحَ السُّؤالَ التَّاليَ بعْدَ أن فهْرسَ وجمعَ بياناتٍ تسبَّبتْ فيها الثَّورة الجنسيَّة: "كيف يتعاملُ المسيحيُّ مع كُلِّ هـذا؟". ثمَّ قـدَّمَ الآتى:

"في التَّحليل الختاميّ، يستمرُّ إلى جانبنا الرَّادع الذي ابتدأناه: قداسةُ الله وسُلطانهِ الذي يُوصي بالطَّاعة من قِبَلِنا. نحنُ نحتاجُ إلى رؤيةٍ جديدةٍ واضحةٍ عن شخصيَّةِ الله، ونحتاجُ إلى تشجيعٍ من المُجتمع المسيحيِّ ليكون مثالًا، كما نحتاجُ لأن نرى 'الطَّريقَ الأمثل'... إنَّ كيفيَّة تعامُلنا، نحنُ المسيحيِّين، مع الثَّورة في الحاضر، سيدومُ إلى الأبد"."

٧٧ "آر. سي. سبرول"، "الحـاضِرُ الآن يـدومُ إلى الأبـد: الثَّـورةُ الجنسـيَّة والمسـيحيِّ"، مجلَّـة "تايبِلتـوك"، المُجلَّـدُ الأَوَّل، ١ يوليو/ةُ ُّـوز، ١٩٧٧، ص. ٢.

لم يكُن آلُ "سبرول" وحيدين في العملِ في مركزِ الدِّراسة، حيث انتقل "جيم" و"كاثي تومبسون" من "سينسيناتي" للعملِ معهم. كان "جيم" مُديرًا تنفيذيًا في "بروكتر آند غامبل"، وجمعَ للاستعارة مكتبةً من أشرِطة الكاسيت المُدمَجة للتعليم الذي قدَّمَه "آر. سي." على أشرطة مغناطيسيَة سي.". ساعَد في الأُمور اللُّوجستيَّة وسجَّل أيضًا تعليمَ "آر. سي." على أشرطة مغناطيسيَّة من بكرةٍ إلى بكرةٍ، ثمَّ أشرف على إنتاج الأشرطة المُدمَجة وتوزيعها. بعْدَ بضْعة سنواتٍ، اشترتْ هيئة خدماتِ "ليجونير" البيانات السَّابقة من عائلة "تومبسون"، واستحوذتْ على خدمة الأشرطة المُسجَّلة. أُضِيفَتْ إلى الكتالوج أشرِطة الكاسيت المُدمَجة الأُخرى للمُعلِّمين في مركز الدِّراسة. كانت أشرِطة الكاسيت المُدمَجة تُرسَلُ إلى جميع أرجاء الوطن من بَريدِ البلدة الصَّغيرة "ستولزتاون".

انضم "ستيف" و"جانيس غوودر" أيضًا إلى فريق العمل في "ليجونير". كانت "جانيس" المُحرِّرة الأُولى لِرسالةٍ إخباريَّة كانت تصدرُ من مركز الدِّراسة. واحتوى المُجلَّدُ الأوَّل، الذي نُشِرَ بتاريخ ١ يونيو/حَزيران، ١٩٧٧، على سِتُ صفحاتٍ ذاتِ مقاس ١١×١١ إنشًا، مَطويَّة عند الوسط ومكبوسة لتكوِّنَ رسالةً من اثنتَيْ عشَرة صفحة. أُرسِلتْ بالبريد إلى نحوِ مئة شخص، إضافةً إلى مئة نُسخة أُخرى كانت تُوزَّعُ في مركز الدِّراسة. نُشِرَتْ شهريًا بواسطة هيئة خدماتِ "ليجونير" منذُ ذلك الحين تحتَ عنوانها الأصليّ، "تايبلتِوك". تضمَّنَ ذلك العددُ الأوَّل عمودًا تبويبيًّا كُتِبَ بِقلَم "آر. سي.". عَنْونَ عمودَهُ كالآتي: "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد". كانت الحَلْقةُ الأُولى للعمود "جيلَ البيبسي"، وكان المنظورُ العالَميُّ السَّائدُ للعَلمانيَّة النَّها مُتمسًّكةٌ بأنَّ الوقتَ الحاليَّ (الآن) يُحسَبُ ويُنظَرُ إلَيْه على أنَّه الآن. اختلفَ منظور "آر. سي." عن ذلك؛ ففي مُعارضتهِ أكَّدَ بدلَ ذلك أنَّ الحاضِرَ الآن يدومُ إلى الأبد.

كانت الصِّيغة لتلك السَّنوات الأُولى لانطلاقة مجلَّة "تايبِلتوك" قصَّةً تصدَّرتْ الصَّفحة الأُولى؛ عمودُ "آر. سي." المُبوَّب على الصَّفحة الثَّانية؛ سِيرةُ حياة تلميذٍ أو اثنَيْن؛ مقالةٌ تُكتَبُ بِقلَم مُعلِّمٍ في فريق العمل تتناولُ عادةً موضوعًا كتابيًّا؛ صفحةٌ تتناولُ لقاءً مع أحدِ العاملين في مركز الدِّراسة بهدفِ تشخيصه؛ ثمَّ صفحتَين متقابلتَين في الوسط للإعلانِ عن سلسلة المُحاضرات المقبِلة والحلقات الدِّراسيَّة التي ستُعرَضُ في مركز الدِّراسة؛ تليهما صفحةٌ تتضمَّنُ عروضَ خدمة "ليجونير" للأشرِطة المُسجَّلة؛ ثمَّ جوابُ "آر. سي." عن سؤالٍ ما في قِسْمٍ عُنُونَ: "اسأل 'آر. سي.". ثمَّ جاءت بعضُ أجزاءٍ إخباريَّة عن مركز الدِّراسة في عمودٍ مُعَنُون: "ذا فيلد ماوس". هُنا، مكنك أن تعرفَ مثلًا أنَّ "شيرِّي سبرول' هي في المدرسة الإعداديَّة، ولدَيْها رخصةُ سَوقِ لِمُبتدئةٍ في القيادة. فجيدوا عن الطَّريق، يا

أصحاب!". " في عمود آخَر، يمكنك أن تعرفَ أنَّ لدى "آر. سي." بذلةً خاصًّة للمشي بغير إسراع، وأنَّه يُمكن رؤيته يتمشَّى حولَ الطُّرقات المُحيطة بالتِّلال ضمْنَ وادى "ليجونير"، أو يؤدِّي حركاتِ رياضيَّةً من على شُرفته. طريفٌ وجذَّابٌ هو عمودُ "ذا فيلد ماوس"، الذي قدَّمَ إلى النَّاس إحساسًا بأنَّهم موجودونَ هُناك، وهذا ما استمتعَ به النَّاس كثيرًا في ما خصَّ مركزَ الدِّراسة. لقد كان التَّعليم، ومعَه أيضًا الرُّوح الجماعيَّة، والمضمون، والمكان بِحَدِّ ذاتهِ كان خاصًا جدًّا لجميع الطلبة الذين زاروا المكان. لم يكُنْ هُناكَ أَحَدٌ آخَر يفعلُ أيِّ شيء شبيهٍ بهذا. بمعنَّى ما، رأى "آر. سي." مركزَ الدِّراسة كأنَّه جسرٌ يَسُدُّ فجوةً ما- الفجوةُ ما بَيْن مدرسة الأحد وكُلِّيَّة اللَّاهوت. لم يكُنْ "آر. سي." مُهتمًّا ببَدِّ معهد للَّاهوت. في الواقع، أُرهِقَ "ستيوارت بابَّاج" جرَّاءَ مُحاولاته إقناع "آر. سي." ليكونَ رئيسَ كُلِّيَّة اللَّاهوت في فيلادلفيا، عندما انتقلت "كونويل" إلى "ماساتشوستس" واندمجت بـ "غوردون"، لكنْ دون جدوى. كانت هُناك فكرةُ مشروع للبدءِ بكُلِّيَّةِ للَّاهوت في وسطِ فيلادلفيا، يكونُ مركزًا يُستخدَمُ بصورة أساسيَّة في خدمة الرُّعاة الذين يخدمون هُناك بالفعل. لم تكُنْ لدى "آر. سي." الرَّغبة في القيام بذلك. لقد خلَّفَ وراءه الأكاديميَّة إلى غَيْر رَجعة. كان "آر. سي." قلقًا أيضًا بشأنِ تزايُدِ اللِّيبِراليَّة التي شوَّهت بعضًا من المعاهِد والكُلِّيَّات التي كانت يومًا ما إِعانيَّة وعقائديَّة، مثل كُلِّيَّة "بيت سبرغ" للَّاهوت، أو "برينستون". في الوقتِ ذاته، لاحظَ "آر. سي." أيضًا أنَّ عددًا كبيرًا من العَلمانيِّين الشَّبابِ والبالغين، على حَدٍّ سواء، كانت لدَيْهِم رغبةٌ في تعليم فلسفيٍّ ولاهويٍّ وكتابيٌّ عميق. قد يرغبُ بعض الأشخاص في السَّعي نحو نوعٍ ما من الخدمة الثَّابِتة، إلَّا أنَّ الكثيرين ليسوا كذلك. لقد كانوا يُحضِّرون لأعمال في مجالات أُخرى لكنَّهم أرادوا أن يكونوا مسيحيِّين فطِنين مُثقَّ فين. وضعتْ "فيستا" المقصدَ الكامل وراء "ليجونير" باختصار عندما قالت إنَّهم أرادوا أن يكونوا في مكان حيث يتمكَّن النَّاس من الحصول على أجوبة موثوقة موزونة كتابيَّة، وأجوبة إعانيَّة أمينة.

هُناكَ زوجان آخَران من "سينسيناتي" أحَبًا تعليمَ "آر. سي." هُما "جاك" و"ليندا راولي". كان "جاك" قد تقاعدَ من القُوَّات الجوِّيَّة ثمَّ عمِلَ في شركة "جنرال إلكتريك"، مُشرفًا على برنامجها التَّليفزيوني التَّعليميِّ لميكانيكيِّي المُحرِّكات. استخدمَ التكنولوجيا الحديثة حينها لِمُسجِّلِ فيديو الكاسيت ("في. سي. آر.")، فصوَّرَ وأنتجَ أشرِطة التَّعليم للميكانيكيِّين والمُهندسين، وترأِّسَ فريقًا لإنتاج فيديوهاتٍ توجيهيَّة خطوةً بخطوة. في فصْلِ الصَّيْف، والمُهندسين، وترأِّسَ فريقًا لإنتاج فيديوهاتٍ توجيهيَّة خطوةً بخطوة. باحاك" معهُ آلةً أراولي" عُطلها في مركز الدِّراسة. ذاتَ مرَّةٍ في عام ١٩٧٤، جلبَ "جاك" معهُ آلةً التَّسجيل وسألَ "آر. سي." ما إذا كان لدَيْه مانعٌ لتسجيلِ حصصِ التَّعليم ليأخذها معه من

٧٨ "ذا فيلد ماوس"، مجلَّة "تايبِلتوك"، المُجلَّدُ الأوَّل، ١ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٧٧.

أجلِ استخدامها في صَفِّ دراسة الكتاب المُقدَّس في "سينسيناتي". كانت سلسلةُ المُحاضرات التي سجَّلها "جاك" تتناولُ موضوع قداسة الله.

زارَ زَوجان من "وتشيتا"، في ولاية كنساس، مركز الدِّراسة. عندما سمِعا عن احتماليَّة التَّسجيل بالفيديو، اشترَيا الآلات التي تصلحُ لاستديو كامل. في هذه اللَّحظة، أعلنَ "جاك" عن تقاعُدهِ من "جنرال إلكتريك"، وانتقلتْ عائلةُ "راولي" إلى "ليجونير" تمامًا. تسلَّمَ "جاك" مركزَ مُدير قسْم الإعلام. كان يُرى خلْفَ كاميرا الفيديو أغلَبَ الأحيان، وسُرعانَ ما بدأت طرودُ الـ "في. سي. أر." تُرسَلُ في أرجاء البلاد حاملةً طابع "ستولزتاون".

كانت تُوجدُ موادُّ قليلةٌ جدًّا لدراسة اللَّاهوت والكتاب المُقدَّس في هذا الوقت. لم يكُنْ أحدٌ يُنتِجُ موادَّ فيديو. وجدَتْ "ليجونير" أنَّ علَيها إعطاء الكنائس آلة الـ "في. سي. أر." لتتمكَّن تلك الكنائس من طلَبِ سلسلةِ أشرِطة الـ "في. سي. أر.". حتَّى إنَّ "ليجونير" أنتجتْ كُتيبًا قصيرًا بعنوان: "هل كنيستكَ مُستعِدَّة لأشرِطة الفيديو؟". كانت هذه قطعةً طليعيَّة، أو تجريبيَّة، لتكنولوجيا رياديَّة.

كانت عائلةُ "سبرول" تشعرُ بالضَّغط المستمرِّ للخدمة، حيث إنَّه لم يكُنْ هنالك مكانٌ يستطيعون اللُّجوءَ إلَيْه في بيتهم الخاصِّ. فإذا أرادوا الخصوصيَّة، كان المكانُ الوحيد الذي يمكنهم الذَّهاب إلَيْه هو غُرفة نومهم. يتذكِّرُ "آر. سي." قائلًا: "قد تأتي نهايةُ أُسبوعٍ من حين إلى آخَر حيث لم يكُن لدَيْنا حلقةٌ دراسيَّة، ولدينا عطلةٌ في يوم أحد. قد يأتي السائحون في مثل هذه الأوقات. لقد أرادوا رؤية مركز الدِّراسة، وأرادوا أيضًا أن يروا المنزل". لا بعْدَ السَّكَنِ مُدَّة ثلاثِ سنواتٍ في بَيْت المُحاضرات، انتقلوا من هُناك. حافظوا على الغُرفِ الكبيرة لغرضِ المُحاضرات وحوَّلوا الغُرفَ الأُخرى إلى مكاتب. بنى "آر. سي." و"فيستا" منزلًا آخَر لكنْ لم يُؤمِّن لهُم ذلك ملاذًا أكثرَ أمْنًا وخصوصيَّة. انتقلتْ عائلةُ "راولي"، وهكذا بنَتْ عائلةُ "سبرول" منزلًا ثالثًا يبعدُ نحو ١٠٨ متر، مُخبًا بين الأشجار في الغابة فوق مساحة ناهـزت "سبرول" منزلًا ثالثًا يبعدُ نحو ١٠٨ متر، مُخبًا بين الأشجار في الغابة فوق مساحة الـ "آر. سي." و"فيستا" لِمُمارسة هوايتهما المُفضَّلة: رقَصُ الصالات (البولروم). كانت لدَيْهم اجتماعاتٌ أسبوعيَّة للعاملين في المنزل، والتي كانت دامًا تُختَتَمُ بالصَّلاة من أجل الطَّلْبات التي كانت ترسَلُ إلى مركز الدِّراسة.

٧٩ "مُذكَّراتُ 'سبرول'"، الحلقةُ الثَّامنة، سُجِّلتْ في عام ٢٠١٤، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

#### إجراءُ الاتِّصالات

طلَبَ أَحَدَ أشرِطة الفيديو شخصٌ يُدعى "مايكل كروماريّ" (١٩٥٠- ٢٠١٧). التقى "كروماريّ" "آر. سي." وسمِعةُ أَوَّلًا عندما زارَ "آر. سي." جامعة "كوفينانت" والكنيسة المشيخيَّة في "لوكاوت ماونتِن"، ذلك الجبل الذي يترجَّح على هِضابِ "تنيسي" و"جورجيا" التي تُطِلُّ على "تشاتانوغا". وكان قد دعا "آر. سي." إلى هُناك راعٍ مُساعِدٌ في الكنيسة. لقد كان ضِمْنَ فريقِ عمل "يونغ لايف" قبْلَ ذهابهِ إلى الكنيسة المشيخيَّة في "لوكاوت ماونتِن". كان واحِدًا من المُؤتمِرين في "ساراناك ليك" في صَيْف ١٩٧٠، ودعا "آر. سي." لِيعِظَ في الكنيسة ويُقدِّم سلسلةً في المُؤتمِرين في تساراناك ليك" في صَيْف ١٩٧٠، ودعا "آر. سي." أيضًا مُحاضرةً إلى رجال الأعمال في "تشاتانوغا"، وتكلَّمَ في قاعة العبادة في جامعة "كوفينانت". كان ذلك بداية رحلاتٍ عدَّة إلى "تشاتانوغا". أحَبَّ "سبرول" والعائلة المدينة والتقوا النَّاسَ الذين أصبحوا أصدقاء دائمين. محرور الوقت، التقوا أعضاءً من عائلة "ماكليلًان"، حيث دعمَتْ مُؤسَّسةُ أصدقاء دائمين. محرور الوقت، التقوا أعضاءً من عائلة "ماكليلًان"، حيث دعمَتْ مُؤسَّسةُ الماكليلَّان" لاحقًا هَيئة خدمات "ليجونير".

كان "مايكل كروماريّ" رئيسَ مجلسِ الطَّلَبة في جامعة "كوفينانت" وخدمَ مُضيفًا لِـ "آر. سي." في تلك الزِّيارة الأُولى. بعْدَ الاجتماع، توجَّهَ "آر. سي." إلى منزل "غوردون هادُّون كلاك" (١٩٠٢- ١٩٨٥) لتناوُل العشاء، وكان هذا شَرفًا كبيرًا لِـ "آر. سي.". كان قد استخدمَ أحدَ كُتُبِ "كلارك"، "من 'طاليس' إلى 'ديوي'"، ليكونَ كتابًا دراسيًّا، وافتكرَ أنَّهُ تحليلٌ رائعٌ لتاريخ الآراء. كان يقِفُ إلى جانبِ الافتراضيُّين عندما تعلَّقَ الأمرُ بالدِّفاعيَّات، وعارضَ كُلَّا لتاريخ الآراء. كان يقِفُ إلى جانبِ الافتراضيُّين عندما تعلَّقَ الأمرُ بالدِّفاعيَّات، وعارضَ كُلَّا من "جيرستنِر" و"آر. سي." في خَطهما التَّقليديّ. في أثناء العشاء، حاولَ "كلارك" أن ينتقِدَ أُسلوبَ "آر. سي."، مُصنِّفًا إيَّاه بالمرتبة ذاتها التي لِـ "توما الأكوينيّ" و"وُورفيلد"، لكنَّ "آر. سي." حسبَ ذلك أعلى مديح. '^

تخرَّجَ "كرومارتي" وشغِلَ مركَزَ المُساعِد الشَّخصيّ لِـ "تشاك كولسون" (١٩٣١- ٢٠١٢). قادَ "كرومارتي" "تشاك" بالسيَّارة إلى اجتماعات وارتباطات عدَّة للتَّكلُّم. في إحدى هذه الرِّحلات الطَّويلة، سألَ "تشاك"، الذي جلسَ في المقعد الخلفيِّ وعمِلَ بينما كانا سائِرَيْن، ما إذا كان مُمكِنًا أن يستمِعَ إلى شريطِ تعليم مُسجَّل كان قد حصلَ علَيْه للتَّو بالبريد. كان التَّسجيلُ سلسلةَ "آر. سي." عن قداسة الله. تركَّزَ انتباهُ "تشاك" على الأوراق التي كان قد جلبها معهُ، لذلك بالكادِ كان يستمِعُ. ثمَّ تدرَّجَ لأنْ يكونَ نِصْفَ مُستمع، ثمَّ وضعَ أوراقهُ جانبًا بالكامل ليستمِعَ جيِّدًا. أخبرَ "تشاك" "كرومارتي" أنَّه يُحبُّ أن يتكلِّم إلى هذا الرَّجُل المدعوِّ "آر. سي. سبرول".

٨٠ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٣ يونيو/حَزيران، ٢٠١٧.

زارَ "تشاك" مركز الدِّراسة، وكانت تلك الزيارة بداية لصداقة وثيقة. استخدمتْ "بريزون فيلوشيب" أشرِطة الكاسيت المسموعة (الأُوديو) وأشرطة الفيديو التي لِـ "آر. سي." لتدريبِ فريق العاملين، كما كانوا يأخذونها إلى السُّجون. بواسطة الصَّداقات التي لدى "تشاك" في واشنطن العاصِمة، دبَّرَ أُسبوعَيْ عملٍ للسُّجناء الفدراليِّين، أُسبوعَيْ من كلِّ عام. لقد أمضوا أُسبوعًا في العاصمة، وكان يأخذهم إلى مركز الدِّراسة للأُسبوع الثَّاني. لم يكُن مركزُ الدِّراسة مكانًا مُؤمَّنًا؛ إذ لا يُوجد سياجٌ أو بوَّابةٌ أو كاميرات. وعلى الرغم من هذا، فلم يحرُّوا بأيًّ حدَثٍ مع السُّجناء في المكان.

خدم "آر. سي." و"تشاك" بصفة عُضْوَيْن في مجلِسَيْ أَحَدِهما الآخَر. بعْدَ النَّجاح العاسِم لكتاب "مولودٌ ثانيةً" (١٩٧٦) أم استمرَّ "تشاك" في تأليف الكُتُب. أعطى مخطوطاته لـ "كارل إف. ه. هنري" و"آر. سي." للتَّدقيق اللَّهوتيّ. كانا صديقَيْن ولدَيْهما احترامٌ عميقٌ أحدهما للآخر. وذاتَ سنة، دعا "تشاك" "آر. سي." و"فيستا" للانضمام إلَيْه لقضاء بعض الوقت من العُطلة في منزلِ "تشاك" في "نابولي". لَو قُدِّرَ لكَ أن تسألَ "آر. سي." عن مدينته المُفضَّلة، لقالَ لك إنَّها "براغ"، لكنَّ المكان المُفضَّل لدَيْه لقضاء العُطلة هو "نابولي". قالَ ذاتَ مرَّةٍ إنَّه ما دام قسًّا في هذه الحياة، فهو يرجو في الحياة المقبلة أن يكونَ ملكًا في نابولي. استمتعتْ عائلةُ "سبرول" كثيرًا بالوقت مع عائلة "كولسون". في مرحلة ما، تحوَّل الحديثُ الى عملٍ، وبدأا يُفكِّران في اندماج بين الخدمتَيْن، "بريزون فيلوشيب" و"ليجونير"، إضافةً إلى عملٍ، وبدأا يُفكِّران في اندماج بين الخدمتَيْن، "بريزون فيلوشيب" و"ليجونير"، إضافةً إلى مجلسَ بهما. سيكونُ الاندماجُ على أساس مُشاركة مُتساوية في كُلِّ شيء.

حملَ "آر. سي." الخُطَّةَ معهُ إلى مجلسهِ، حيث إنَّ الأعضاء كانوا داعمين لها كما كانت خطوطها العريضة المُختصرة مُفصَّلة. وعندما أتوا إلى اجتماع المجلسَيْن معًا، أظهرت التَّفاصيل أنَّ الاندماج لم يكُنْ مُتساويًا. لم يُوافق مجلسُ "ليجونير"، ما عدا "تشاك"، على الخُطَّة. كان اجتماعًا مُحتدِمًا، لكنْ بعْدهُ استمرَّتِ الخدمتان بالعملِ معًا، وظلَّ "آر. سي." و"تشاك" صديقَيْن. \*^

#### قيمةُ الشَّخص

هُناك عُضْوٌ آخَر في مجلس "ليجونير" كان مُدرِّبًا سابقًا لِكُرة السَّلَّة التي مارسها "آر. سي."، السُمهُ "واين ألدرسون"، "أقوى من الفُولاذ: قصَّةُ

٨ "تشارلز كولسون"، "مولودٌ ثانيةً" ("أُولد تابًان"، "نيوجيرسي: "تشوزن"، ١٩٧٦).

٨٢ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٣ يونيو/حَزيران، ٢٠١٧.

'وايـن ألدرسـون"'، التـي نُشرتْ في عام ١٩٨٠. ٨ كان "ألدرسـون" في الأَصْل من "بليزينت هيلز"، منطقة جوار "آر. سي." و"فيستا". كان آنـذاك مُدرِّبًا مُساعِدًا لفريق كُرةِ السَّلَّة في ناد كنَسيًّ في مدينة بيتسبرغ القديمة، وكان "آر. سي." قد لَعبَ لمصلحتهم في المرحلة الثَّانويَّة. لاحقًا، تبوَّأ "ألدرسون" منصِبَ نائب الرّئيس للعمليَّات في "بيترون فاوندري"، مصنَع للفُولاذ كان قريبًا جدًّا من إغلاق أبوابه. جاءَ "ألدرسون" إلى مركز الدِّراسة برفقة مجموعة من الكنيسة لحضور حلقة دراسيَّة. استمتعَ "آر. سي." بالفعل بإعادة لَمِّ الشَّـمْل مع مُدرِّبه السَّابق. شرحَ "ألدرسون" لــ "آر. سي." الوضْع الذي كان مِرُّ به والحالة المُزرية للمصنَع. أرادَ "ألدرسون" أن يضعَ إمانهُ حيِّزَ التَّنفيذ ويُطبِّقَ الأخلاق والنَّظرة الشُّموليَّة الكتابيَّة على المصنَع. ففكَّرَ تفكيرًا حثيثًا في كيفيَّة القيام بذلك. ابتدأ من الرَّكائز الأساسيَّة للكرامة الإنسانيَّة والاحترام. وابتدأ مُقاربة كُلِّ جوانب عمله من ذلك المنظور، وهكذا بدأ مصنَعُ "بيترون" بالتَّحسُّن والتَّغيُّر وأصبحَ ناجحًا جدًّا. تجرَّأَ المُحلِّلون الصِّناعيُّون على استخدام اللُّغة الكتابيَّة للعجيبة من أجل وصْف ما استطاع "ألدرسون" تحقيقهُ. تعوَّدَ "ألدرسون" تسميةَ أُسلوبه "قيمة الشَّخص"، الـذي شـدَّدَ على الكرامـة والاحترام. تُسلسِـلُ سِيرةُ حياةِ "آر. سي." كيـف أنَّ التَّغيُّبَ انحسرَ ليُلامسَ حدود الصِّفْرِ بَيْن العُمَّال، ورافقَ هذا مُستوَّى غير اعتياديٌّ من الإنتاجيَّة. زارَ التَّنفيذيُّون العُمَّال أو أقربائهم إذا ما دخلوا المُستشفى. بدأ "ألدرسون" باجتماع لدراسة الكتاب المُقدَّس بَيْن عُمَّال المصنَع، ونظَّمَ اجتماعات صلاة عنْدَ الفطور لكُلِّ من القوَّتَيْن العُمَّاليَّة والإداريَّة. ففي "بيترون"، مَكَّنَ "ألدرسون" من الإتيان بثقافة الكرامة والاحترام. ثمَّ أرادَ أن ينسخَ هذه التَّجربة في مصانِعَ أُخرى للفُولاذ وضمن طيفِ كبير من الصِّناعات في بيتسبرغ. انضمَّ "آر. سي." إلَيْه ضافرًا جهودَهُ.

انضمَّ إلَيْهما أيضًا "فرنسيس جون سكوماتشي 'الأعسَر'"، مُمثِّلُ للاتَّحاد بالإنابةِ عن "إنترناشونال ستيل ويركرز". قبْلَ ذلك، كان "سكوماتشي" لاعبًا للكُرة في نظام "فارم" لمصلحة نادي "بوسطن ريد سوكس". كانت لدَيْه ملامحُ من اللُّؤم، وطُرِدَ من عملهِ مرَّاتٍ عدَّة، وكان مُنخرِطًا في إضراباتٍ عدَّة. أُرسِلَ إلى "بيترون"، عمليًا، للتَّجسُّ س على "ألدرسون". حضرَ ذلك "الأعسَر" إحدى حلقاتِ درسِ الكتاب المُقدَّس ليرى من قُربٍ ما كان يحصل هُناك بالفعل. وجد نفسه مُنجذِبًا إلى المجيء الثاني، ثمَّ تجدَّد. أصبحَ و"ألدرسون" صديقَيْن بسرعة. عرَّفهُ "ألدرسون" على "آر. سي.". سيُصبِحُ "سكوماتشي" لاحقًا عُضْوًا في مجلس إدارة "ليجونير".

شكَّلَ "ألدرسون"، و"الأعسَر"، و"آر. سي." معًا فريقًا هائلًا. فقـد زاروا الشركات الـكبرى المدرَجة على لائحة أكبر ٥٠٠ شركة في الولايات المتَّحدة "فورتشـن ٥٠٠" في كلِّ بيتسبرغ

٨٣ "آر. سي. سبرول"، "أقوى من الفُولاذ: قصَّةُ 'واين ألدرسون'" ("نيويورك": "هاربر وراو"، ١٩٨٠).

وغربِ بنسلفانيا، وحاضَروا وقادوا حلقاتٍ دراسيَّة بَيْن التَّنفيذيِّين. ثمَّ زاروا قاعات الاتِّحاد في "ستيل فالي" (وادي الفُولاذ). زاروا أيضًا (الإداريِّين) في الصَّباح، ثمَّ العُمَّال في فتراتِ ما بعْد الظُّهْر. تعوَّد "آر. سي." أن يبدأ يومهُ مُرتديًا مِعطفهُ ورَبْطةَ عُنُقٍ. في طريقهِ إلى قاعة الاتِّحاد، كان يخلع مِعطفهُ وربْطةَ العُنُق ويُشمِّر عن ساعِدَيْه. عندما مشَوا عبْرَ الباب المُؤدِّي إلى قاعة الاتِّحاد، كان "آر. سي." مُستعِدًّا وبكاملِ أناقتهِ.

كانت الفِرَق الإداريَّة تأي أحيانًا لزيارة "آر. سي.". فقُبَيْلَ افتتاح مصنعٍ لسيًارات "فولكسفاغن" في "نيو ستانتون"، في بنسلفانيا، حيث كانوا يُصنَّعون الطراز المسمَّى "رابيّيت"، أرسلوا فريقًا مُكوَّنًا من سِتَّةٍ وخمسين مُشرِفًا إلى مركز الدِّراسة لأربعة أيَّامٍ من الحلقات الدِّراسيَّة. فنَّدَ "آر. سي." الموضوع، شارِحًا إيَّاه على النَّحْوِ التَّالي: "إنَّ أحدَ جوانب الألَم العُظمى في المُجتمع هو في العلاقات ما بَيْن العُمَّال والإدارة، وهُناكَ حيث ينجرح النَّاس كثيرًا؛ لأنَّ المشكلات المُرتبِطة بالعمل والوظيفة تُؤثِّر في حياةِ الشخصٍ كلِّها. نحنُ نسعى إلى تخفيف العداوات والعذابات في عالَم العمل". شهِدَ أحِدُ المُشرِفين قائلًا: "جِئْتُ إلى هذه الحلقات الدِّراسيَّة مُتشكِّكًا تمامًا. أمَّا الآن، فأُريدُ أن أكونَ أفضلَ مُشرِفٍ مِكنُني أن أكونَه، وأُريدُ أن أتعلَّم كُلُّ ما في وُسعى عن يسوع وعن الله". "^

كانت لدى مركز الدِّراسة لائحةٌ مُذهِلةٌ من الطَّلَبة. ساعدَ "ريتشاره لينتس" ضِمْنَ فريق العمل ودرسَ هُناك أيضًا. ثمَّ تدرَّجَ ليصيرَ أُستاذًا في اللَّاهوت. علَّمَ "هاوره غريفيث" في كلِّية اللَّهوت المُصلَحة إلى حين مَماتهِ في عام ٢٠١٩. حضرَ "بيل هايبلز" صُفوفًا مُعيَّنة في مركز الدِّراسة. وحصل هذا أيضًا مع "تيموثي كَلِر" وزوجته، اللَّذَيْن درسا هُناك قبْلَ زواجهما. في الواقع، "آر. سي." هو مَن زَوَّجَ "تيموثي" و"كاثي كَلِر". أيضًا، "ريبيكا مانلي"، التي صارت لاحقًا "ريبيكا مانلي بيبيّرت"، درستْ هُناك. ودرس في المركز أيضًا "مايك فورد"، الني درسَ على مدى شهورٍ عِدَّة، أيضًا "راس بوليّم"، الصَّحافيُّ المُخضرَم في "إنديانابوليس ستار" الحاصل على جائزة.

كان "راس" قد تخرَّجَ وعمِلَ بالفعل بِضْع سنواتٍ مُراسِلٍ لِوكالة "أُسُّوشيتيد برس" في نيويورك. بعدما تركَ مركَزهُ، كان "يبحثُ عن فُرَصِ لتطويرِ معرفةٍ أفضل بالكتاب المُقدَّس وتطبيقهِ في مجال الصَّحافة والسِّياسة والثَّقافة والعِرْق وقضايا حَضَريَّة داخليَّة". وجدَ ضالَّتهُ في مركز الدِّراسة، وحضرَ حلقةً دراسيَّة، ثمَّ عادَ أدراجَهُ لدراسةٍ في قراءةٍ مُشرَفٍ علَيْها استمرَّت شَهرَيْن، مُضِيفًا: "أستمتعُ أيضًا بالفُرصة السَّانحة للتَّمشُّي حافيًا حولَ المكانِ

٨٤ ""رابِّيت' في اليجونير"، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الثَّاني، أبريل/نيسان ١٩٧٨، ص. ١.

هُنا، ولأُشذِّبَ عددًا لا يُحصى من الأخشاب". أم كانت "لي بيكر" تُفتَّشُ عن مكانٍ يُساعِدُها في إيجادِ رابطٍ ما بَيْن الكتاب المُقدَّس والفَنِّ، لا سيَّما أنَّها حاصلة على شهادة البكالوريوس في إيجادِ رابطٍ ما بَيْن الكتاب المُقدَّس والفَنِّ، لا سيَّما أنَّها حاصلة على شهادة البكالوريوس في الفنون الجميلة. حضرتْ إلى مركز الدِّراسة سبْعَ مرَّاتٍ، وفي كُلِّ مرَّة كانت تقول إنَّها ستعودُ مُجدَّدًا. كتبتْ بشأنِ مركز الدِّراسة ما يأتي: "إنَّ شَهِيَتي للقراءة أُوقِظتْ، وكسِبْتُ رؤيةً ثمينة في كيفيَّة وصولِ الثَّقافة إلى الدِّرك الذي وصلتْ إلَيْه ومسؤوليَّتنا في فَهْمِ ما تُفكِّرُ فيه ثقافتنا". أم

أرادَ الطلبةُ الجامعيُّون الذين أتوا إلى مركز الدِّراسة المزيد، وسُرعانَ ما تواصَلَتِ الجامعات مع "آر. سي." طالِبةً إليه تقديم موادَّ بنظامِ السَّاعات للفصْلِ الدِّراسيِّ الذي بدأ في يناير/كانون الثَّاني. ستمنحُ نحو اثنتَي عشرةَ جامعة مُنتشِرة في غرْبِ بنسلفانيا وتمتدُّ نحو أُوهايو، اعترافًا بالموادِّ التي يدرِّسُها "آر. سي.". تسجَّل الكثير من الطلبة من جامعة "جِنيف" وجامعة "وستمنستر"، إضافةً إلى أماكِنَ أُخرى، في موادِّ الفلسفة أو الكتاب المُقدَّس، ثمَّ حملوا معهم ساعاتهم الدِّراسيَّة المُعترَف بها.

يتذكّرُ "آر. سي." كيف تمتّعَ الطلبة بالوقت. كان لدَيْهم فقط صَفٌ دراسيٌّ واحدٌ، لِيُرِكِّزوا علَيْه، وبوجودِ كُلِّ هذه الثُّلوج المُحيطة، كان في وُسعهم تمضية بعض الوقت في التَّزلُّج. استمتعَ "آر. سي." بتعليمهم أيضًا؛ فقد اكتشفَ أنَّ الطلبة الجامعيِّين قابلون جدًّا للتَّعلُّم. من ناحية أُخرى، كان لدى طلبة المعاهد اللَّاهوتيَّة اهتمامهم العمليَّ والعائليَّ الذي يُشتُّتَ انتباههم، وكما لاحظَ "آر. سي."، كانوا غالِبًا مُتمرِّسين وراسخين في مواقفهم وآرائهم. أمَّا الطلبة الجامعيُّون فكانوا كالإسفنج الجاذِب والشَّديد الامتصاص، وأحَبَّ "آر. سي." تحدِّي التَّاثير فيهم.

من بَيْن جميع الطُّلَاب الذين أتَوا إلى مركَزَ الدِّراسة، كان أَحَدُهم يُدعى "هارفي" بارزًا في ذاكرة "آر. سي.". كان لدَيْه مرَضُ الشَّللِ الدِّماغيّ، وجاءَ إلى مركَزِ الدِّراسة على مدى بِضْعةِ فصولٍ صَيْفيَّة وبِضْعةِ فصولٍ شتويَّة. وحينما عادَ إلى جامعته، حاولتْ مجموعةٌ من الطلبة الخمسينيِّين شِفاءَ "هارفي". عندما فشِلتْ مساعيهم، أخبروا "هارفي" أنَّهُ لم يُشْفَ لَقِلَةٍ إِهانهِ ولأنَّهُ، على الأرجَح، ليس مؤمنًا بالمسيح. في المروّة التَّالية التي جاءَ فيها إلى لقِلَة إهانهِ أخبرَ "آر. سي." أنَّهُ لم يفتقِر إلى الإيهان وأنَّهُ كان مؤمنًا بالمسيح. ثمَّ صلَيا معه. أكَدَ لهُ "آر. سي." أنَّهُ لم يفتقِر إلى الإيهان وأنَّهُ كان مؤمنًا بالمسيح. ثمَّ صلَيا معًا. في مكانٍ ما عنْدَ مُنتصَفِ الصَّلاة، صلَّى "آر. سي." هذه الكلمات: "أيُّها الرَّبُّ، أرجوكَ مُدَّ يدكَ المُعينة نحو هذا الرجُلِ لِيفهمَ أنَّهُ مُبرَّدٌ بالكامل في

٨٥ "حياةُ التَّلميذ"، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الأوَّل، ١ سبتمبر/أيلول ١٩٧٧، ص. ٤.

٨ "حياةُ التِّلميذ"، مجلَّة "تايبلتوك".

نظرِكَ، وهـ و لابِسٌ ثوبَ البِرِّ الذي للمسيح". عندما انتهَيا من الصَّلاة، لاحظَ "آر. سي." دُموعَ "هـارفي" تنسـابُ. سـألهُ "آر. سي.": "أهنـاك مشـكلةٌ مـا؟" فأجابَـهُ "هـارفي" قائلًا: "كانت هذه المَّرَّة الأُولى في حيـاتي التـي يدعـوني فيهـا أحَـدٌ مـا رجُلًا". قـال "آر. سي.": "نحنُ نُحِـبُ 'هارفي"" واسـتمرًا بالتَّواصـل على مـدى عقودِ. ^^

دبَّرتْ "ليجونير" أيضًا ترتيبَ ثلاث هوايات لِـ "آر. سي.". الصَّيْد والغُولف والـ "ستيلرز". أقامَ فريقُ الـ "ستيلرز" مُخيَّمًا للتَّدريب في جامعة "سانت فينسِنت" القريبة في "لاتروب"، وكان هذا في ذلك الوقت الذي سَيطرَ فيه فريق الـ "ستيلرز" على المشهد، ليربحوا البطولة في الأعوام ١٩٧٥ و١٩٧٦ و١٩٧٩.

كان غرْبُ بنسلفانيا معروفًا بالصَّيْد؛ فقد حسبَتْ مدارسُ الأقاليم اليومَ الأوَّل من صَيْد الغزلان عُطلة، وأمَّنَت الأرض المُحيطة بـ "ليجونير" الكثيرَ من الفُرَص، وكانت الكلابُ تتماشى مع ذلك دامًّا. كانت الكلابُ الصِّغارِ أيضًا مُشاركة، وكان ذلك أحيانًا عائقًا في تتميم المُهمَّة. لذلك، بهدف إبقاءِ الكلاب في المنزل راضية، كان على "آر. سي." أن يشغِّلَ كاسيتًا تعليميًّا لكي تعتقِدَ الكلاب أنَّهُ في الغرفة وراء بابِ مُغلَق. ثمَّ كان يتسلَّلُ خارجًا عبْرَ نافذة مكتبه، والكلابُ غير مُدرِكةِ أنَّه غادرَ المكان. كانت "فيستا"، في أحيانِ قليلة، تُرافقه إلى الصَّيْد. كانت ناجِحة في إطلاق صَوت شبيه بصَوت البُومة. عندما تسمعُ الأحباشُ نَعيبَ البُوم، كانت تحسبُه إشارةً للنُّهوض ومُزاولة أعمال يومها المُعتادة. ^ ابتدأ "آر. سي. " بلَعب الغُولِ ف بينما كان في كُلِّيَّة اللَّاه وت. بالقرب من شقَّتهم هُناك، كان يوجَدُ مَلعَبُ الغُولف الـذي سـمح للرُّعـاة باللَّعـب مجَّانًا. عندما دخل "آر. سي." للتَّسـجيل في مجـال الرِّعاية، عاجَلهُ ذلك الشَّخص الـذي كان يجلـسُ وراءَ المنضـدة قائلًا: "لا تبـدو راعيًا أو قسًّـا".^^ لم يكُن منظرهُ الخارجيُّ ينسجم مع هذه الصُّورة، فقد كان يذهبُ في الصَّباح الباكر ليجدَ لنفسه كُرات الغُولف التي ضلَّت طريقها في المَلعَب. غير أنَّه كان لدَّيْهم اليسيرُ من المال، كانت هذه الطَّريقة الوحيدة التي يستطيعُ بها اللَّعِب. لقد أحَبُّ الغُولف؛ فليس بعيدًا من موقع مركز الدِّراسة كان يوجَدُ النَّادي الرِّيفيّ لـ "ليجونير" حيث لَعبَ في وقت لاحق. يوجَدُ أيضًا نادي "لاتروب" الرِّيفيُّ الخاصُّ بـ "أرنولد بالمر". ذلك كان المكان الذي التقي فيه "آر. سي." أوَّل مرَّة لاعبَ الغُولف الأسطوريّ. احتفظَ "آر. سي." بصُورة لــ "أرنولد بالمر" في مكتبه، إلى جانبِ صُورةٍ لِـ "لُوثـر" بالتَّأكيد. '

٨٧ "مُذكِّراتُ 'سرول'"، الحلقةُ الثَّامنة.

٨٨ "ستيفن نيكيلس" مع "فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١ مايو/أيَّار، ٢٠١٨.

٨٩ "آر. سي. سبرول"، "الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة" (سانفورد، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠٠٩)، ص. ٨.

٩ "نيكيلس" مع "فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ١ مايو/أيَّار، ٢٠١٨.

كانت تلك هواياتهُ المُفضَّلة. أمَّا مُهِمَّةُ دعوتهِ فكانت قيادة "ليجونير" والتَّعليم والكتابة.

#### الرَّمز

فلنتذكّر أنّه قبْلَ أن يُغادر "آر. سي." جامعة "وستمنستر" لِيُعلّم في جامعة "غوردون"، ولا ألسّم حالاهويّ الشّامل في الصّيف مُستخدِمًا العقيدة الرّسُوليَّة (قانون إيمان الرّسُل) إطارًا للمادَّة. لقد درّسَ باستخدام موادَّ مُشابِهة في "غوردون"، وكان يرجو أن يقومَ بذلك على شكْلِ كتابٍ. كان في وُسعه القيامَ بذلك بينما كان في "سينسيناتي"، حيث نقَّحَ النّصَّ وأرسلهُ إلى شَرِكة النّشر المشيخيَّة والمُصلَحة، وهي ذاتُ الشَّركة التي كان قد عملَ لدَيْها مندوبَ مبيعاتِ كُتُب بينما كان طالِبًا في الجامعة. لقد سمَّى الكتاب: "الرَّمزُ: تفسيرٌ للعقيدة الرّسُوليَّة" في المناب: "الرَّمزُ: تفسيرٌ للعقيدة الرّسُوليَّة" في الناشر مقترِحًا لفِكْرة. مُصمعًمُ جرافيكيّ، تصميمًا مُحتمَلًا للغلاف، الذي أرسلهُ "آر. سي." إلى النَّاشر مقترِحًا لفِكْرة. وإذا نالَ الغلافُ استحسانَ النَّاشِر، عندها يطلُبُ إلى صديقهِ إنهاءَ التَّصميم. نشرتهُ دار النَّشر المشيخيَّة والمُصلَحة بتصميم غلافهِ المبدئيِّ الذي تمَّ إرسالهُ، ثمَّ اكتشفَ "آر. سي." أن مجلَّة "المسيحيَّة اليوم" صنَّفتهُ من بَيْن أكثر الكُتبِ المنشورة أهمِّيَةً في تلك السَّنة. تردَّد صدى ذِكرى كلِمات مُعلِّمة مراقً أُخرى: "لا تدعْ أحدًا يقولُ لكَ إنَّ لك لا تستطيع الكتابة". أهدى "آر. سي." الكتابَ لِـ "فيستا"، بنقْشِ مطبوعِ يحمِلُ هذه الكلِمات:

إلى "فيستا"

بالنسبة إلى الرومان، كانت إلاهة وثنيَّة؛

أمَّا بالنسبة إليَّ، فهي زوجةٌ تقِيَّة.

كان هذا أوَّلَ كتابٍ له، وأهدى كتابَهُ الأوَّل إلى "فيستا"، ودون شكّ، لم يكُنْ ذلك كتابَهُ الأخير، كما أنَّه لن يكونَ الكتابَ الأخير المُهدى إلى "فيستا". لكنْ كان الإهداء في هذا الكتاب هو الوحيد الذي استخدمَ فيه "آر. سي." العبارة: "الإلاهة الوثنيَّة".

٩١ للطَّبعةِ الأُولى عنوانٌ فرعيٌ على الغلاف الأماميٌ مُختلفٌ بالمُقارنة بالعنوان على الصَّفحة الدَّاخليَّة للكتاب. يقرأُ الغلاف الأماميُ التَّالي: "تفسيرٌ مُعاصِرٌ للعقيدة الرَّسُوليَّة"، في حين يُقرأ الآتي على صفحةِ العنوان: "تفسيرٌ للعقيدة الرَّسُوليَّة (قانون إهان الرُّسُل)"، مُستثنِيَةً الكلِمة "مُعاصِرٌ".

في قِسْم التَّمهيد، يستخدِمُ "آر. سي." بضعةَ جُمَلٍ ليشرحَ أُسلوبَهُ وهَطَهُ، مُلاحِظًا أنَّهُ يستخدِمُ أسلوبًا أدبيًّا غير شائع أو مألوفٍ، وأنَّهُ "سعى جاهدًا في حالاتٍ كثيرة لأن يتعاملَ مع قضايا لاهوتيَّة مُعقَّدة جدًّا بأُسلوبٍ يُسهِّلها على القارئ"." كانت هذه أشبَه بالعلامات الدَّالَة على تعليم "آر. سي. سبرول". بينما سعى إلى التَّبسيطِ لِقُرَّائهِ الأعزَّاء، فهو لم يُعاملها بتنازلٍ أو يحطَّ من شأنها بتاتًا. وأحَبَّ أيضًا أن يجعلَ قُرَّاءهُ يبتسمون. وعلى الرغم من أنّه كان ما يزالُ في التمهيد، فإنَّك تراهُ يكتبُ أنَّهُ تجنَّبَ "التقنيَّة الأكاديميَّة"، التي يُضيفُ إلَيْها حاشيةً ما. تُسطِّرُ الحاشية الآتي: "سيمبِر أُوبي، ساب أُوبي"، التي عنْدَ ترجمتها الحرفيَّة تُقرَأً كالآتي: "دامًّا في مكانٍ ما، أسفلَ شيءٍ ما". أمَّا عنْدَ ترجمتها المُحرَّرة، فهي تُقرَأً كالآتي: "دامًّا أنْسْ ثيابًا داخليَّة".

في الصَّفحةِ الأُولى، يُدوِّنُ أَنَّ العقيدة الرَّسُوليَّة (قانون إيمان الرُّسُل) تبدأً بالكلمة: "أُومِن"، ثمَّ يَلْحظُ الآتِي: "إنَّ الحاضر هو ساعةٌ من عدم الإيمان لأغلَبِ الثَقافة الأميركيَّة. فالطَّولُ 'أُومِن'، يُخلِّفُ أَثرًا لنزعةٍ أساسيَّة نحو عالَم يتَّسِمُ بعدم الواقعيَّة، حيث إنَّ الواقع هذا يُخفَّ فُ بالإيمان". يستمِرُّ "آر. سي." لِيُجادِلَ بأنَّ الإيمان هو ليس قفزةً. فنحن المسيحيِّن، لسنا كُلَّا على حِدة. انظُروا إلى "ألِيس الصَّغيرة' التي تُغمِضُ عَينَيْها وتحبِسُ أنفاسها وهي ترجو أن تُؤمِن بأنَّ أُمنياتها ستجِدُ طريقًا نحو التَّحقُّق". " كلَّا، "فالعهدُ الجديد لا يدعو الإنسان لأن يَصلِبَ ذكاءهُ". يُضيفُ "آر. سي." مُعلِنَا بقوَّة: "الإيمانُ عقلانيُّ". " ويتابِع قائلًا إنَّ الإيمانُ يتضمَّن "أكثرَ من اقتناعِ بالحقِّ؛ فهو يشمَلُ محبَّةَ الحقّ. يُريدُ الإيمانُ تجيدَ المسيح". " يُثمِرُ الإيمانُ أيضًا في الحياة: "فالإيمانُ الذي يُبرِّر هو نوعُ الإيمان الذي يُؤدِّي إلى حياةٍ مُقدَّسة". يشملُ الإيمان ثلاثَ ركائِزَ مُزدوجة: التَّفكير والمعرفة؛ المحبَّة والمَسرَّة؛ والطَّاعة والحياة. "أذلك يختيمُ "آر. سي." الفصْلَ الأوَّل من كتابهِ قائلًا: "إذا ما كانت والكنيسةُ هي الكنيسة، فعليها أن تستمرً بأن تكونَ جسدًا مُؤمِنًا مُعترفًا".

بحلولِ الصَّفحة العاشرة، يكتبُ "آر. سي." عن المثلَّجات، في الواقع، عن "الله والمُثلَّجات". ثمَّ ينتقِل ليتحدَّث بشأن "توما الأكوينيّ" واللُّغة التَّشابُهيَّة. إنَّ فَهْمَ مَن هو الله إنَّا يقودُ "آر. سي." ليبحثَ في موضوع مَن نحن وحاجتنا إلى مُخلِّص؛ فجميعُ

٩٢ "آر. سي. سبرول"، "الرَّمزُ" ("فيلبسبرغ"، نيوجرسي: المشيخيَّة والمُصلَحة، ١٩٧٣)، vii.

٩٣ "سرول"، "الرَّمزُ"، ص. ٢.

٩٤ "سبرول"، "الرَّمزُ"، ص. ٣.

٩٥ "سبرول"، "الرَّمزُ"، ص. ٦.

٩٦ "سبرول"، "الرَّمزُ"، ص. ٧.

الموضوعات التي سيستمِرُّ "آر. سي." في كشفِها على مدى العقود الخمسة المقبِلة، عِكِن إيجادها في كتابهِ الأوَّل.

نحو خامّـةِ الكتاب، يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ "مُستقبلَ الكنيسة المنظورة للعِيان يبدو قامًا". لكنَّه يحمِلُ رجاءً للتَّرميم والتَّجديد، مُضيفًا الآتي:

"إِنَّ أعظمَ رجاءٍ للمُستقبل، لَرُجَّا، يكمنُ في الثَّورة الحاليَّة للعَلمانيِّين. هُنالِكَ بُعْدٌ جديدٌ من الانخراط العَلمانيِّ والتَّعليم العَلمانيِّ والتَّعرُّك العَلمانيِّ، عَثَّلُ الكنائسَ الرَّئيسيَّة في أميركا. هُناك رُجَّا رجُلٌ جديدٌ اسْمه "موسى" يقِفُ بَيْنهم، أو "لُوثر" جديد، أو "أغسطينوس" جديد، أو "كالفِن" جديد، سيقودُنا من أُفُقِ مأزق الطَّريق المسدود بينما نقِفُ بَيْن مَجْدل والبحر". "

سمِعَ "آر. سي." عن هذا التَّحدِّي- الوقوف بَيْن مَجْدل والبحر- أُوَّلَ مرَّةٍ في معهدِ اللَّهوت. ففي كُلِّيَّة اللَّهوت، سمِعَ أيضًا "جيرستنِر" يُردِّدُ مرَّاتٍ كثيرة، أَنَّ الأمرَ للكنيسة "هو عصْرُ الجَهْل"، أمَّا "آر. سي." فيُسطِّرُ تلك الكلِمة في إحدى اختصاراتِ مُحاضِرتهِ، وهي مكتوبةٌ في كتابِ مُلاحظاتهِ الذي يعودُ إلى الأيَّام الباكرة لمركز الدِّراسة. يُتابِعُ "آر. سي." في بحثه، مُلاحِظًا أَنَّ "رجالَ الدِّين [هُمْ] الأقلُّ كفاءةً من بَيْن جميع 'الاحترافيِّين' [وَ]لدَيهم معرفةٌ ضئيلةٌ عن الله". لقد اختبرَ "آر. سي." ذلك مُباشرةً عندما استثنَتْ مادَّةُ المَسْح الشَّامل للعهدِ الجديد التي درسها رسالة رومية.

إِنَّ نُدْرةَ رَجِالِ الدِّينِ المُدرَّبِينَ جِيِّدًا فِي أَداء المِنبَر، إِغَّا عنَتْ جِماعةً جالسةً في مقاعِد الكنيسة، وقد أُطعِمَتْ بقلَّةٍ، أو كنيسةً لدَيْها فقْرٌ وقِلَّة. رأى "آر. سي." مركزَ "ليجونير" حاسبًا إيَّاه المكانَ الذي في وُسعه أن يقِفَ بَيْن مَجْدل والبحر ويقودَ النَّاس العَلمانيِّين تحديدًا إلى المعرفة اللَّاهوتيَّة والكتابيَّة.

ما كان "آر. سي." يسعى إلى فعله في مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير"، هو إشعالُ ثورة لاهوتيَّة. ففي وجْهِ سنواتِ السَّبعينيَّات المُضطربة، بينما كانت المُؤسَّساتُ تتهاوى، تطلَّعَ "آر. سي." إلى جَسامةِ برنامجِ سُلطانِ كلِمة الله الصُّلْبِ والأكيد. ففي وقتٍ ما عندما كان الماضي يُقت واللَّحظةُ الحاضِرة يُحتفى بها، تطلَّعَ "آر. سي." إلى العقيدة الرَّسُوليَّة القديمة (قانون إيمان الرُّسُل)، وإلى "الأكوينيّ"، والإصلاحيين، و"جوناثان إدواردز"، ليَفيضوا بوثاقةِ الصَّلة المُعاصِرة. وفي لحظة، عندما خُسِفَتِ الأبديَّةُ بقوَّةِ اكتفاءِ الآن والحاضِر، أعلنَ "آر. سي." أنَّ "الحاضِرَ الآن يدومُ إلى الأبد". إنَّ كلَّ ما حدثَ في مركز الدِّراسة يعودُ إلى أمر واحدِ:

۹۷ "سبرول"، "**الرَّمزُ**"، ص. ۱٤٠.

#### هيئةُ خدماتِ ليجونير

دراسةُ كلِمة الله على نحوٍ جادً حثيث. لمْ يُرِدْ "آر. سي." أن يكونَ مركزَ الدِّراسة مكانًا لِمُجرَّد الرَّأي، بل أن يكونَ مكانًا للمعرفة - لاقتناءِ المعرفة وتعليمِها والتي أدَّت إلى التَّغيير. كان مكانًا يُؤتى إلَيْه للتَّعلُم عن ماهيَّة الله.

كان مركَزُ الدِّراسة مكانًا خاصًّا وبدأ أيضًا في وقْتِ خاصٌ.

كان الزَّمنُ سنوات السَّبعينيَّات، لحظةً غريبةً في التَّاريخ الأميركيّ، ثورويَّةً ثقافيًّا بطابعها. كان مركَّزُ الدِّراسة في وادي "ليجونير"، أيضًا مكانًا غريبًا في تاريخ الكنيسة، ثورويًّا لاهوتيًّا بطابعه. لمْ يكُنْ له مثيلٌ بتاتًا. لم يكُن شبيهًا بِ "لابري" الذي أسَّسه "شيفَر". فالقريبُ الألزق هو "بلاك كلويستر" الذي لِ "لُوثر"، ذلك الدَّيْر الذي أهداهُ "فريديريك ذا وايز" لهُ ولِ "كايتي" هديَّة زواجهما. معروفٌ باسْمِ "لُوثر هول" (قاعة 'لُوثر')، أو "لُوثر هاوس" (بَيْت 'لُوثر')، كان المكانَ الذي درسَ فيه "لُوثر" وعلَّمَ وعاشَ مع عائلتهِ برفقةِ تلاميذه. كان ذلك مركزَ الدِّراسة.

عندما انتقلَ آلُ "سبرول" إلى العقار في عام ١٩٧١، كان يقفُ كُلُّ من ذلك المنزل الصَّخريِّ القديم وبَيْت المُحاضرة الجديد بالكامل- حيث درسَ فيه "آر. سي." وعلَّمَ وعاشَ مع عائلته برفقة تلاميذه. لقد دخلْتَ ذلك الدَّربَ المفروش بالحصى المُشتقِّ من طريق "أولد ديستيلبري". مثل كُلِّ طُرقات بنسلفانيا الرِّيفيَّة، ليس لدي هذا الطَّريق ساترٌ تُرابيّ، وليس هُناك أيُّ خطوط مَطليَّة، إلَّا أنَّهُ كانت لدَيْها ارتفاعاتٌ وانخفاضاتٌ، التفافاتٌ وتحوُّلاتٌ، وحُفَرٌ أيضًا. لقد دخلْتَ أرضَ العقار المُواجهة لشروق الشَّمْس، حيث يركنُ المنزلُ الحجريُّ إلى جهة الشمال، وبَيْتُ المُحاضرة إلى جهة اليمين. أُضيفَ لاحقًا كوخُ الأرز، الذي يُؤمِّنُ السَّكَن. ويتميَّزُ العقارُ أيضًا، مساحات شاسعة من شجر الأرز، كانت قد زُرعَت من أرض "دورا هيلمان"، وتوجَد بُحَرةٌ وحقولٌ عدَّة فيه، حيث إنَّها تتَّجهُ شمالًا إلى حين الـتَّماس مـع خـطٍّ مـن الأشـجار والـتِّلال المُتموِّجـة. كان هُنــاك "بايـن لـودج"، كـوخٌ يضمُّ الاستديو وموقع الإنتاج ومكاتب. يتفاخرُ هذا الكوخ بألواحه الخشبيَّة الصَّنوبريَّة، المأخوذة من الأشجار التي زُرعت مُجدَّدًا في أرض "دورا هيلمان". تصطفُّ بيوتُ العاملن بالتَّوالي على جانبَيْ "باين لودج". وتوجَدُ فوقها قُبَّةٌ من الأشجار التي تُؤمِّنُ مسرحًا للشُّروق. وإذا تطلَّعْنا جنوبًا، على بُعْد يسير من بَيْت المُحاضرة، تقفُ قاعةٌ عبادة خشبيَّةٌ قدمة. لقد وجدتها "دورا" وطلبتْ نقْلها إلى أرضِ العقار. محفورٌ في التَّلِّ، كان مركَّزُ "ليجونير" مكانًّا للتَّعلُّم واللَّاهـوت العـمليّ. لقـد كان مركَّزُ "ليجونير" بالفعـل مكانًا للتَّعلُّم واللَّاهوت العمليّ. في الأثناء التي كانت فيها الثَّورة الثَّقافيَّة تأخذُ حيِّزًا لها هُناك في الخارج، كان إصلاحٌ ما هادئٌ يبدأ هُنا- في مركز دراسة "ليجونير".

## الفصلُ الخامس

## العِصمةُ الحرفيَّة

"يجب أن يُدافَعَ عن جدارةِ الثِّقة بالأسفار المقدَّسة في كلِّ جيلٍ، في مواجهةِ كلِّ انتقاد". "آر. سي. سبرول"

يوجَدُ مُنتجَع "لاوريلفيل مينُونايت" في مكانٍ ليس بعيدًا عن مركز الدِّراسة في أسفلِ منطقة تُسمَّى "ثري مايل هِل". هي حرفيًا مُنحَدرٌ على الطَّريق السَّريع رَقْم ٣١ في بنسلفانيا، والذي يُحِنُ منه رؤية مدينة بيتسبرغ التي تبعدُ عن المكان نحو همانين كيلومترًا. يُقدِّمُ هذا المركز الخاصِّ، مثل عددٍ من الأماكن، مَرافِقَ ومبانيَ للمُنتجِع والمُخيَّم، لمجموعات الكنائس ضِمْنَ غرْبِ بنسلفانيا وحوالَيها. وليس من المُبالغة الادَّعاء أنَّة ولبضعة أيَّامٍ من أُكتوبر/تشرين الأوَّل من عام ١٩٧٣، أدَّى دَورًا تاريخيًا في تاريخ الكنيسة الأميركيَّة، كُونهُ استضافَ مُؤةرًا في العِصْمة الكتابيَّة. تُزيِّنُ هذه الصُّخورُ الكبيرة، وهي كالجُلْمودِ بالفعل، وأشجارُ الصَّنوبر القويَّة، أراضي الهضباتِ والتِّلال، التي تُحيطُ بالأبنيَة الخشبيَّة وقاعات الاجتماعات والأكواخ. تنسابُ جداولُ الجبلِ العليل عبْرها، مع غديرٍ مُتدفِّ في مكانٍ ما يُؤدِّي إلى شلَّل صغيرٍ لكنَّهُ أَخَاذ. إذا كُنتَ تتطلَّعُ نحو المكان الأمثل لقضاءِ عُطلةِ نهاية الأُسبوع بَيْن أشجار الغابات، فستجدُه في المُنتجَعِ هُناك. يمكن أن يأوي مركزُ عُطلةِ نهاية الأُسبوع بَيْن أشجار الغابات، فستجدُه في المُنتجَعِ هُناك. يمكن أن يأوي مركزُ المراسة مجموعات كبيرةً للمُحاضرات، لكنْ ليس في وُسعه إطعامُ ثلاث مئة شخصٍ وتأمينُ منامتهم. وتلك كانت المجموعة التي أتت إلى حضور المُؤتهر الأوَّل الكبير الذي نظَمتُهُ الصونير".

لقد سُمِّيَ "مُوَّهَرٌ عن وحي الكتاب المُقدَّس وسُلطانه"، وجمعَ معًا عددًا من الباحثين بصفة مُتكلِّمين للتَّحدُّث إلى جماعة غالبيَّتُها من الرُّعاة. نُشِرتِ المقالاتُ في عام ١٩٧٤ تحتَ اسْمِ: "كلِمةُ اللهِ المعصومة: نُدوةٌ عالَميَّة في جدارة الكتاب المُقدَّس"، ونُقِّحتْ بواسطة "جون وارويك مونتغمري" (١٩٣١-)، وأُهدِيَ الكتابُ إلى "دورا هيلمان". كان "ج. أي. باكر" (١٩٢٦- ٢٠٢٠)، متُكلِّمَ المُؤَّمر ومُسْهِمًا فيه، من المملكة المُتَّحدة. كذلك الأمرُ لِـ "بيتر جونز" وهو أيضًا من المملكة المُتَّحدة، والذي ابتداً بكونه أُستاذًا في كُلِّية اللَّاهوت المُصلَحة في مُقاطعة "آيكسِن"، في فرنسا. اختتمَ أعمالَ النَّدوةِ العالَميَّة كُلُّ من المُتكلِّمين الأمركيِّين التَّالِية أسماؤهم: "جون وُرويك مونتغمري" و"جون جيرستنِر" و"كلارك بينُوك" و"جون فريم" والدَّاعي إلى المُؤمَّر، "آر. سي. سبول"، وهو في سِنِّ الرَّابِعة والتَّلاثين.

كان مونتغمري" يحوزُ مجموعةً من الشَّهادات، إحدى عشَرة شهادةً، في حقولٍ شتَّى كالفلسفة والدِّراسات المكتبيَّة واللَّهوت والقانون. ويحمِلُ دُكتوراه من جامعة "شيكاغو"، ودُكتوراه في اللَّهوت من "ستراسبورغ"، أمَّا شهادته في القانون ("جي. دي.")، فهي من جامعة "كارديف" (المملكة المُتُحدة). في عام ١٩٧٣، نشَرَ مجموعةً من المقالات تحت عُنوان "المسيحيَّةُ لَذوي الإرادة الصُّلبة". نُشِرَ كتابُ "باكر" التَّقليديّ، "معرفةُ الله"، في تلك السَّنة ذاتها أيضًا، إلَّا أنَّه لم يكُنِ الكتاب الذي أهَّلهُ لأن يُدعى إلى حضورِ المُؤتَّر؛ فكتابُ "باكر" "العِصْمةُ الحرفيَّة وكلِمةُ الله" (١٩٥٨)، كان السَّببَ في دعوته. بالتأكيد، سيدعو "آر. سي." أُستاذهُ، الدُّكتور "جيرستبر". كان "كلارك بينُّوك" قد نشَرَ كتابًا حمل عنوانَ: "دفاعٌ عن العِصْمة الكتابيَّة" (١٩٦٧)، وهو كتابٌ في الدُّفاعيَّات، إضافةً إلى كتابٍ آخَر في عقيدة الكتاب المُقدَّس. لقد درَّسَ "جون فريم" في كُلِّيَّة اللَّهوت في "وستمنستر" في فيلادلفيا، المحهد اللَّهوتيُّ الصُّلب الإرادة الذي وقفَ شامخًا في الدُّفاع عن الأمانة الكتابيَّة والمُعتقد الإيابيَّة والمُعتقد اللَّهوقيُّ الورادة الذي وقفَ شامخًا في الدُّفاع عن الأمانة الكتابيَّة والمُعتقد الإيابيَّة، كان "بيتر جونز" قد أنهى منذ وقتٍ قريبٍ الدُّكتوراه في جامعة "برينستون" لِيبدأ مهنةً بوصفه مدافِعًا ولاهوتيًّا. فإذا أردْتَ أن تضعَ حَدًّا ما، فهذهِ هي المجموعة المُناسِبة مهنةً بوصفه مدافِعًا ولاهوتيًّا. فإذا أردْتَ أن تضعَ حَدًّا ما، فهذهِ هي المجموعة المُناسِبة التي تُعوِّلُ علَيْها.

يعلِنُ تَهيد الكتاب أنَّ المُؤتر، والمقالات المنشورة بَيْن طيَّاته، خدمت جميعُها لتكون أشبَه بِ "حُقْنةٍ من الأدرينالين للمُتردِّدين الذين يُسائلون في مكانة العِصْمة في لاهوت المسيحيَّة التَّاريخيَّة، أو يُشكِّكون في مدى مُواءمة البحث الحديث مع الكتاب المُقدَّس المعصوم". يستمِرُّ التَّمهيد في مُلاحظةِ أنَّ الكُتَّاب "يتشاركون بالثِّقة المسيحيَّة التَّاريخيَّة في إطار الكتاب المُقدَّس الجدير بالثِّقة كاملًا". لقد رجَوا في هذه المقالات أن ينقلوا تلك الثِّقة إلى القُرَّاء وإلى الكنيسة، إلى الرُّعاة وخُدَّام المِنبَر وإلى النَّاس الجالسين على المقاعد.

لكنَّ هدَف "آر. سي."، بالتَّأكيد، كان أن ينقُلَ تلك الثِّقة إلى الجماعة في "لاوريلفيل". أمَّا لِـ "آر. سي."، فلم يكُنْ موضوعُ العِصْمةِ عقيدةً مُجرَّدة، ولم يكُنْ هذا المُؤتمر تجمُّعَ عَذْ اللَّهوتيِّين والرُّعاة لبحث قضايا فضفاضة. فرياحُ الحربِ كانت قد تجمَّعَتْ ومُستمرَّة في التَّجمُّع في الطَّوائف التي كانت تاريخيًّا وإهانيًّا مُصمِّمةً على الدِّفاع عن عصْمة وسُلطان الكتاب المُقدَّس. لقد جاهدَ "البرينستونيُّون"، "تشارلز هودج" و"أي. أي. هودج" و"بي. بي. وُورفيلد" و"جي. غريشام ماتشن"، من أجلِ الكتاب المُقدَّس بينما كانت الحداثةُ العصريَّة تتردَّدُ عبْرَ الثَّقافة وتُنتِجُ اللِّيبراليَّة التَّحرُّريَّة في أوساط الكنائس. في خمسينيًّات القرن العشرين، كانت تعاليمُ كُلُّ من "رودولف بالتمان" و"كارل بارت" في خمسينيًّات القرن العشرين، كانت تعاليمُ كُلُّ من "رودولف بالتمان" و"كارل بارت" قد أثَّرتْ في جيلٍ بأكملهِ من الأكاديميِّين، الذين أثَّروا بدورهم في الرُّعاة وقادة الطَّوائف اختبارًا وثيقًا مُباشِرًا في الكنيسة المشيخيَّة المُجتمعيَّة في "بليزينت هيلز"، على الرُّغم من اختبارًا وثيقًا مُباشِرًا في الكنيسة المشيخيَّة المُجتمعيَّة في "بليزينت هيلز"، على الرُّغم من ائنَّهُ لم يلْحظ ذلك حتَّى في ذلك الوقت.

## الكتابُ المُقدَّس والتَّاريخ

في عام ١٩٧٧، نشرَتْ طائفةُ "آر. سي."، الكنيسةُ المشيخيَّة المُتُحدة في الولايات المُتَّحدة ("يو. بي. سي. يو. إس. أي.")، "كتابَ الإقرارات الإيمانيَّة"، وصيغةُ الجَمْع هنا مُهِمَّةٌ. لقد كانت "مبادئُ 'وستمنستر" مادَّةً إيمانيَّةً إقراريَّة للطَّوائف المشيخيَّة المُختلِفة. منذُ أربعينيَّات القرن السَّابع عشَر، وتضمَّنت "مبادئُ 'وستمنستر" اعترافَ (إقرارَ) "وستمنستر" للإيمان، وأُصولَ تعاليم الكنيسة المُوسَّع الأساسيّ، وأُصولَ تعاليم الكنيسة المُوسَّع الأساسيّ، إضافةً إلى كتابٍ توجيهيًّ في أُصُول العبادة الجُمهوريَّة العامَّة. أضافَ "كتابُ الإقرارات الإيمان" لعام ١٩٦٧.

لم تكُنْ قضِيَّةُ "آر. سي." مع هذا الإقرار الجديد في ما صرَّحَ به، بل بقدْرِ ما لم يُصرِّح به. مثلًا، يُؤكِّدُ الإقرار قيامةَ يسوع المسيح، لكنَّهُ لا يستخدِم كلِمة "جسديًا". يسمحُ هذا، لِأُولئكَ من أتباع "رودولف بالتمان"، بالادِّعاءِ بالموقفِ غير العقلانيُّ أَنَّ المسيحَ قامَ ثانيةً فقط في عالَمِ الإيمان؛ فهُم يُنكِرونَ القيامةَ الجسديَّة للمسيح، في إطارِ الزَّمان والمكان. يُجادِلُ "بالتمان" أَنَّ أناجيلَ العهدِ الجديد هي مزيجٌ من الأُطُرِ الميثولوجيَّة والتَّاريخيَّة، ولكي يكونَ للكتابِ المُقدَّس أيَّة صِلةٍ وثيقةٍ بالإنسان المُعاصِر، فعلى المُفسِّر الكتابيِّ والرَّاعي – أن يتخطيا الإطارَ التَّاريخيَّ بغرَضِ وعْظِ الإطار الميثولوجيّ. في مقالةٍ نُشِرتْ في مجلَّة "تايبلتوك"، يشرحُ "آر. سي." ذلك قائلًا:

"إِنَّ السِّمةَ التَّارِيخيَّة لليهوديَّة-المسيحيَّة هي ما تُميِّزها بكلِّ جلاءِ عن جميع أنواع الميثولوجيا. تجدُ الميثولوجيا ضالَّةَ قيمتها في تطبيقها الأخلاقيِّ أو الرُّوحيّ، في حين تبقى واقعيَّتها التَّاريخيَّة غير مُهمَّة. ففي وُسع القصَص الخياليَّة أن تُساعدَ تمايُلاتنا في مزاجنا، إلَّا أنَّها تُقصِّرُ عن إعطائنا الثِّقة بالواقع الختاميّ. لقد شهدَ القرنُ العشرون أزَمـةً في البُعْد التَّاريخيِّ للمسيحيَّة الكتابيَّة. وضعَ اللَّاهوتيُّون الألمان تمييزًا مهمًّا جدًّا بَيْن التَّاريخ العاديِّ وما أطلقوا عليه اسم 'تاريخ الخلاص'، أو أحيانًا 'تاريخ الفداء'. بُنيَ هذا التَّمييز في الوهْلة الأُولى على السِّمة الواضحة للأسفار المُقدَّسة، تحديدًا، أي أنَّهُ ليس سجلًّا للأحداث العاديَّة للبشَر والأُمم فقط. فهو ليس مُجرَّدَ تدوين للنَّشاط الإنسانيّ، لكنَّهُ يُتضمَّنُ بَيْن طيَّاته إعلانُ نشاط الله في وسط التَّاريخ. لأنَّ الكتابَ المقدَّس يختلفُ عن التَّاريخ العاديِّ وسُمِّي 'تاريخ الخلاص'، كان على قاب قَوس أو أدنى من انتزاع الإعلان الكتابيِّ خارجَ سياقه التَّاريخيِّ بالمُجمَل. لم يكُنْ هُناكَ أَحَدٌ أهـمُّ في انتزاع الأناجيل من ضمن سياق التَّاريخ، أكثر من اللَّاهويِّ الألمانيِّ 'رودولف بالتمان'. شكَّلَ 'بالتمان' إطارًا للَاهوت جديد سمَّاه 'لاهوتَ السَّرمديَّة'. لا يكترثُ هـذا 'اللَّاهـوتُ السَّرمديُّ ' بالماضي أو بالمُسـتقبل بوصفهما نمـوذجَسْ للواقع؛ فالمُهمُّ بحسَب 'بالتمان' هـو مبدأً 'هُنا والآن'، أي اللَّحظة الآنيَّة. إنَّ الخلاصَ لا يتِمُّ على صفحة التَّاريخ المُسطَّحة أُفْقيًّا، بل عموديًّا في اللَّحظةِ الآنيَّة أو في ما يُسمِّيه الآخَرون بـ اللَّحظة الوجوديَّة ".^^

ثمَّ يشُنُّ "آر. سي." هُجومًا مُضادًّا باقتضابٍ، ويقول: "إنَّ الكتابَ المُقدَّس هو سِجلٌّ لأعمالِ الله التاريخيَّة الوثيقة الصِّلة بالفداء ضِمْنِ سِياقَيِ الزَّمان والمكان. تبَنَّ الإنجيلَ ورسالتَه خارجَ سياق التَّاريخ، فتُدمَّرَ المسيحيَّة تدميرًا شاملًا". "

هُنا نرى عقيدةَ الكتاب المُقدَّس وعقيدةَ الخلاصِ مجدولتَيْن معًا. إنَّ اليقينَ بالصِّحَة، أو الدِّقَة التَّاريخيَّة، الكاملة والشَّاملة، للكتاب المُقدَّس، هُو وثيقُ الصِّلة بشخصِ المسيح وعملِه وبتدوينٍ صحيحٍ ودقيقٍ بالكامل لولادتهِ العذراويَّة، والحياة المُتَّصِفة بالطَّاعةِ الكاملة، والصَّلب، والقيامة، والصُّعود.

۹۸ "آر. سي. سبرول"، "إيمانٌ تاريخيٌّ"، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الثَّلاثون، فبراير/شُباط ٢٠٠٦، https://www.ligonier.org/learn/articles/historic-faith/

٩٩ "سبرول"، "إيمانٌ تاريخيٌّ".

لقد أرادَ "آر. سي." ألَّا تُخطِئ الكنيسة بشأنِ ما كان على المِحَكِّ هُنا؛ فقبولُ أُسلوبِ "بالتمان" وهَطِهِ للكتاب المُقدَّس، وتعديلُ المبادئ العقائديَّة والإقراريَّة جرَّاءَ ذلك، سيعني خسارةَ الإنجيل. ستخسَرُ سببَ وجودِ الكنيسة، السَّببَ الوجوديَّ الجوهريَّ لها.

إضافةً إلى "بالتمان"، جرَتْ مُواجهةُ الكنيسة في سِتِّينيَّات القرن العشرين وسَبعينيًّاته، بتأثير من "كارل بارت". شدَّة "بارت" على إمكانيَّة الخطأ البشَريِّ، لذلك لَوْ أراة الله أن يتخطًّى الكُثَّابَ البشريِّين للكتاب المُقدَّس، لكانت النَّتيجة ما يُعرَفُ بِ الدُّوسيتيَّة الكتابيَّة (أي التَّشبيه أو الإظهار). كانت الدُّوسيتيَّة أحَدَ الآراء المهرطقة القائلة إنَّ المسيحَ لم يكُنْ إنسانًا حقيقيًّا. فالكلِمةُ اللَّاتينيَّة "دوكِيو" تعني: "أن يظهرَ". علَّمتْ هذه الهرطقة أنَّ المسيحَ ظهرَ كأنَّه إنسانٌ، في شَبههِ، إلَّا أنَّه لم يكُن إنسانًا فعليًّا. فطبيعةُ المسيح الإلهيَّة، كما كانت، تبتلِعُ أيَّةَ طبيعةٍ بشَريَّة. عندما فنَّدَ "بارت" تلك النَّظرة في العصْمة الكتابيَّة، حاسبًا إيَّاها الدُّوسيتيَّة الكتابيَّة، كان كمَن يقول إنَّ النَّظرةَ المعصومة تتطلَّبُ كتابةً إلهيَّة للكتابِ المُقدَّس تلتهِمُ الكتابةَ البشَريَّة أو تُلغيها. بدلَ ذلك، حافظَ على مَوقفِ آيلٍ إلى النَّزعة الجدليَّة القائلة إنَّ الكتابَ المُقدَّس هو كلِمةُ الله المعصومة (المنزَّهة عن الخطأ)، النَّزعة الجدليَّة القائلة إنَّ الكتابَ المُقدَّس هو كلِمةُ الله المعصومة (المنزَّهة عن الخطأ)، وأيضًا كلِمةُ الإنسان غير المعصومة (غير المُنزَّهة عن الخطأ). يشرحُ "آر. سي." تحرُّك "بارت" التَّالى ويقول:

"يقولُ 'بارت' إنَّ الكتابَ المُقدَّس هو 'كلِمةُ ' ('فيربوم') الله، لكنَّهُ ليس 'كلِمات' ('فيربا') الله. فبهذه الحركة اللَّاهوتيَّة المُترجِّحة، كان يأملُ أن يحُلَّ المُعضِلة غير القابلة للحَلِّ في حسبانِ الكتاب المُقدَّس كلِمة الله غير المعصومة من الخطأ. إذا كان الكتابُ المُقدَّس غيرَ معصومٍ من الخطأ، فهو إذًا كتابٌ من الانعكاس البشَريُّ للإعلان الإلهيِّ- مُجرَّدُ مُجلَّدٍ آخَر من اللَّاهوت. قد يكونُ لدَيْه فكرٌ لاهوةٌ ثاقبٌ، لكنَّهُ ليس كلمة الله". "

كان لنظرةِ "بارت" تأثيرٌ مهمٌ؛ فما برزَ كان ما أُطلِقَ عليه اسمُ "المُحافَظة القوعة الجديدة"، أو "لاهوت الأزَمة"، ويُحكِن استشعارُ تردُّداتها عبْرَ كُلِّ طائفةٍ أُوروبيَّة وأنغليكانيَّة تقريبًا، وكان لدَيْها ملتزِمون في أوساط الأساتذة في المعاهد والكُلِّيَّات اللَّاهوتيَّة. لذلك، في عام ١٩٧٣، نظَّمَ "آر. سي." مُؤة مرًا للرَّدِّ على الهجومات المُباشِرة لِكُلِّ من "بالتمان" و"بارت" بشأنِ العِصْمة. '' ولم يكُنْ "آر. سي." يرى أنَّ هذا مُجرَّدُ جَهْدٍ أكاديميّ. فعقيدةُ الكتاب

۱۰۰ "آر. سي. سبرول"، "تمهيد"، "الكلِمةُ المعصومة: منظورٌ كتاييٌّ وتاريخيٌّ ولاهـويٌّ وراعـويُّ"، المُحـرِّر "جـون مـاك آرثـر" ("ويتـون"، إلينـوي: "كروسـواي"، ٢٠١٦)، ص. ١٠.

١٠١ في مقالة: "قَضِيَّةُ العِصْمة: تحليلٌ مَنهجيٌّ"، يُخصِّصُ "آر. سي. سبرول" أربعَ صفحاتٍ يفَنِّدُ فيها

المُقدَّس، كما ذُكِرتْ، تُؤثِّرُ كثيرًا في عقيدة الخلاص. وتُؤثِّرُ عقيدةُ الكتاب المُقدَّس أيضًا تأثيرًا مُباشرًا في عَيْشِ الحياة المسيحيَّة، والطَّاعة المسيحيَّة للهِ، والأخلاق المسيحيَّة. باختصار، للعِصْمةِ الكتابيَّة وسُلطان الكتاب المُقدَّس المفاهيمَ الشُّموليَّة العقائديَّة الكاملة، والوثيقة الصِّلة بموضُوعَي الخلاص والحياة المهمَّين.

#### الخبزُ، وليس الحجارة

يتذكَّرُ "هيرمان بافينك"، الذي سبقَ أُستاذَ "آر. سي."، "جي. سي. بيركهاوفر"، في الجامعة الحُرَّة، زمنَ وجودهِ في "لايدِن" بوصفه طالبًا. جميعُ الأساتذة هُناك أُخضِعوا لتعويذةِ النَّقد الحُرَّة، زمنَ وجودهِ في "لايدِن" بوصفه طالبًا. جميعُ الأساتذة هُناك أُخضِعوا لتعويذةِ النَّقد الله دَّام. يستذكِرُ "بافينك" بأسًى أنَّه التحقَ بِــ "لايدِن" للحصولِ على قُوتِ الخُبْز وأُعطِيَ، بدلَ ذلك، حجارة. ٢٠٠٠

كذلكُ الأمرُ لِـ "آر. سي." الـذي أُعطِيَ حجارة. لقد أدركَ ما كان يُوعَظُ به من على المنابِر، لأنّهُ وُعِظَ به شخصيًّا. فهو عرفَ ما كان يُعلّمُ في بعض المعاهِد والكُلِّيَّات والجامعات الطَّائفيَّة، لأنّهُ تعلَّمَه. وعرفَ بوجودِ غذاءٍ مُستديم من الحجارة التي كانت تُعرَضُ وتُقدَّمُ على الأطباق، وبدا الأمرُ حتَّى كأنَّ المزيدَ من التَّدفُّق آتِ. أيضًا، ما كان مُرتبِكًا مُضطربًا، كان تَحذلُقَ الحُجَجِ الجديدة ومَكْرَها في مواجهة العِصْمة، ممَّا عنى أنَّ التَّحدُيَّات المُواجِهة للعِصْمة كانت تُؤتُّرُ في الرُّفقاء والزُّملاءِ الإنجيليِّين، وهُمْ إنجيليُّون ممَّن كان يجِب أن يكونوا أكثرَ علمًا ودرايةً.

في ذلك المُؤمّر، كشفَ "آر. سي." النّقابَ عن بيان "ليجونير"، التي كُتِبَتْ بِقلَمهِ ووَقَّعَها جميع الحاضرين. في بَيانِ واحدٍ، تُعلِنُ الوثيقة الآتي:

"نُؤمِنُ بِأَنَّ الكُتبَ المُقدَّسة للعهدَيْن القديمِ والجديد هي كلِمةُ اللهِ المُوحَى بها والمعصومة. ونحن نحسبُ أنَّ الكتابَ المُقدَّس، كما أُعطِيَ في الأصْل بواسطةِ خُدًامِ الإعلان، هو معصومٌ وأنَّنا نرى ذلك على أنَّه إقرارٌ حاسِمٌ للإيمان لهُ تَبِعاتٌ لحياةِ جميع المسيحيِّين ومُهارستهم. ومع الآباء العظماء للتَّاريخ المسيحيِّ، نُعلِنُ ثقتنا بالجدارة الكاملة للأسفار المُقدَّسة، حاثِّين أنَّ أيَّة نظرة المسيحيِّ، نُعلِنُ ثقتنا بالجدارة الكاملة للأسفار المُقدَّسة، حاثِّين أنَّ أيَّة نظرة

حُجَّة "بارت" الدُّوسيتيَّة (أي التَّشبيه أو الإظهار) المُوجَّهة إلى العصْمة.

١٠٢ "هيرمان بافينك"، "الحداثةُ والمُحافَظةُ القويمة"، مُشارٌ إلَيْها في "جون بولت"، "غراند رابِّيدز' بَيْن 'كامِنِ' و'أمستردام': قبـولُ 'هيرمان بافينـك' وتأثيرهُ في أميركا الشماليَّة"، مجلَّـةُ "كالفِـن اللَّاهوتيَّـة"، المُّحلَّـدُ الثَّامِن والثَّلاثون (٢٠٠٣): ص. ٢٦٧.

تُحتسَبُ وتُوسَمُ بها درجةٌ أقلُ من عِصْمةٍ كاملة، تُعدُّ متعارِضةً مع شهادة الكتاب المُقدَّس الشَّخصيَّة عمومًا، ومع تعليم يسوعَ المسيح خصوصًا. ومن بابِ الطَّاعةِ لِرَبُّ الكنيسة، نُخضِعُ ذواتنا دون تحفُّظ لهذه النَّظرة صاحبةِ السُّلطان للمعرفة المُقدَّسة".

تبدأً الوثيقة بالإشارةِ الماضية إلى الحُجَّةِ الأصليَّة لجماعة "البرينستونيِّين" و"وورفيلد". جادَلَ "وُورفيلد" أنَّهُ إذا كان الوحْيُ حقيقيًّا، فإنَّ، العِصْمةُ (التنزيه عن الخطأ) تكون الاستنتاجَ الواقعيّ. بغرَضِ وضْعِ القضِيَّة في قالَبٍ مُختَصَر، يُكِنُ القَول إنَّهُ إذا كان هنالك وحْيٌ، فستكونُ أيضًا العِصْمة. وإذا كان الكتابُ المُقدَّس كلِمةَ اللهِ، المنفوخة من أنفاسِه (الوحِي)، فالكتابُ المُقدَّس معصوم؛ لأنَّ الله لا يُحِكن أن يُخطِئ. تُؤكِّدُ وثيقةُ "ليجونير" أنَّ العصْمةَ مُتجانِسة مع المُحافظة التَّاريخيَّة القَوية، ومع الفَهْم الشَّخصيِّ الخاصِّ للكتاب المُقدَّس، وتحديدًا مع نظرة المسيح إلى الأسفار المُقدَّسة. تُختتَمُ الوثيقة بإعلانٍ يدعو إلى الخضوع "دون تحفُّظِ" للكتاب المُقدَّس.

كان هذا في سَبعينيًات القرنِ الماضي، زمنِ فكر "جوزف فليتشر" في "الأخلاقيًاتِ المُتموضِعة". كان قد نشَرَ كتابًا بعنوان: "مَوضعُ الأخلاقيًّات: الأدبيًّاتُ الجديدة"، في عام ١٩٦٦. أعلنَ "فليتشر" صراحةً الآتي: "تعتمِدُ أدبيًّاتُ الفعلِ على الحالة، أو الوضْع". إنَّ النَّسبيَّةَ مصحوبةٌ بِنزعةٍ ما. كما كان هُناك تآكُلُ وتعرِيَةٌ يغلِيان في المُؤسَّسات التي اعتمدها النَّاسُ بوصفها مُؤسَّساتٍ أميركيَّة لُطِّخت سُمعتها بفضيحة "وُتِرْغيت" ما بين عامي ١٩٧٢ للنَّاسُ بوصفها مُؤسَّساتٍ أميركيَّة لُطِّخت سُمعتها بفضيحة "وُتِرْغيت" ما بين عامي ١٩٧٢ و٤٧٤. سبَّبَ هذا بروزَ أُخدودٍ عميق آخَر في ما خصَّ السُّلطة. كيف يمكن أن يدركَ المرهُ ما هو الصَّواب. ما تعريف الحقِّ؟ ويُضافُ أيضًا: كيف يمكن أن يفعلَ المرهُ الصَّواب؟ يجِبُ أن يُجابَ عن هذه الأسئلة على أساسٍ راسخ مَتين.

كانت أوائلُ سبعينيًات القرنِ الماضي زمنًا يتَّصِفُ بالأزَمة الأخلاقيَّة. ففي مركز الدِّراسة، تُواجَه "آر. سي." ومُعلِّمون آخَرون مع هذه القضايا الأخلاقيَّة والتَّحدِّيات والأسئلة الوثيقة الصِّلة مُباشِرة. اهتمَّ "آر. سي." بشِدَّة بالكيفيَّة التي يجب أن يَعيشَ النَّاس بها حياتهم، وكيفيَّة عَيشهم في الحاضِر، بسببِ النَّتائج الأبديَّة التي قد تترتَّبُ على ذلك. لاحظَ "آر. سي." أنَّ الحياةَ المُتمرِّدة لا تُستحَقُّ أن تُعاش. أمَّا الحياةُ الطَّائعة، فهي تُستحَقُّ أن تُعاش. إنَّ الطَّريقة والعالَميَّة الشَّاملة هي صحيحةٌ انَّ الطَّريقة الوحيدة لمعرفةِ ما إذا كانت النَّظرة الحياتيَّة والعالَميَّة والأخلاقيَّة صحيحًا مُقنِعًا. مُقنِعةً، إنَّا تكمنُ في أن يكونَ أساسُ النظرة الحياتيَّة والعالَميَّة والأخلاقيَّة صحيحًا مُقنِعًا. فالتَّفكيرُ في كيفيَّة عَيْش الحياة في هذا العالَم هو ما قادَ عقيدةَ "آر. سي." الكتابيَّة. لقد أرادَ للكنيسة أن تُدرِكَ وجودَ أساسٍ أكيدٍ وصُلْبِ للعقيدة والحياة، للَّه وتِ والأخلاقيَّات،

للدِّراسةِ ومعرفةِ اللهُ، وأيضًا إطاعة الله وعبادتهِ في جميع نواحي الحياة. فالكتابُ المُقدَّس ذو السُّلطان كفيلٌ بأن يكونَ المفتاح. انطلاقًا من هذا الأساس، يمكنك أن تُقدِّمَ من على المِنبَر والمذبح الخُبْزَ، وليس الحجارة.

تناوَلَ مركَزُ الدِّراسة في وادي "ليجونير" عددًا من الموضُوعات، إلَّا أَنَّ أَيًّا منها لم يكُنْ أَهـمَّ من دراسة الكتاب المُقدَّس. لقد شدَّدَ "آر. سي." على أنَّ قراءةَ الكتاب المُقدَّس هي شيءٌ، أمَّا دراسةُ الكتاب المُقدَّس فهي شيءٌ آخَر، وأنَّ إطاعةَ الكتاب المُقدَّس هي أمرٌ مُغيِّرٌ عَامًا. اتَّبعَتِ الحُجَّة سلسلةً منطقيَّة، كالآتي:

- ١. نحن نُخضِعُ ذواتنا لِكُلِّ كلِمةِ من الكتاب المُقدَّس (الطَّاعةُ)، التي تتطلَّبُ:
- ٢. أنَّ كُلَّ كلِمةٍ من الكتاب المُقدَّس تُدرَسُ ويُوعَظُ بها وتُعلَّمُ (في مجمعِ اللهِ بأكملهِ)، لأنَّ:
  - ٣. كُلَّ كلِمةِ فِي الكتابِ المُقدَّسِ هي حقَّةٌ (معصومةٌ)، لأنَّ:
  - ٤. كُلَّ كلِمةٍ في الكتاب المُقدَّس هي من اللهِ (الوحْيُ)، لأنَّ:
    - 0. الله هو الحقُّ (عقيدةُ الله).

بناءً على ما سبقَ، نظُّمَ "آر. سي." مُؤْمَرٍ في العِصْمةِ الكتابيَّة ودعا إليه.

## في هذه الأثناء، الكنيسةُ المشيخيَّة في أميركا ("بي. سي. أي")

كانت لـدى آر. سي." قضايا أُخرى للتَّباحُثِ بشأنها بينها كان يُخطِّطُ لِمُؤهَرِ العِصْمة ويدعو إليه. لقد سمحتْ طائفتهُ برسامة النِّساء، وقد عارَضَ آر. سي." ذلك التَّوَجُّه. سمحتْ لهُ طائفتهُ، إضافةً إلى آخَرين كان لدَيْهم فكرٌ مُهاثِل، مثل "جيرستنِر"، بأن يحتفظوا بنظرتهم؛ فطائفتهُ لنْ تُقيِّد ضميرَهُ بإلزامهِ حضورَ خدمةِ رسامةِ المرأة، ممَّا كان سيتطلَّبُ منه الانضمام إلى الشُّيوخ في وضْعِ الأيدي وتأكيد الإشارة إلى المُوافقة. تغيَّرتْ هذه المُهارسة في إثرِ ما يعرَفُ بِاسْمِ "قرار كِنيون". يتطلَّبُ قرارُ "كِنيون" من الرُّعاة المُنضَوين تحت راية الـ "يو. بي. سي. يـو. إس. أي." اتِّباعَ سياسةِ الطَّائفة وقراراتِها. لقد قرَّرَتِ الطَّائفة أنَّ في وُسع النِّساءِ أن يُرسَمْنَ لِمَوقع شَيخةٍ مُعلِّمةٍ، في منصبِ خادمةٍ أو راعية. قبْلَ إصدارِ قرارِ "كِنيون"، سمحَتِ الطَّائفة للخُدَّامِ والرُّعاة باتَّباع ضميرهم، حيث كانَ يمكن أن يختارَ الخُدَّام عدمَ المُشارَكة في خدمة رسامة النِّساء، لكنَّ قرارَ "كِنيون" أنهى هذه المُهارسة، مُعلِمًا الخُدَّام بأنً عليْهم مُغادرة الطَّائفة وإذا لم يكُن في وُسعهم دَعْمَ قرارات الطَّائفة وسياستها.

كان "والتر وِين كِنيون" طالِبًا في كُلِّيَّة اللَّهوت في بيتسبرغ، وطالِبًا في مركز الدِّراسة، وتعلَّمَ على يدِ كُلِّ من "جيرستنِر" و"آر. سي.". كان "كِنيون" مُحتفِظًا بنظرة مُشابِهة لنظرة "آر. سي." و"جيرستنِر" في ما خصَّ رسامةَ النِّساء، ولنظرة كثيرين غيرهما، أطلقتْ رسامةُ "كِنيون" قضِيَّة قضائيَّة أيقونيَّة (مميَّزة حاسمة). بينما كانا ينتظِران قرار المَجمَعِ العام، نظَّمَ "آر. سي." و"جيرستنِر" اجتماعًا في فُندق "وليَم بن" في بيتسبرغ للقساوسة وطلبة اللَّهوت. قدَّمَ "آر. سي." موقِفَهُ، الذي أوصى مُغادرة الطَّائفة وتحويل الخبرات إلى مكانٍ آخَر - إلى طوائِفَ كتلك الأكثر مُحافَظة مثل الكنيسة المشيخيَّة في أميركا ("بي. سي. يو."). روَّجَ "جيرستنِر" داعِمًا المَوقفَ الدَّاعيَ إلى البقاء والانتظار ورؤية ما إذا كانت الطَّائفة ستتَّهمهما، ما سيؤدِّي بالمُجمَل إلى مُحاكمة كَنسيَّة ستؤدِّي إلى حِرمانهما من ألقابهما.

كان الأمرُ صعبًا على آر. سي." أن يُخالِفَ "جيرستنِر" الرَّأي؛ فهو لم يستطِبْ أن يكونَ على تضارُبِ في الآراءِ مع أُستاذه. يستذكِرُ "آر. سي." الماضي بالقول: "لا يُحكِنكم أن تتخيَّلوا التَّجربة التي مرَرتُ بها لأُضطَرَّ إلى أنْ أقِفَ في تعارُضِ مع أُستاذي". لم يكُنِ الاختلاف مع "جيرستنِر" بأيِّ شكل من الأشكال اختلافًا عدائيًّا؛ فبعدما قدَّمَ كلُّ منهما موقفَهُ، يقول "آر. سي.": "جلسَ الدُّكتور 'جيرستنِر' بجانبي، ووضعَ يدَهُ حولي، وقال: 'هل يمكنك أن تتعايشَ مع ذلك، 'روبرتو'؟' لقد ناداني دائًا 'روبرتو'. تطلَّعْتُ إلَيْه وابتسَمْتُ وقُلْتُ له: 'كلًا، لا أستطيع"."."

إنَّ صمودَ العلاقة بينهما في هذا الاختلاف في الرَّأي وبقاءَها سليمةً، كان جليًا حينما نقَّحَ "آر. سي." الكتاب الذي شرَّف حياةَ "جيرستنِر" وعملَه في عام ١٩٧٦. يُسمِّي الباحثون هذا النَّوع من الكتاب: "فِيستشْريفت"، التي تعني كتابة الاحتفال؛ فهي كتاباتٌ تُنشَرُ لتسطير تقاعُداتٍ أو مُناسباتٍ خاصَّة. وقد اجتمعَ "آر. سي." ومجموعةٌ من الباحثين لكتابة مقالاتٍ تُكرِّمُ خمسةً وعشرينَ عامًا من تعليم "جيرستنِر". أن ونما وتقوَّى الرَّابِطُ الذي كان يجمعُ ما بَيْن "جيرستنِر" و"آر. سي."؛ فالاختلافاتُ التي بُحِثتْ في ذلك اليوم في فُندق "وليَم بن"، لم تستطِع أن تقطعَه.

بالعَودةِ إلى القضيِّة في عام ١٩٧٤، اتَّخذَ "آر. سي." هذا الموقِف بسببِ طلبة اللَّاهوت الآتين، وبسببِ بعض الرُّعاة الشَّباب. لم يعتقِد أنَّ الطَّائفة ستُطارِدهُ أو تُطارِدُ "جيرستنِر"، لكنَّهُ لم يكُن واثقًا جدًّا بخصوص الآخَرين؛ فقضيَّةُ "كِنيون"، على الأرجَح، كما فسَّرَ "آر. سي."

١٠٣ "مُذكَّراتُ 'سبرول'"، الحلقةُ السَّابعة، سُجِّلتْ بتاريخ ٢٠١٣، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

١٠٤ "آر. سي. سبرول"، المُحـرِّر، "سـولي ديـو غلوريـا: مقـالاتٌ في اللَّاهـوت المُصلَـح، 'فِيسـتشْريفت' لِـ 'جيرستبر" ("فيلبسبرغ"، نيوجرسي: المَشيخيَّة والمُصلَحة، ١٩٧٦).

الأُمور، ستمثّلُ سابقةً لِأُخرياتٍ غيرها آتية لا مَحالة. في الختام، قرَّرَ "جيرستير" الانضواء (حتَّى عام ١٩٩٠)، في حين كتبَ "آر. سي." رسالةً إلى دارِ الطَّائفة المَشيخيَّة في "ريدستون" يُشيرُ فيها إلى أنَّ ه شَعرَ بأنَّ واجِبَه يُحتِّمُ علَيْه الانسحابَ بسلامٍ من الخدمة. فالمَشيَخة المسرورة بذهابه، ردَّتْ قائلةً إنَّه كان خادِمًا بالخطأ. يتذكَّرُ "آر. سي." كيف أنَّ ذلك جعلهُ يشعرُ بقليلٍ ممَّا شَعرَ به المُصلِحون. إنَّها لَمِنَ السُّخرية المُؤلِمة أن تكونَ مَن يُلزَمُ أن يُعادرَ لأنَّ الكنيسة ليست أمينةً تُجاهَ دعوتها. نقلَ "آر. سي." خبراته وألقابه إلى الـ "بي. يُعادرَ لأنَّ الكنيسة ليست أمينةً تُجاهَ دعوتها. نقلَ "آر. سي." خبراته وألقابه إلى الـ "بي. عن العِصْمة والاحتكاكُ مع الطَّائفة عامليْنِ يُحضِّران "آر. سي." لِدَورٍ قياديًّ أكبَرَ آتٍ، كما عن العِصْمة والاحتكاكُ مع الطَّائفة عامليْنِ يُحضِّران "آر. سي." لِدَورٍ قياديًّ أكبَرَ آتٍ، كما "ليجونير" ٨٥ ألف دولار، ومنذُ اليوم الأوَّل في أُغسطس/آب من عملِ مركز الدِّراسة في وادي سي." مُساعِدةٌ في الأمور العمليَّة، ومُديرونَ مُتعدِّدون ومُديرونَ تنفيذيُّون ورؤساء. أحيانًا تداخلَ "آر. سي." مع هذه الأدوار. وعلى الرغم من أنَّه لم يكُنْ يحمِل لقبًا، فوطْأةُ القيادة وتوازُنِها، أرخَتْ جميعها بثقلها عليْه. وأخْذِ القرار والميزانيَّة، إضافةً إلى تتميم الميزانيَّة وتوازُنِها، أرخَتْ جميعها بثقلها عليْه.

لا داعي لِذِكر الحقيقة أنَّ "آر. سي." كان يُريِّ عائلةً في وسطِ مركز الدِّراسة. فجميعُ العامِلينَ في المركز سكَنوا على أرضِ العقار أو بالقربِ منه. لقد تربَّى الأطفالُ معًا، وكانت فترةً مُمتِعةً ومُكثَّفةً في آنٍ معًا. عنت أيضًا. أنَّ "آر. سي." كان مع عائلتهِ طَوالَ النَّهار، ما عدا الوقت الذي كان مُسافِرًا فيه. لقد عرفَ كُلُّ واحدٍ أنَّ ذلك لم يكُنْ "آر. سي." فقط؛ بل كان "آر. سي." و"فيستا" دامًا. فقد كانا مثالًا للزَّواج النَّاجح، شبيهًا في أوجُهٍ عِدَّة بـزواجِ "مارتـن" و"كيتـي لُوثر".

ما دام الكهَنة كانوا نظَريًا مُتبتًلين، فقد كان زواجُ "مارتِن" و"كيتي" مثالًا عمليًا على أُوَّلِ بَيْتٍ كهنوقيًّ وأوَّلِ حياةٍ زوجيَّةٍ لكاهن. كما ذُكِرَ سابقًا، عندما تزوَّجا، قدَّمَ إليهما "فريدريك ذا وايز" مقرَّ الـ"بلاك كلويستر"، ذلك الدَّيْر السَّابق ليكونَ بَيْتًا خاصًّا بهما. كُونهُ واسِعًا جدًّا، استُخدِمَ أيضًا ليكونَ قاعةً للمُحاضرات والدِّراسة، وحُجرةً للطَّعام، وفندقًا يستضيف النُّبلاء المُسافرين. لقد رَبَّى آل "لوثر" أولادهُما بَيْن الطَّلَبة والزُّملاء في جامعة فيتنبرغ، وفي وسطِ جدولٍ يتدفَّقُ باستمرار بالزِّيارات. درسَ "لُوثر" وكتبَ وعلَّمَ في المقرِّ ذاته الذي أكلَ ونامَ وشَربَ فيه.

سمَّتْ "ليجونير" رسالتها الإخباريَّة التي تحوَّلتْ إلى مجَلَّة، "تايبِلتوك"، نِسبةً إلى نبذةً منشورةٍ لِـ "لُوثر" حملتْ الاسم ذاتَه. مثلُ "تيشريدِن" بالألمانيَّة، تميَّزَ عشاءُ "لُوثر" دامًاً بحوار لاهويًّ جار، فكان "حديثًا حولَ المائدة" ('تايبل-توك') في سياق أُمور الحياة، مع

الزَّوجات والأولاد والتَّلاميذ والزُّملاءِ، وجميعهم يتسامرون ويتبادلون الأحاديث. حتَّى كلْبُ عائلة "لُوثر" كان موضوعًا لِـ "تيشريدِن" في بعض المُناسبات. كانوا يطرحون الأسئلة، وكان "لُوثر" يُجيبُ عنها. بدأ الطلبة يكتبون أجوبةَ "لُوثر" ومُلاحظاتهِ، مُقدِّمين إلينا بذلك أكثرَ الكُتُب إثارة في تاريخ الكنيسة.

كان كلُّ ذلك صحيحًا في ما خصَّ مركز الدِّراسة. لقد عُلِّمتْ مادَّةُ اللَّهوت في سياق الحياة. على الأصَحِّ، عِيشَ اللَّهوت. حتَّى كلْبَا العائِلة، والقِطَّة التي كان يسمحُ لِـ "شيرِّي" بالاحتفاظ بها أحيانًا، كانوا جزءًا منها. أشارَ المُؤرِّخون إلى أنَّ واحدًا من العناصِر الفريدة لتصوير "لُوثر" الفنِّيّ، هو أنَّك تستطيع أن ترى غالِبًا رَسْمهُ إلى جانبِ رَسْمِ "كيتي". لم يكُنْ ذلك أمرًا مُعتادًا في تلك الأيَّام؛ فمُعظَمُ الرُّسوم التَّاريخيَّة هي أُحاديَّة، للرَّجُلِ العظيم وحدَه. قلَّما نجِدُ صُورًا للزَّوجاتِ إلَّا إذا كُنَّ ملِكاتٍ؛ فالرُّسومُ المُزدوجة لِـ "مارتِن" و"كيتي"، التي كانت رؤيتها شائعة منذُ القرن السَّادس عشَر، تُشيرُ إلى مركزيَّة العلاقة ما بَيْن حياةِ "لُوثر" وإرثِه. وينطبقُ هذا أيضًا على حياةِ "آر. سي." وأرثِه مع "فيستا". فكِلاهُما جَسَّدا ليس فقط أُمُوذجًا للزَّواجِ، بل إنَّ "آر. سي." ومُعلِّمين آخَرين في مركز الدِّراسة علَّموا أيضًا موادً في الزَّواج وقادوا حلقاتٍ دراسيَّة ناجحة بشأنِ الزَّواج في أغلَبِ الأحيان. جمعَ "آر. مي." موادً في الزَّواج وقادوا حلقاتٍ دراسيَّة ناجحة بشأنِ الزَّواج الحميميّ" (١٩٧٥).

أُصدِرَ الكتاب الأوَّل لِـ "آر. سي." في عام ١٩٧٣. وفي العام ١٩٧٤، أُصدِرَ "عِلْمُ النَّفسِ في الإلحاد"، وهو كتابٌ ناجِمٌ عن مادَّة درَّسها في كُلِيَّة اللَّاهوت في "كونويـل"، ومن المُحاضرات التي أُلقِيَتْ في مركَزِ الدِّراسة. في تلكَ السَّنة، نُشِرتْ مقالتهُ ضِمْنَ مقالاتٍ أُخرى في كتابٍ عن العِصْمة ناتجٍ عن مُؤتمـرِ "ليجونير". ثمَّ أُصدِرَ كتاب الزَّواج. منذُ ذلك الحين وحتَّى وفاته، وبعْدَ موته، كانت هُناك سنواتٌ محدودةٌ لم ينشُر فيها كتابًا. ففي مُعظَم السنوات، نشرَ الكثيرَ منها. كان "آر. سي." يُعلِّمُ ساعاتٍ كثيرةٍ أُسبوعيًّا. كتبَ مُلاحظاتِ المُحاضرة في مُفكِّرةٍ، ثمَّ تقدَّم أمام الجماعة لِيُعلِّم، دون المُفكِّرة عمومًا. وكان "آر. سي." يُسافِرُ للتَّكلُّم بكلامِ الله. في تلكَ الأيَّام، شَعرَ- على حدِّ تعبيرهِ - "كأنيٍّ كُنْتُ أُسافِرُ هُنا وهُناك وفي كُلِّ مكان". "` كان يُحري بصورةٍ مُتكرِّرةٍ رحلاتٍ بالسيَّارة على الظُّرُقات المُحيطة بغربِ بنسلفانيا مكان". "` كان يُحري بيورة مُتري المُقلِّع ولدَيْه إحساسٌ مُرهَفٌ بالقضايا التي تُواجِهُ بوصف مُتحدِّقًا قويًّا مُقنِعًا واضحًا. كان مُطلِّعًا ولدَيْه إحساسٌ مُرهَفٌ بالقلسفة أيضًا وتاريخ الكنيسة والثَقافة. اعتمدَ على معرفتهِ بالكتاب المُقدَّس واللَّهوت، وبالفلسفة أيضًا وتاريخ الآراء، في تناوُلهِ لتلكَ القضايا بصورةٍ مُقنِعةٍ قويَّة، وبيقينٍ أيضًا، وقد أصغى النَّاسُ إلَيْه. "لا

١٠٥ "مُذكِّراتُ 'سبرول"، الحلقةُ الثَّامنة، سُجِّلتْ بتاريخ ٢٠١٤، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

أستطيع أن أُفكِّرَ في أيِّ مكانٍ آخَر في أميركا حيث أمكَنني الحصول على تعليمٍ كذلك التَّعليم الذي أخذته هُنا اللَّيلة"، شهِدَ أحدُ الطلبة بعْدَ قضاءِ الأُمسِية في مركز الدِّراسة مُستمِعًا إلى مُحاضرةِ "آر. سي.". '\

في عام ١٩٧٥، قادَ السيَّارة على طريق "بنسلفانيا تيرنبايك إيست" مُتَّجهًا إلى فيلادلفيا. كان قد دُعِيَ لِيتكلَّمَ في مُؤمّر "فيلادلفيا" في اللَّاهوت المُصلَح في الكنيسة المَشيخيَّة العاشرة التَّاريخيَّة بالقرب من مَعْلَم "ريتِّنهاوس سكوير". لقد ابتدأ "جيمس بويس" المُؤتمر في عام ١٩٧٤، وكان "آر. سي." قد التقى "بويس" في عام ١٩٦٨، عندما درَّسَ "آر. سي." في "كونويـل" في فيلادلفيـا. كان "بويـس" أكبرَ سنًّا مـن "آر. سي." بسـنة واحـدة، وهـو أيضًـا كان من بيتسبرغ، ولَعِبَ أيضًا جميع الألعاب الرِّياضيَّة في سنواتٍ مدرستهِ الإعداديَّة والثَّانويَّة. لأنَّ "آر. سي." كان لاعبًا في المدرسة الثَّانويَّة في "كليرتون"، فقد كان و"جيم" في مُقاطعتَيْن مدرسيَّتَيْن مُتنافِستَيْن، إلَّا أنَّ والد "جيم" أرسَلهُ إلى "ستونى بروك"، وهي مدرسةٌ داخليَّة في مدينة نبويورك. ثمَّ انتقلَ "بويس" إلى جامعة "هارفرد" وكُلِّيَّة اللَّاهوت في "برينستون"، ثمَّ، إلى جامعة "بازل" في سويسرا لنَيْل الدُّكتوراه. كان خادمًا رئيسيًّا في الكنيسة المَشيخيَّة العاشرة منذ سنة ١٩٦٨ إلى حين وفاته جرَّاء السَّرطان في عام ٢٠٠٠. كان "آر. سي." و"بويس" أَخَوَيْنِ فِي حَمْلِ السِّلاحِ. كانا صديقَيْنِ عزيزَيْنِ، وعلى مدى السِّنين، أمضَت العائلتان "سبرول" و"بويس" الكثير من الأوقات الطيِّبة معًا. منذ عام ١٩٧٥ وحتَّى مطلَع تسعينيًّات القرن العشرين، تكلُّمَ "آر. سي." في مُعظَم اجتماعات مُؤمّر "فيلادلفيا" في اللَّاهوت المُصلَح، والتي كانت تُعقَدُ في فصْل الرَّبيع. بدأت الحلقةُ الافتتاحيَّة مساء الجمعة دامًّا بترنيمة يُرنِّهُها جمهـورٌ غـفير: "اللهُ ملجـأُ لنـا وقوَّةٌ على الـدَّوام"، وصوتُ الأُرغـن يصدحُ عاليًـا، والنَّوافذُ مُفتَّحة، بينما كانت ترتفعُ أصداءُ كلمات ترنيمة "مارتن لُوثر" في أرجاء فيلادلفيا. أحيانًا، اصطحبَ "آر. سي." ابنتَهُ، "شرِّي"، معهُ في تلك الرِّحلات؛ إذ كان في فيلادلفيا مجالٌ للتَّسوُّق أفضلُ بكثير لفتاة صغيرة من بلْدَة "ليجونير".

من جهة الإنجازات الكثيرة لِـ "آر. سي."، فقد منَحتْه جامعةُ "جِنيف"، في "بيفر فولز"، بنسلفانيا، الدُّكتوراه الفخريَّة في عام ١٩٧٦. كانت "جِنيف" تقعُ إلى الـشمال الغربيِّ من مركز الدِّراسة. لم تكُنْ بالبُعْدِ ذاته لجامعتهِ الأصليَّة في "وستمنستر" الواقعة في أقصى الـشمال. بينما كان رئيسُ جامعة "جِنيف"، الدُّكتور "جاك وايت"، يمنحُ "آر. سي." الشَّهادة، أشارَ في اقتباسهِ إلى أنَّ "آر. سي." "هو مُعلِّمٌ مُقتدِر"، ثمَّ، عدَّدَ الكُتُبَ التي كان قد كتبها "آر. سي."

١٠٦ "تستجمعُهم 'ليجونير' في أُمسِيات أيَّام الإثنَيْن"، مجلَّـة "تايبِلتـوك"، المُجلَّـدُ الثَّاني، سبتمبر/أيلول ١٩٧٨، ص. ٩.

حتَّى تاريخهِ، والأماكِنَ المُختلِفة التي خدمَ وعلَّم فيها. نشَرَتِ الصَّحيفة المحلِّيَّة، "ليجونير إيكو"، صُورةً لِـ "آر. سي." مُرتديًا ثوبَ التَّخرُّج والقَلنْسوة، حاملًا شهادته وهو يبتسِمُ. بعْدَ حَفْلِ التَّخرُّج، قادَ "آر. سي." و"فيستا" و"شيرِّي" و"كريغ" السيَّارة في طريقِ عَودتهم إلى مركز الدِّراسة. أقامَ فريقُ العاملين حَفْلًا كبيرًا على شَرفهِ. في ذلكَ الصَّيْف، احتفلَتِ الأُمَّةُ كلُّها بالذِّكرى المئويَّة الثَّانية للاستقلال. تحوَّل كُلُّ شيءٍ إلى الأحمرِ والأبيضِ والأزرق. وقد لفتَتْ "فورت ليجونير" الانتباه، ولقِيَتْ اهتمامًا لا يُستهانُ به.

في عام ١٩٧٧، نشَرَ "آر. سي." كتاب "معرفةُ الكتاب المُقدَّس" من منشورات مطبعة "إنترفارستي". كانت قد نشَرَتْ هذه المطبعةُ، وهي بريطانيَّة، كتابَ "باكِر" "معرفةُ الله" الذي لقي رواجًا كبيرًا (غير مُتوقَّع). أمَّا القِسْمُ الأميريُّ للنَّشْر، فعَنْونَ كتابَ "سبرول" بصورةٍ مُحَدَّدة لِيُواكِبَ مَوجة النَّجاح هذه. قدَّموا الدَّعوةَ إلى "باكِر" لكتابةِ التَّمهيد، فسطَّرَ كلِماتٍ ذكيَّة: "لَو كُنْتُ الشَّيطان (أرجو عدَمَ التَّعليق)، لكانَ أوَّلُ أهدافي إيقافَ النَّاس عن الانخراطِ والبحْثِ بِعُمْقٍ في الكتاب المُقدَّس".١٠٧ هذا بالضَّبط ما أرادَهُ "آر. سي." من النَّاس أن يفعلوه: الانخراطَ والبحْثَ بِعُمْقٍ في الكتاب المُقدَّس. بُنِيَ الكتابُ على أساس المُعارات التي قدَّمها على مدى العقْدِ السَّابق، لكنْ خصوصًا على مدى السَّنوات الثَّلاث المُاضية في مركز الدِّراسة. إنَّه حافلٌ بالمُساعِدات العمليَّة عن كيفيَّةِ تحليل الكتاب المُقدَّس، إضافةً إلى مقدارٍ قويٌّ من التَّامُّل اللَّهوتيّ. فهو يتكلَّم عن دراسة الكتاب المُقدَّس حاسبًا إضافةً إلى مقدارٍ قويٌّ من التَّامُّل اللَّهوتيّ. فهو يتكلَّم عن دراسة الكتاب المُقدَّس حاسبًا إضافةً إلى مقدارٍ قويٌّ من التَّامُّل اللَّهوتيّ. فهو يتكلَّم عن دراسة الكتاب المُقدَّس حاسبًا إضافةً إلى مقدارٍ قويٌّ من التَّامُّل اللَّهوتيّ. فهو يتكلَّم عن دراسة الكتاب المُقدَّس حاسبًا

"نحنُ البشر نعيشُ في إطارِ التزامِ وصيَّةٍ إلهيَّةٍ لدراسة كلِمة الله بصورةٍ جادَّةٍ حثيثة. فهو إلهنا صاحِبُ السُّلطان، وهي كلِمتهُ، وهو يُوصينا بأن ندرسها. فالأمرُ واجبٌ ليس خِيارًا".

في الصَّفحةِ ذاتها، يُخبِرنا أنَّ "السِّرَّ وراءَ السَّعادة إنَّا يكمنُ في الطَّاعةِ لله. لذلك فإنَّ مُجمَل الموضوع من بدايتهِ وإلى نهايتهِ هو أنَّ السَّعادة لا يُحكِن اكتشافُها وسَبْرُ غَورها تمامًا، إذا ظلَلْنا نجهَلُ كلمةَ الله".^^

بقِيَتْ عقيدةُ الكتاب المُقدَّس واجِهةً ومركزيَّةً عند "آر. سي." للسَّنوات القليلة المقبِلة، ليس فقط لأنَّه اهتمَّ كثيرًا بدراسة الكتاب المُقدَّس، بل أيضًا بسببِ المُناخِ الكَنسيِّ واللَّاهوتيِّ في ذلكَ الزَّمن. يمكن القَول إنَّ عاصفةً كانت تتلبَّدُ آنذاك، وكان "آر. سي." في خِضَمِّها.

۱۰۷ "ج. أي. باكِــر"، "مّهيـــد"، في: "آر. سي. سبرول"، "معرفــةُ الله" ("داونـــرز غــروف"، إلينـــوي: مطبعـــةُ "إنترفارســـتى"، ۱۹۷۷)، ص. ٩.

۱۰۸ "باکِر"، " تمهید"، ص. ۱۶.

#### مدينةُ شيكاغو

تعاظمَ الجدَلُ بشأنِ موضوع العِصْمة بعْدَ المُؤة رالذي انعقدَ في عام ١٩٧٣. فإضافةً إلى سياقِ "آر. سي." الطَّائفيِّ لِـ "بي. سي. يو. إس. أي."، هُنالِكَ نقاطٌ حامية شَملَتِ الكنيسةَ اللُّوثريَّةَ الإنجيليَّة في أميركا، والمَجمَعَ المعمدانيَّ الجنوبيَّ، ومعاهِدَ وكُلِّيَّاتٍ للَّهوت مثل معهدَيِ اللَّهوت "فولر" و"غوردون-كونويل" - حيث درَّسَ "آر. سي." بصفتهِ أُستاذًا مُلحَقًا في الدِّفاعيَّات. في عام ١٩٧٦، نشَرَ "هارولد ليندسيل" (١٩١٣ - ١٩٨٨)، الذي كان قد درَّسَ في "فولر" و"ويتون" وكان آنذاك مُحرِّرًا لِمجلَّةِ "المسيحيَّة اليوم"، كتابَهُ المُذهِل، "الحربُ من أجلِ الكتاب المُقدَّس". سمَّى "ليندسيل" أسماءً ودعا الكنيسة لأن تَرُدَّ على هذه الأَزَمة. ظهرتْ مُراجعاتُ مُتحمِّسة لكتابهِ في الدَّوريَّات والمجلَّات. أمَّا بعضُ الذين سمَّاهُم "ليندسيل"، فهدَّدوا وكفاضاته، وكانت تلك لحظةً أزَمةِ في الكنيسة.

في خِضَمٌ مُلاحظات المُحاضَرة القابِعة في إحدى المُفكِّراتِ، مع بطاقة التَّسعير ٢,٣٨ دولارًا من "جي. سي. مورفي"، رسَمَ "آر. سي." مُخطَّطًا مُوجَزًا للبحْثِ في العِصْمة. يبدأُ بِ "الأَزْمة الحاضِرة- 'ليندسيل'- تَحزُّقُ وانفجار". يُتبَعُ هذا بِ "[الخلفيَّة] التَّاريخيَّة"، التي تلحَظُ الآتي: "الإرثَ الإنجيليِّ، 'سولا فيدي' (بالإيمان وحدَهُ)- 'سولا سكريبتورا' (بالكتاب المُقدَّس وحدَهُ)". وفي نهايةِ المُخطَّط المُوجَز، يكتبُ الآتي:

"نحتاجُ إلى قِمَّةٍ إنجيليَّة".

ثمَّ، يُضيفُ قائلًا:

"قد تفشَل، لكنْ يجِبُ تجرِبَتُها". "نقد

اتَّصَلَ "آر. سي." بِـ "ليندسيل" واقترحَ علَيْه أن يُنظِّمَ، من موقعهِ في مجلَّة "المسيحيَّة اليوم"، قِمَّةً كهذه في موضوع العِصْمة، تُغطِّي أطياف الطَّوائفِ كافَّةً. كتبَ "ليندسيل" في رَدِّهِ قائلًا إنَّه اعتقدَ فعلًا أنَّ قِمَّةً كهذه كانت مُهِمَّة، لكنَّه ليس في مَوقع يُؤهِّلهُ لقيادتها.

انضَمَّ "آر. سي." وزميلاهُ المُتكلِّمان في مُؤتمر "ليجونير" لعام ١٩٧٣، "باكِر" و"جيرستنِر"، إلى كُلِّ من "نورمان غايسلر" و"كريغ بانسِن"، في مُؤتمرٍ يتناولُ سُلطان كلِمة الله في "ماونت هيرمون"، في كاليفورنيا، في فبراير/شُباط من عام ١٩٧٧. اجتمعَتْ مجموعةُ الخمسة

۱۰۹ "آر. سي. سبرول"، مُفكِّرةُ المُحاضَرة (دون عُنوان/تاريخ). يعـودُ هـذا المُخطَّط المُوجَز، على الأرجَح، إلى العـام ۱۹۷0 أو ۱۹۷7.

مع "جاي غريمستيد" و"أودري ويذيريل جونسون" من "بايبل ستادي فيلوشيب" ("يي. إس. إف.")، و"كارِن هويت". صلُّوا معًا وتباحَثوا في ما بَيْنهم. ومن الاجتماع لِـ "المجلس الاستشاريِّ" الأصليِّ، انبثقَ قرارٌ يقضي بإطلاق ما سُمِّيَ لاحقًا "المجلِس العالَميَّ للعِصْمة الكتابيَّة" ("أي. سي. بي. أي."). أُطلِقَ الـ "أي. سي. بي. أي." في عام ١٩٧٧. كانت تتناولُ الفكرة التَّأثير في الكنيسة وإنتاجَ الموادَّ المُرتبِطة بالعِصْمة على مدى عشْرِ سنوات، وبعدَها يُحَلُّ التَّأثير في الكنيسة وإنتاجَ الموادَّ الأصليَّة التي اجتمعتْ في كاليفورنيا كُلُّ من "روجر نيكول"، المجلس. انضَمَّ إلى المجموعة الأصليَّة التي اجتمعتْ في كاليفورنيا كُلُّ من "روجر نيكول"، و"إيرل ريدماتشِر"، و"هارولد هونِر"، و"بايج باترسون"، و"روبرت بروس"، و"دونالد هوك"، و"جيسون آرشِر"، و"إدموند كلاوني"، و"جيمس مونتغمري بويس".

ودعَتِ المجموعة أيضًا "بيلي غراهام" إلى الانضمام إلى المجلس؛ ففي رسالةٍ إلى "جاي جريمستيد"، الممهورة "خاصٌّ وسِرِّيُّ"، قالَ "غراهام" إنَّه يقبل الدَّعوة مع الإشارة الضِّمنيَّة إلى أنَّ "خدمتَه بوصفه كارزًا عالَميًّا إنَّه يختلِفُ اختلافًا كبيرًا عن الآخرين الموجودين على لائحتك. يجِبُ أن أعملَ مع جميع أنواع المسيحيِّين الذين يَشغلون مراكِزَ مُختلِفة، وبالتأكيد لنْ أقطعَ العلاقة برفيقٍ مُؤمنٍ على أساس العِصْمة". ثمَّ أضافَ قائلًا: "أعتقِدُ، على الأرجَح، أن أقطعَ العلاقة برفيقٍ مُؤمنٍ على أساس العِصْمة". ثمَّ أضافَ قائلًا: "أعتقِدُ، على الأرجَح، أنَّني أستطيع أن أكونَ مُساعِدًا بصورةٍ أفضل باستمراري في إعلان الكتاب المُقدَّس في كلُّ أنني أستطيع أن أكونَ مُساعِدًا بصورةٍ أفضل باستمراري في إعلان الكتاب المُقدَّس في كلُّ من كتاباتي ووعْظي، على أنَّه كلِمة الله المعصومة، بدلَ الانجذابِ إلى هذا الموضوع في هذا الوقت". ذكرَ أيضًا أنَّ "مُؤسَّسة 'بيلي غراهام' الكرازيَّة" ستُرسِلَ شِيكًا بقيمة ١٠ آلاف دولار، وطلبَ بأن تُجَدول على أنَّها "هبة من مجهول". "أ في الختام، رفضَ "غراهام" الدَّعوة ولم يُوقِّع وثيقة بَيان "شيكاغو". أشارَتْ هيئة الـ "أي. سي. بي. أي." إلى الهِبة في المُراسَلة والنَّشرة الدَّوريَّة، ذاكِرةً هبةً من كارزٍ ذائع الصِّيت فضَّل عدم الكشف عن هُويَّته. وكان في وُسع مُعظمهم تخمينُ تلك الشَّخصيَّة بسهولة.

انطلقَتْ أعمالُ المجلِس، فانتُخِبَ "بويس" رئيسًا للَّجنة، و"آر. سي." رئيسًا. أدارَتْ "كارِن هويت" مكتبَ الـ "أي. سي. بي. أي." في "أُوكلاند"، كاليفورنيا. عقدوا اجتماعًا للتَّخطيطِ للقِمَّةِ الأولى الكبرى. أُعطِيَ كُلُّ منهم بطاقةً ليملأوا طلباتهم للغداء من مجموعةٍ من السَّندويشات. "لَحْم الخنزير مع الجبنة"؛ "الحبَش"؛ والـ "روبِن". كتبَ "آر. سي." طلبَهُ بِخَطً اليد كالآتي: "هامبرغر - مطهوَّةٌ باستواءٍ تامّ، وكَتْشَب، وبطاطا مَقليَّة". بحسبِ المُذكِّرة، قالَ "آر. سي." في وقتٍ ما باقتضاب ما يأتي: "لُوثر': عندما يتكلَّمُ الكتاب المُقدَّس، يتكلِّمُ الله". لقد خطَّطوا لِتنظيم قِمَّة. وكان الموقِعُ الأوَّل الذي بُحِثَ هو "أتلانتا". (كان يمكن أن

۱۱۰ "بيلي غراهـام" إلى "جـاي جريمسـتيد"، ۲۱ يونيو/حَزيـران، ۱۹۷۷، أرشـيف "أي. سي. بي. أي."، أرشـيف كُلِّيَّة اللَّاهـوت في دالاس.

تُسمَّى "وثيقة 'أتلانتا"".) بدلَ ذلك، اتَّفقوا في ما بَيْنهم على الموقع الأكثر وسَطيَّة لمدينة "شيكاغو"، وحُجِزَ فُندق "حياة ريجنسي" في مطار "أُوهير" في شيكاغو. ستنعقِدُ القِمَّة في ٢٦-٢٦ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٧٨.

كانت هذه القِمَّةُ التي عرفَ "آر. سي." أنَّ الكنيسة احتاجت إليها. قد تفشَل، لكنَّهم يجب أن يُجرِّبوا.

لقد سَعى المجلسُ إلى تقديم مُسَوَّدَةٍ لوثيقةٍ مُطوَّلةٍ عن العِصِمة في أثناء القِمَّةِ عَيْنها، ما يسمح بالرَّدِّ والتَّفاعُل والبحْث مع المُشاركين. عندما وصلَ مُشارِكو القِمَّةِ تِباعًا، وجدوا رسالةً ترحيبيَّة من "جيم بويس" في رِزمةِ التَّسجيل، تقولُ الآتي: "على الرُّغم من تعدُّديَّتنا، فلدَيْنا أمرٌ واحدٌ مُشترَّكُ بَيْننا. جميعُنا نُؤمِنُ بالسُّلطان الكامل والأمانة والعِصْمة الكاملة لكلمة الله، ونُريدُ أن نرفعَ القضيَّة إلى هذا اليقين عاليًا، ونربحَ الآخرين إلَيْه بنعمةِ الله. بالفعل، نحنُ مُقتنعون أنَّ سلامةَ الكنيسة إنَّا تعتمِدُ علَيْها". "

كان المجلِسُ قد عيَّنَ لجنةً لكتابة النُّصوص وتقسيم مهامً المسؤوليَّات في الكتابة، لكي يتسنَّى تقديمُ الوثيقة أمام القِمَّة. عندما اجتمعَ أعضاءُ المجلِس في اللَّيلةِ السَّابقة لاجتماع المجلِس، أعلَنَ الشَّخصُ الموكَّلُ بمبادئ التَّاكيد والنفي، أنَّ الموادَّ ليست في حَوزتهِ. تطلَّعَتِ المجموعة نحو "آر. سي."، واستمرَّوا في اجتماعهم، الذي خُتِمَ قُبَيْلَ مُنتصَفِ اللَّيل ذهبَ "آر. سي." إلى غُرفتهِ في فُندق "الحياة ريجنسي"، وابتداءً من مُنتصَفِ اللَّيل وحتَّى الرَّابعة فجرًا، كتبَ مُسَوَّدَةً مُؤلَّفةً من تسعةَ عشَرَ مبدأً للتَّأكيد والنفي. لاحقًا، قُدِّمت هذه المبادئ، المكتوبة بسرعةٍ في أثناء الحلقة المنعقدة، المُكتملة النِّصاب، في القِمَّة. إضافةً إلى الاجتماعات التي قُدِّمتْ وبُحِثتْ فيها "وثيقة 'شيكاغو'"، تضمَّنَ برنامجُ القِمَّةِ سِتَّ عظاتٍ، وأربحَ عشرة مقالةً رئيسيَّة.

قدَّم "آر. سي." عِظةً، بعنوان: "أَحَقًّا قالَ الله؟"، ومقالةً بعنوان: "الشَّهادةُ الدَّاخليَّة للرُّوح القدس". كان لدَيْه جدولُ أعمالٍ مُكثَّفٌ لبضعةٍ أَيَّامٍ في شيكاغو. كانَتِ اثنتا عشرةَ دَولة مُمثَّلة بَيْن المُشاركين في القِمَّة، إضافةً إلى أكثر من ثلاثين جامعة، وأكثر من ثلاثين معهدًا وكُلِّيَةً للَّهوت، وأكثر من اثنتَيْ عشرة طائفة. ضمَّ المُشاركون فريقًا من أبٍ وابْنه، الدُّكتور "جون ماك آرثر"، الأب والابن، وتضمَّنَتِ القِمَّة لحظةً للمُشاركين كي يتسنَّى لهم أن يكونوا مُوقًعين أصليِّن. ففي القرن العشرين، كان صعبًا أن يتجمَّع الإنجيليُّون للاتَّفاق حولَ أيً

۱۱۱ "جيمـز إم. بويـس" في رسـالةٍ إلى مُشـاركي القِمَّـة، ٢٦ أُكتوبر/تشريـن الأوَّل، ١٩٧٨ (مطبوعـة على رسـالةٍ مُعْلَمـة لِــ 'أي. سي. بي. أي.').

شيءٍ. أن يكون لدَينا هذا الاتِّفاقُ الحميميُّ بشأنِ وثيقةٍ مُفصَّلة مُعقَّدة مُكثَّفة، ربَّا يُغرينا لتسميتِه أُعجوبة. نشَرَتِ الرسِّالة الإخباريَّة الرَّسميَّة "أي. سي. بي. أي. أبديت" ما يأتي: "تميَّزتِ القِمَّة بروحٍ هائلةٍ من الوَحدة والتَّوقُّع، والتي اختُتِمت بتوقيع الوثيقة النِّهائيَّة يوم السَّبْت". قدَّمَ "آر. سي." العِظة الختاميَّة، بعنوان: "أحَقًّا قالَ الله؟"، مأخوذة من سِفر التَّكوين، الأصحاح الثَّالث، ومن إنجيل متَّى، الأصحاح الرَّابع. رغَّوا معًا: "اللهُ ملجأُ لنا وقوَّة على الدَّوام"، وأُتبِعَ ذلك بتوقيعٍ رسميًّ ذيَّل بَيانَ الوثيقة. "اللهُ كان الحاضرون "قد لُمِسوا حقًّا وتركوا ذلك المكان مُبتهجين بما قد صنعهُ الله في وسطهم."" الله عليها الله عليه المَّكان المنافرون "قد لُمِسوا حقًّا عليه عليه المَّكان المنافرون "قد لُمِسوا حقًّا عليه الله في وسطهم." "الله

كانت لدى "آر. سي." القِمَّة التي أرادها وسعى من أجلها، وهي بالتأكيد لم تفشل.

تحتوي "وثيقةٌ شيكاغو" على أربعةٍ أجزاء: تهيد من خمسِ فِقْرات، والجزءُ الرَّئيسيُّ للوثيقة الذي يتضمَّن خمسَ نقاطٍ، وتفسيرٌ مُؤلِّفٌ من تفاصيلَ تتناول سِتَّ قضايا، وتسعةَ عشَرَ بَنْدًا من التَّأْكيد والنفي.

يُقرأُ الجزءُ الرَّئيسيُّ للوثيقة في نقاطهِ الخمس، على النحو الآتي:

- الله، الذي هو نفسه الحق ويتكلم الحق وحدة، أوحى بالأسفار المُقدسة لكي يُظهر بذلك ذاته للبشَريَّة السَّاقطة بواسطة يسوع المسيح الخالق والربَّ الفادي والديَّان. الكتابُ المُقدَّس هو شهادة الله عن نفسه.
- ٢. الكتابُ المُقدَّس، كَونهُ كلِمةَ الله الخاصَّة، مكتوبةً بواسطة أُناسٍ حُضِّروا وسيقوا من الرُّوح القُّدس، هو ذو سُلطانٍ إلهيًّ معصومٍ في جميع القضايا التي يتناولها: إنَّه موجودٌ لنِوْمِنَ به، بوصفه دليلَ إرشادٍ من الله، في كُلِّ ما يُؤكِّدهُ؛ لِيُطاعَ، بوصفه وصيَّةَ الله، في كُلِّ ما يتطلَّبه، ويُعتنَقَ بوصفه عهدَ الله، في كُلِّ ما يعدُ به.
- ٣. الرُّوحُ القدس، الكاتِبُ الإلهيُّ للكتابِ المُقدَّس، يُؤكِّدُهُ لنا بشهادتهِ الدَّاخليَّة ويفتحُ أذهاننا لِفَهْم معناه.
- ٤. كَون الكتابِ المقدّس مُعطًى من الله كاملًا ومُتكلّمًا به، فهو دونِ خطأٍ أو عَيْبٍ في جميع تعاليمه، بما في ذلك ما يقوله عن أعمالِ الله في الخليقة، والأحداث الجارية في التّاريخ العالَميّ، وأُصولهِ الحَرفيَّة الخاصَّة بقيادة الله، نسبةً إلى شهادته لِنعمةِ الله المُخلّصة في حياة الأفراد.

۱۱۲ "برنامجُ القِمَّة، - ص. ٣"، في: "أرشيف 'بيلي غراهام" ١٩٢، "ويتون كوليـدج"، "ويتون"، إلينـوي، ص. ب. ٧، مَلـفٌ رقـم ١٣.

١١٣ "تقريرُ القِمَّة"، "'أي. سي. بي. أي.' أبديت"، ديسمبر/كانون الأوَّل، ١٩٧٨، الرَّقم ٢. ١.

0. إِنَّ سُلطانَ الكتابِ المُقدَّس سيُعطَّلُ لا مَعَالَة إِذَا ما حُدِّدتْ أَو أُهمِلَتْ العِصْمة الإلهيَّة الكاملة، أو جُعِلَتْ مُتناسِبة مع نظرةٍ إلى الحقِّ مُغايرة لنظرةِ الكتاب المُقدَّس الخاصَّة، وأنَّ هذه الزَّلَات تجلِبُ خسارةً مُدوِّيَّة لِكُلِّ من الفَرد والكنيسة.

تُقرأُ مبادئُ التَّأكيد والنفي، المخطوطة بِقلَم "آر. سي."، على النَّحْوِ الآتي:

المبدأُ الأوَّل: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الأسفارَ المُقدَّسة يجِب أن تُعدَّ كلِمةَ الله صاحبةَ السُّلطان.

نحنُ نرفضُ أنَّ الكُتُبَ المُقدَّسة تستمِدُّ سُلطانها من الكنيسة أو التَّقليد أو أيًّ مصدر بشَريًّ آخَر.

المبدأُ الثَّاني: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ الكُتُبَ المُقدَّسة هي النَّمَطُ السَّامي المكتوب الذي به يُقيِّدُ الله الضَّمير، وأَنَّ سُلطانَ الكنيسة خاضِعٌ لِسُلطان الكتاب المُقدَّس.

نحنُ نرفضُ أنَّ لـدى القوانين أو المجامع أو الإعلانات الكَنَسيَّة سُلطانٌ يفوقُ سُلطانَ الكتاب المُقدَّس أو يُساويه.

المبدأُ الثَّالَث: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ الكلِمة المكتوبة مِحْمَلها هي إعلانٌ مُعطَّى من الله. نحنُ نرفضُ أَنَّ الكتابَ المُقَدَّس هو مُجرَّدُ شاهدٍ للإعلان، أو يستحيلُ إعلانًا عند المُصادَفة، أو يعتمِدُ على الرُّدودِ للنَّاس في استمدادِ شرعيَّته.

اللُّغة لتكونَ واسطةً للإعلان.

نحنُ نرفضُ أنَّ اللَّغة البشَريَّة محدودةٌ بطبيعة خَلْقنا حتَّى إنَّها تُعدُّ غير صالحة لتكونَ واسِطةً للإعلان الإلهيِّ. نحنُ نرفضُ أيضًا أنَّ فسادَ الثَّقافةِ البشَريَّة واللُّغة بسبب الخطيَّة قد أَحْبَطا عملَ اللهِ في الوحي.

المبدأُ الخامس: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ إعلانَ الله المُدوَّن في الأسفارِ المُقدَّسة إِضَّا كان الله المُدوَّن في الأسفارِ المُقدَّسة إِضَّا كان اعلانًا متدرِّجًا.

نحنُ نرفضُ أَنَّ الإعلانَ اللَّاحق، الذي رَجَّا يُتمِّمَ الإعلان السَّابق، يُصحِّمهُ أَو يُناقِضهُ. ونحنُ نرفضُ أيضًا أَنَّ أيَّ إعلانٍ مِعياريٍّ أُعطِيَ منذُ اكتمالِ كتابات العهد الجديد.

المبدأُ السَّادس: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الكتابَ المُقدَّس كلَّه وبجميع أجزائهِ، والكلِمات ذاتها للمُحتوى الأصليّ، قد أُعطِيَ بوحي إلهيّ.

نعنُ نرفضُ أنَّ وحْيَ الكتابِ المُقدَّس مِكن أن يُؤكَّدَ بالحقِّ نِسبةً إلى المُجمَل دون اعتبارِ الأجزاء، أو بعضٍ من الأجزاء، ولكن ليس المُجمَل.

المبدأُ السَّابع: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ الوحْيَ كان عملًا بواسطته أعطى اللهُ كلِمتهُ بواسطة الحرُّوح القدس، بواسطة الكُتَّاب البشَريِّين. فمصدرُ الكتابِ المُقدَّس إلهيِّ، ويبقى خَطُ الوحي الإلهيِّ سِرًّا لنا جميعًا.

نحنُ نرفضُ أَنَّ الوحْيَ يُمكِن أَن يُقلَّصَ إلى حسبانه فِطنةً بشَريَّة، أو حالاتٍ سامية من الوعي أيًّا كان نوعها.

المبدأُ الثَّامن: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ اللهَ، بعملهِ في الوحي، استخدمَ الشَّخصيَّات والأساليب الأدبيَّة المُتمايزة للكُتَّابِ الذين اختارهم وأعدَّهم.

نحنُ نرفضُ أنَّ الله، بتسبُّبِهِ في استخدام هؤلاءِ الكُتَّابِ للكلِماتِ ذاتها التي اختارها، فإنَّه يطغى على شخصيًاتهم.

المبدأُ التَّاسع: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الوحي هو تفوُّهٌ مضمونٌ وموثوقٌ في جميع الأُمور التي سِيقَ بها الكُتَّابِ الكتابيُّون ليتكلَّموها ويكتبوها، على الرغم من أنَّه لا يَعَنع المعرفة الكُلِّيَّة.

نحنُ نرفضُ أنَّ محدوديَّة هـؤلاء الكُتَّابِ أو سـقطاتهم، بـالضَّرورة أو خلاف ذلك، أدخلتْ تحويـرًا أو كذبًا مـا إلى كلمة الله.

المبدأُ العاشر: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الوحي، إذ نحن مُتكلِّمون بصرامةٍ، ينطبِقُ فقط على المخطوطة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس، التي بتدبير الله يُمكِن تأكيدها من المخطوطات المُتوافرة بدقَّةٍ عالية. نحنُ نُؤكِّدُ أيضًا أنَّ النُّسَخَ والتَّرجمات للكتابِ المُقدَّس هي كلِمةُ الله في نطاق تمثيلها للأصْل بأمانة.

نعنُ نرفضُ أَنَّ أَيَّ عُنصٍ أساسيًّ للإيمان المسيحيِّ يتأثَّرُ بغياب المخطوطات الأصليَّة. نحنُ نرفضُ أيضًا أنَّ هذا الغيابَ إنَّما يجعل التَّأكيد الوثيق الصِّلة بالعِصْمة الكتابيَّة، غير صالح أو غير ذي صِلة.

المبدأُ الحادي عشر: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ الكتابَ المُقدَّس، كَونهُ أُعطِيَ بوحيٍ إلهيًّ، هو معصومٌ من الخطأ ومُنزَّهٌ عنه، لذلك بعيدًا عن تضليلنا، هو حقُّ وموثوقٌ به في جميع القضايا التي يتناولها.

نحنُ نرفضُ احتمالَ أن يكونَ الكتاب المُقدَّس، في الوقتِ نفسه، معصومًا من الخطأ، وغير مُنزَّه عنه في تأكيداته. فالعِصْمةُ والتنزيه قد يكونان مُختلِفَيْن، لكنَّهُما غير مُنفصِلَيْن.

المبدأُ الثَّاني عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الكتابَ المُقدَّس بجُملتهِ هو مُنزَّهٌ عن الخطأ، كونهُ خاليًا من الكذب والغشَّ، أو الخداع.

نحنُ نرفضُ أنَّ العِصْمةَ والنَّزاهة هُما محصورتان بالموضوعات الرُّوحيَّة والدِّينيَّة والدِّينيَّة والفدائيَّة، باستثناء التَّأكيدات في حقلَي التَّاريخ والعلوم. نحنُ نرفضُ أيضًا أنَّ النَّظريَّات العلميَّة الوثيقة الصِّلة بتاريخ الأرض عكن استخدامها بصورةٍ صحيحة الإطاحةِ تعليم الكتاب المُقدَّس بشأن الخليقة والطُّوفان.

المبدأُ الثَّالث عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ صوابيَّة استخدام النَّزاهة بوصفها تعبيرًا لاهوتيًّا يرجعُ إلى الصِّدقيَّة الكاملة للكتاب المُقدَّس.

نحنُ نرفضُ أَنْ يكونَ مُناسِبًا تقييمُ الكتاب المُقدَّس بناءً على مقاييس الصَّوابِ والخطأ التي هي غريبة لاستخدامها أو قصدها. نحنُ نرفضُ أيضًا أَنَّ النَّزاهة تُنافَى بواسطة الظَّاهرة الكتابيَّة، مثل غياب الدُّقَة التَّقنيَّة الحديثة، أو الشُّذوذات في القواعد اللُّغويَّة أو التَّهجئة، أو الأوصاف الشُّهوديَّة للطَّبيعة، أو الإبلاغ عن الكذب، أو استخدام الغُلُو والعدديَّة، أو التَّتيب المُعنون للموادِّ، أو الاختيارات المُختلِفة للموادِّ في مصادِرَ مُتعدِّدة، أو الاستخدام الحُرِّ للاقتباسات.

المبدأُ الرَّابِعِ عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ الوَحدة والانتظام الدَّاخليَّ للكتاب المُقدَّس.

نحنُ نرفضُ أنَّ الاتِّهامات الزَّائفة بشأن الأخطاء والاختلافات التي لم تُحَلَّ بعْدُ، تُبطِل ادِّعاءات الحقِّ للكتاب المُقدَّس.

المبدأُ الخامس عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ عقيدةَ العِصْمة مُتجذِّرةٌ في تعليم الكتاب المُقدَّس عن الوحي.

نحنُ نرفضُ أنَّ تعليمَ يسوع عن الكتاب المُقدَّس مِكِن أن يُستثنى لنزواتٍ مُناسِبة أو نتيجةَ المحدودات الطَّبيعيَّة للإنسانيَّة.

المبدأُ السَّادس عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ عقيدةَ العِصْمة كانت جوهريَّة لإيمان الكنيسة على مرِّ التَّاريخ.

نحنُ نرفضُ أنَّ العِصْمة هي عقيدةٌ اخترَعها الباحثون الإنجيليُّون، أو هي موقِفٌ ظهَرَ للرَّدِّ على النَّقد الهدَّام السَّلبيّ.

المبدأُ السَّابع عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ أنَّ الرُّوحَ القُدس يشهدُ للأسفار المُقدَّسة، مُؤكِّدًا للمُؤمنن صدقيَّة كلمة الله المكتوبة.

نحنُ نرفضُ أنَّ هذه الشَّهادة للرُّوحِ القُدس إغَّا تعملُ بصورةٍ مُنفصِلةٍ عن الكتاب المُقدَّس، أو مواجهته.

المبدأُ الثَّامن عشر: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ نَصَّ الكتاب المُقدَّس يُفسَّرُ بتأويلٍ ذي سياقٍ نحويًّ-تاريخيَّ، واضعين في الحسبان أشكالهُ الحرفيَّة والتقنيَّات المُستخدَمة، وأنَّ الكتابَ المُقدَّس يُفسِّر نفسَه بنفسه.

نحنُ نرفضُ شَرعيَّةَ أيِّ تعامُلٍ مع النَّصِّ أو السَّعي في إثْرِ المصادر الكامنة وراءهُ بصورةٍ تؤدِّي إلى النِّسبيَّة، أو عدم التاريخيَّة، أو عدم حسبان تعليمهِ، أو رفْضِ ادِّعاءاتِ كتابتهِ.

المبدأُ التَّاسع عشَر: نحنُ نُؤكِّدُ أَنَّ الاعترافَ بسُلطان الكتاب المُقدَّس وعِصمتهِ ونزاهتهِ الكاملة أساسيُّ لِفَهْمٍ سليمٍ لِمُجمَل الإيمان المسيحيّ. نحنُ نُؤكِّدُ أيضًا أَنَّ الاعترافَ يجبُ أَن يُؤدِّي إلى ازديادِ الانسجام مع شَبَهِ المسيح.

نحنُ نرفضُ أنَّ اعترافًا كهذا هو ضروريٌّ للخلاص. ومع ذلك، فنحنُ نرفضُ مُحِدَّدًا أنَّ النَّزاهة يُحِن أن تُرفَض دون نتائجَ وخيمة، لِكُلِّ من الفَردِ والكنيسة.

في السِّياق، قالَ "آر. سي." إنَّ العُنصرَ الأساسيَّ الحاسِم هو الرفض أو النفي. ربًّا تذكرون أنَّ لدى "آر. سي." استشعارٌ حادٌ لِما يُسمَّى "الالتباس أو الغموض المُقنَّع" (تعدُّديَّة المعاني). ويُشيرُ هذا إلى أنَّ العبارات يُمكِن أن تعني، أو تسمحَ بأن تعني، أُمورًا مُختلِفة من قُرَّاءٍ مُختلِفين. فجزءُ الالتباس يضعُ حدودًا على التَّفسير، وتحولُ الالتباسات دونَ مدى ونطاقٍ مُعيَّنِ للتَّفسير. وقد جعلَ المجلِسُ الأمرَ جَليًّا بأنَّ "وثيقة شيكاغو" يجِبُ أن يُنظَرَ إلَيْها على أنَّها وثيقةٌ مُتكاملة، تُؤخَذُ بالمُجمَل.

وقد أَثبتَتْ "وثيقة شيكاغو" بخصوص العِصْمة الكتابيَّة أَنَّهَا حَدُّ فاصل. تاريخيًّا، تقومُ القوانين والإقرارات والمبادئ مقام ذلك. وما تزالُ "وثيقة شيكاغو" تفعلُ ذلك. ففي عام ٢٠١٦، كتبَ "روجر أُولسون" ما يأتي:

"عندما أنظرُ إلى 'وثيقة شيكاغو' بشأنِ العِصْمة والمُوقِّعين، أعتقِدُ أنَّها وثيقةٌ سياسيَّة (بالمعنى الشُّموليِّ) أكثرُ منها وثيقةً واضحةً دقيقةً تُمثِّلُ اتِّفاقًا كاملًا بَيْن

المُوقِّعين. بكلِماتٍ أُخرى، إنَّ ما جرى هُناك بالفعل، بحسبِ رأيِيَ المُتواضع، كان مدفوعًا بقلَق مُشتركِ لوضع 'الحدود الإنجيليَّة' ومُراقبتها. ١١٠

ما تزال "وثيقة شيكاغو" بخصوص العِصْمة ( النَّزاهة) الكتابيَّة تسبِّبُ بعض الإجفال؛ إذ يرى آخَرون أنَّها تخدمُ لغرَضِ التَّدعيم. في الواقع، أثارتْ "وثيقة شيكاغو" جيلًا بأكمله، مُدخِلةً الثِّقة أَنَّ الموقِفَ بشأنِ كلِمة الله المُنزَّهة عن الخطأ ليس إحراجًا، بل هو على الأصَحِّ محمولٌ بجدالاتٍ عقلانيَّةٍ ضِمْنَ سياقها التَّاريخي المُتقدِّم. كان أحدُ تأثيراتها اللحظيَّة هو إعادةَ مُوضُع المجمع المعمدانيِّ الجنوبيِّ في ثَمانينيَّات القرن العشرين. إنَّ طَرْدَ "البارثيِّين" من مركز القيادة كان أمرًا مهمًّا؛ فقد كانوا مُتحصِّنين جيِّدًا بصفةٍ أساتذةٍ مُتفرِّغين في المعاهد اللَّهوتيَّة. وكان هذا صحيحًا جدًّا في معهد اللَّهوت الأميراليُّ للمجمع المعمدانيُّ الجنوبيَّة "إس. بي. تي. إس." في "لويسفيل"، كنتاكي. "آر. البرت مولر"، الذي سمِعَ "آر. سي." أوَّل مرَّةٍ بواسطة أشرِطة الكاسيت، أطلق حربَهُ من أجل الكتاب المُقدَّس في "لويسفيل" عندما اعتلى منصِبَهُ رئيسًا لِـ "إس. بي. تي. إس. "في. تي. إس." في عام ١٩٩٣. لقد حملَ علَم "وثيقة شيكاغو" عاليًا.

يجِبُ أَلَّا نُهمِلَ فِقْرةً واحدة من التَّمهيد، وهو كالآتي:

"نحنُ نُقدِّمُ هذه الوثيقة بروحٍ لا تحملُ الضَّغينة، لكنْ بتواضعٍ ومحبَّة، وهي التي نتقصَّدُها بنعمةِ الله بهدَفِ الحفاظ علَيْها في أيِّ حوارٍ مُستقبليًّ يُحكِن أن ينشأ ممَّا تكلَّمناه. إنَّنا بسرورٍ نعترفُ أنَّ كثيرين مِمَّن يُنكِرون العِصْمةَ الكتابيَّة لا يُظهِرون التَّبِعات لهذا الإنكار في ما تبقَّى من اعتقادهم وسلوكهم، ونحنُ واعُون أنَّنا نحن الذين نعترفُ بهذه العقيدة غالبًا ما نُنكِرُها في الحياة بإخفاقنا بالإتيان بأفكارنا وأعمالنا، وبعاداتنا وتقاليدنا أيضًا، إلى الخضوع الحقيقيِّ لكلِمة الله".

هُناكَ أمران يتميَّزان. أوَّلًا، على الرُّغم من أنَّ هذه الوثيقة هي راسِمةٌ للحدود وجدَليَّةٌ بطبيعتها، فالمُخطِّطونَ لها والمُوقِّعون عليْها يَنوون روحًا تصالُحيَّة. لقد كُتِبتْ لِأُناسِ يعترفون بالإيمان باللهِ ولدَيْهم ثقةٌ بالكتاب المُقدَّس. "أي. سي. بي. أي." مُقتنِعةٌ أنَّ

https://www.patheos.com/blogs/rogereolson/2016/02/is-real-communication-as-perfect-meeting-of-minds-possible-some-radical-thoughts-about-words-like-inerrancy/

١١٤ "روجـر أُولسـون"، "هـل التَّواصُل الحقيقـيُّ كامـلٌ؟ هـل التقاءُ العقـولِ مُمكِـنٌ؟ بعـضُ الأفـكار الرَّاديكاليَّـة بشـأنِ بعـض الـكلمات مثـل: 'المُنـزَّه'"، ١٧ فبراير/شُـباط، ٢٠١٦،

إِعانًا وثقةً كهذَين مكنهما أن يقودا فقط إلى خامّة واحدة مُحتمَلَة: العِصْمة. كانت تَنوي أن تُعزِز حوارًا حقيقيًّا - بجَذبِها الانتباه إلى ما يقوله الكتاب المُقدَّس عن نفسه. ثانيًا، إنَّ قلقَ المُخطِّطين من رَبْطِ الأُمور بعضِها ببعضٍ من مفهوم سُلطان الله إلى الطَّاعة، يبدو جَليًا. في نهاية المطاف، الاعتراف بموثوقيَّة الكتاب المقدَّس وسُلطانه وعِصْمته، إغًا يُعاشُ عندما يُطيعه المحرء. عقدَتِ الـ "أي. سي. بي. أي. " قِمَّةً أُخرى في عام ١٩٨٢، مُجدَّدًا في فُندق "حياة ريجنسي أُوهير"، في موضوع تفسير الكتاب المُقدَّس. كتب "آر. سي."، مرَّةً أُخرى، اثني عشرَ مبدأً من مبادئ التَّأكيد والنفي، وأرسلها إلى اللَّجنة المُنظَّمة مُرفَقة بالمُلاحظة الآتية:

"لقد جرى التَّفَكُّر في هذه المبادئ العمليَّة وأُنتِجت سريعًا بينها كُنْتُ أجلسُ على فراش المرَض والمُضادَّات الحيويَّة تَسري في دمائي وعروقي في مُهِمَّةِ استطلاعٍ وتدمير لتحرير جسمي من حالتهِ الحاضرة من الالتهاب. يتخبَّطُ ذهني أيضًا في هذه اللَّحظة (مع أنَّ بعضَ الأشخاص يُعيِّزُ بلوًى أكثرَ استدامةً)، لكنَّ قلبي مُطمئِنٌ في ما يتعلَّقُ بأهميَّة المُهِمَّة الموضوعة أمامكم. أُصلِّي أن يُسَرَّ الرُّوح القُدس بأن عِنَحَ مُستوًى من العَون مثيلًا أو حتَّى أكبَرَ مِمًّا فَعَلَه في 'شيكاغو' بشأن تعديل هذه النُقاط." "١٥

استضافَتِ الـ "أي. سي. بي. أي." قِمَّةً ثالثة وأخيرة في عام ١٩٨٦ في موضوع التَّطبيق الكتابيّ. أنتجَتْ الـ "أي. سي. بي. أي." أيضًا كُتُبًا، بما فيها كُلًّا من مجموعات المقالات البحثيَّة والكُتُبِ الرَّائجة. كتبَ "آر. سي." أحَدَ الكُرَّاسات، بعنوان: "مُتضمَّناتٌ في التَّخلي عن العِصْمة". كُتِبَ النَّصُّ الأصليّ، بحسبِ أُسلوبه، بخطٍّ عريضٍ على ورَقٍ مُخطَّطٍ أصفَر اللَّون (ثمَّ تحوَّلَ إلى ورَقٍ مُخطَّطٍ أصفَر اللَّون بقياس ٨٥٥×١١). أنتجَ المجلِسُ كُرَّاساتٍ وكُتيبًاتٍ، وأقامَ المُؤة ما لأعضاءِ المجلِس لِتناوُلِ موضوع العصْمة في الكنائس، ولأجل مجموعاتِ أُخرى.

تكلَّمَ "آر. سي." في حلقة دراسيَّة في "سينسيناتي" عن موضوعٍ بعنوان: "ما الفرق الذي يُحدِثهُ الكتاب المُقدَّس المُنزَّه عن الخطأ؟" قُبَيْلَ الانتهاء من المُحاضرة، ذكرَ نُقطةً لدَيْها، على الأصَحِّ، غُلُوٌ دراميّ:

"هُناكَ اعتراضٌ واحدٌ على هذا [الإصرار على العِصْمة]، وعندما أسمعهُ، يبدأُ بالتَّغلغُـلِ من باطِـنِ عمـوديَ الفِقْـريِّ صعـودًا مُبـاشرةً إلى عُنُقـي، ثـمَّ أُذنِّيَ،

١١٥ "آر. سي. سبرول"، "مُلاحظةٌ شخصيَّةٌ للَّجنةِ العاملة"، غير مُحدَّد.

ويستحوِذُ على أقصى مستوَّى من انضباطي. لكنَّني أُهدِّئُ نفسي لئلًا أصفعَ أحدًا ما على رأسهِ بكتابٍ أو كُرسِيًّ، وهذا عندما يقولونَ لي: 'لماذا يجدرُ بنا أن نقلقَ بشأنِ هذه العقيدة؟ فلنُتابِعِ الخدمة في الكنيسة. إنَّني لستُ مُنزعِجًا من عقيدة الكتاب المُقدَّس'. أوَدُّ أن أقول: 'يا لَسَذاجتكم!'"."

عقدَتِ الــ"أي. سي. بي. أي." مُؤمّـرًا ضخمًا، ضَمَّ ثلاثةً وأربعين مُتكلِّمًا، وسُـمِّي: "اجتماعٌ عن الكتاب المُقدَّس"، في مدينة "سان دييغو"، في عام ١٩٨٢. (تتمتَّعُ "سان دييغو" في فبراير/ شُباطِ بجوًّ مُشمِسٍ، لا مثلِج، كما في مركز الدِّراسة).

كما خطَّطوا تمامًا، انحَلَّت هيئةُ الـ "أي. سي. بي. أي." ما دامَتْ أكملَتْ مسعاها الذي دام عشْرَ سنوات في عام ١٩٨٧. وميَّزوا المُناسبة بالدَّعوةِ إلى لقاءٍ ثانٍ عن الكتاب المُقدَّس، وهـذه المـرَّة في "واشنطن" العاصِمة، فكان آخِرَ حـدَثِ لِـ الــ "أي. سي. بي. أي.".

بالعَودةِ إلى ١٧ أبريل/نيسان، ١٩٧٩، استقالَ "آر. سي." بعْدَ تردُّدٍ من منصب الرئيس، مُشيرًا إلى عامِلَيْن أسهَما في اتِّخاذِ قرارهِ الصَّعب. كان أحدهُما يتعلَّق بِـ "ستو بوميغ"، المُديرُ التَّنفيذيِّ في "ليجونير"، الذي كان قد استقالَ ليتفرَّغَ للرِّعاية، الأمر الذي حدَا بمجلسِ "ليجونير" لأن يُوكِلَ "آر. سي." بِـ "كاملِ المسؤوليَّة الإداريَّة" لمركز الدِّراسة في وادي "ليجونير" "ليجونير" ("إل. في. إس. سي."). أمَّا الأمرُ الثَّاني فمُتعلِّقٌ بنموً خدمةِ "العمل الإداريُّ" [قيمة الشَّخص] التي أثقلتْ كاهِلَهُ كثيرًا. كان سريعًا في رَدِّه، إذ قال: "لا تُشيرُ استقالتي، التي ستكونُ عاجلةً، بأيّة صاورةٍ من الصور، إلى أيَّة خسارةٍ للغَيرةِ أو الحماسة الجدِّيَة والاهتمامِ بشأنِ الأهداف والمُخطَّطات لِـ الـ 'أي. سي. بي. أي."".

يُ كِنُ مُلاحظةُ غَيرةِ "آر. سي." في مقالةٍ كتبَها نُشِرَتْ في "مودي مَنْثلي"، بعنوان: "في كُلِّ ما يتعلَّقُ بالعِصْمة: حقُّ الكتابِ المُقدَّس يُهدِّم التَّخمين"، في العددِ الصَّادر في يناير/كانون الثَّاني، من عام ١٩٨٠. تُعلِنُ جُملتهُ الأُولى الآتي: "إنَّني أُحِبُّ كتابي المُقدَّس- كِلَا العهدَيْن الشَّاني، من عام ١٩٨٠. تُعلِنُ جُملتهُ الأُولى الآتي: "إنَّني أُحِبُ كتابي المُقدَّس- كِلَا العهدَيْن القديم والجديد. يجِبُ أن أحصَل علَيْه- ويجِبُ أن أحصَلَ علَيْه دون خطأ". فالكلِمةُ "جاءتْ إلَيْنا من إلهٍ شخصيًّ سامٍ" حتَّى "تُقرِّمَ كُلَّ حَدْسٍ بشَريًّ وتجعلَ التَّخمين المحدود

١١٦ "آر. سي. سبرول"، "ما الفرق الذي يُحدِثهُ الكتاب المُقدَّس المُنزَّه عن الخطأ؟"، حلقةٌ دراسيَّة في "سينسيناتي"، مخطوطة، غير مُحدَّد، ١٥، أرشيف الــ "أي. سي. بي. أي."، كُلُيَّة اللَّاهـوت في دالاس. ١١٧ "آر. سي. سبرول"، إلى أعضاء اللَّجنة في الــ "أي. سي. بي. أي."، ١٧ أبريل/نيسان، ١٩٧٩.

عقيمًا". تلكَ هي نُخبويَّةُ "آر. سي." ونُقطةُ قُوَّتِه. إنَّ كُلَّ عقيدةٍ إِنَّا هي تتردَّدُ رجوعًا إلى عقيدة الله، إلى مَن هو الله. وهيَ أيضًا أرضُ معركةٍ حاميةُ الوطيس لِلُغةِ اللَّاهوتيّ. ١١٨

بالتأكيد، حاضَرَ "آر. سي." في مُناسباتٍ ومُؤتمراتٍ مُختلِفة لِـ الـ "إل. في. إس. سي."، واستمرَّ أيضًا في الكتابة من أجلهم مُعظَمَ ثَمَانينيَّات القرن العشرين. إلَّا أنَّهُ عندما كتبَ، ازدادَ العملُ في "ستولزتاون". في عام ١٩٧٧، مَرَّ ثمانيةَ عشَرَ ألفَ طالبٍ، وثماني مئة تلميذٍ ساكِن بأراضي مركز الدِّراسة، وهي أرقامٌ تزايَدتْ باطِّراد. "\"

ابتدأ "آر. سي." مركزَ الدِّراسة في "ليجونير" في أُغسطس/آب من عام ١٩٧١، مع مساحاتٍ شاسِعةٍ من الأرض، ومنزلٍ عائليٍّ كبيرٍ مُؤلَّفٍ من طابقٍ واحد، إضافةً إلى بناءٍ مُهلهلِ يتداعى.

أمضَى "آر. سي." الكثيرَ من ذلك الصَّيْف ليس فقط في تحضير المُحاضرات، بل أيضًا في تنظيف الحقول من الأشواك والصُّخور، وزراعة بذور النجيل. ثمَّ عملَ في تلك السِّنين على جزِّها، وفي أيَّام الشِّتاء نظَّفَ المدخلَ وبعضَ مواقِف السيَّارات مُستعينًا برَفْشٍ ونافخٍ للثَّلج. في إحدى الصُّور الفوتوغرافيَّة، وقفَ "آر. سي." حاملًا أداةً يُطيَّنُ بها، وهو يُساعِدُ في بناءِ حائطٍ من الحجر الجَمريّ – لقد شكِّكتْ "فيستا" في أنَّه لم يكُن يقُوم بهذا العمل الخاصِّ غالِبًا، إلَّا أنَّه يبدو أنَّ ذلك حصلَ بالفعل لأنَّ الكاميرا في ذلك اليوم التقطَتْ صُورةً لما كان يقومُ به.

في سنواتٍ عدَّة من تلكَ السنوات الباكرة، لم يكُنْ هناك تقيُّدٌ بالميزانيَّة. كان على العاملين أحيانًا الاستمرار دون دَفْعِ مستحقًّاتهم الماليَّة. تشارَكَتِ الـ "إل. في. إس. سي." كثيرًا في المصاعِب التي غالبًا ما كانت تُواجِه المُؤسَّسات النَّاسئة. لم يكُنْ هُناكَ أُمُوذجٌ لِما كان "آر. سي." يُحاوِلُ القيامَ به، فليس هُناك كتابُ دليل. لكنْ لم يكُنْ هُناكَ أيضًا أُمُوذجٌ لِـ "آر. سي.". لقد كان هو نفسُه سواءٌ كان في قاعة للاجتماعات التي كان يحسبُها بَيْتًا له، أمْ في مُمارسة طَقْسٍ كنَسيّ. على الأرجَح، لم تكُن واحدةً من أيَّة أُمورٍ كتابيَّةٍ تافهة إلَّا وكانت تسترعي انتباهَهُ. لم يكُن هُناكَ من أيَّ موضوع لاهوتيًّ وهو لم يستطِع تعليمهُ بارتجال دون أيَّة مُلاحظات. لم يكُنْ هُناكَ موضوعٌ في الفلسفة وهو لم يستطِع أن يُعلِّمهُ أيضًا، على الأرجَح. كان مُلِمًّا بالأفلام الحديثة، وبالقِصَصِ الحديثة، وبالسِّياسة العصريَّة. منذُ تاريخ

۱۱۸ "آر. سي. سبرول"، "في كُلِّ ما يتعلَّـقُ بالعِصْمـة: حـقُّ الكتـابِ المُقـدَّس يُهـدِّم التَّخـمين"، "مـودي مَنْــثلي" (يناير/كانــون الثَّـاني، ۱۹۸۰)، ۱۳.

١١٩ "تحتفِلُ 'ليجونير' بالعام السَّادس"، مجلَّة "تايبِلتوك"، المُجلَّدُ الرَّابع، ١ سبتمبر/أيلول، ١٩٧٧، ص. ١.

تجديدهِ في سبتمبر/أيلول من عام ١٩٥٧، وُضِعَ الأساسُ، تلك البُنيَة التَّحتيَّة الموضوعة في أمكِنتها بعنايةٍ شديدةٍ. في السَّبعينيَّات من القرن الماضي، بإمكانِكَ أن ترى البناءَ وهو يظهرُ ويُبنى مِدماكًا تِلْوَ آخر.

عندما بدأَتِ السَّبعينيَّات بالأفولِ نحو المَغيب، كانت لدى "آر. سي." سَبْعَةُ كُتُبٍ في رصيدهِ ومكانةٌ على المسرح الوطنيِّ في الكنيسة الأميركيَّة. لقد كانت لدَيْهِ سُمعةٌ تناهَتْ إلى أبعَدَ من مدينةِ بيتسبرغ الحبيبة- سُمعةٌ مُتزايدةٌ بوصفه مُعلِّمًا موثوقًا به ومتكلِّمًا مُقنِعًا. لكنَّ الكثيرَ ما زالَ ينتظِرُ وراءَ الأُفُق.

## الفصلُ السَّادس

# عِلْمُ الدِّفاعيَّات

"المسيحيَّةُ عقلانيَّة". "آر. سي. سبرول"

في نُسخةِ "آر. سي." الشَّخصيَّة من كتاب "ا**لأكوينيُّ في الطَّبيعة والنِّعمة"،** يُسطِّرُ هذه الحُملة:

"الآن، عندما تكونُ النَّتيجة أكثرَ وضوحًا لنا من عِلَّتها، نصِلُ إلى مُستوى معرفةٍ للعِلَّة بواسطة النَّتيجة".

في الصَّفحة التَّالية، هـو يُسـطِّرُ ليـس فقط هـذه الجُملة، بل يُؤكِّدها في الحاشية أيضًا بخـطً مُخَربَشِ:

"إنَّ وجودَ اللهِ، وأُمورًا مُماثلة يُحكِن أن تُعرَفَ بالمنطقِ الطَّبيعيِّ مثلما تُؤكِدُ رسالة رومية في الأصحاح الأوَّل، هي ليست بمبادئَ للإيمان، بل تمهيدٌ للمبادئ".

إنَّ جملتَي "توما الأكوينيّ" (١٢٢٥- ١٢٧٤) هاتَيْن، لَهُما قضيَّتان جدَليَّتان بَيْن المسيحيِّين، تُؤدِّيان إلى مُعَسكرَيْن مُختلفَيْن في عِلْم الدِّفاعيَّات. فالمعنى المُتضمَّن الذي يتوافقُ "آر. سي." معه، والخَطُّ المُخَربَشِ على الحاشية، إنَّا يعنيان أنَّ "آر. سي." يتوافقُ بالفعل معهما. وهُما يعنيانِ أيضًا أنَّه يقِفُ بصلابةٍ إلى جهةٍ المُعَسكر الدِّفاعيِّ التَّقليديِّ.

اعتمـدَ "آر. سي." بشِـدَّةٍ على الأُلوهيَّة التَّقليديَّة في فكرهِ وتعليمـهِ. في الواقع، في خريفِ عام ٢٠١٧ وشتائه، فقط قبل أشهرٍ قليلة من انتقالـهِ، لاحظَ قائلًا: "ما كُنتُ قد صرَّحْتُ به

منذُ افتتاحِنا لِـ اليجونير منذُ سِتً وأربعين سنة، هو أنَّ الأزَمة الكُبرى التي تُواجِهُ الكنيسة اليوم وتعصِفُ بها تكمنُ في فَهمنا لطبيعة الله". يُتابِعُ "آر. سي." ويشرحُ أنَّهُ كان يتكلَّمُ عن بساطة الله وأبديَّته ووجوديَّته (الاكتفاء بذاته ووجوده واستقلاله). ومُجرَّد ذِكر ذاتيَّة وجودِ الله، قالَ "آر. سي.": "والآن، إلَيْكُم إحدى جملي المفضَّلة. فهي تُسبِّبُ ليَ القُشعريرة. اللهُ موجودٌ بِحَدِّ ذاتهِ. إنَّه موجودٌ أبديًا. وهو كائِنٌ مُجرَّد". "ا عندما سُئِلَ مُباشرة: "ما إرثُك؟ هل الأُلوهيَّة التَّقليديَّة في الصَّدارة؟". أجابَ قائلًا: "بكُلِّ تأكيد". "ا

تثَقَّفَ "آر. سي." في موضوع الأُلوهيَّة التَّقليديَّة من الأحياءِ والأمواتِ على حَدٍّ سواء، ومن الفلاسفة القُدماء، واللَّهوتيِّين الباحثين والمُصلِحين، ومن أساتذته. وقف "آر. سي." نَدًّا بِنَدًّ إلى جانبِ ثقافة "بليني" و"أرِسْطو" و"الأكوينيّ" و"المُصلِحين: "توريتن إدواردز" و"هـودج" و"وورفيلد". لقد تعرَّفَ إلى هـؤلاء العمالقة بواسطة "توماس غريغوري" و"جون جيرستنِر" و"جي. سي. بيركهاوفر". ثمَّ، بحثَ "آر. سي." في تعليم الآخَرين بنفسهِ بواسطة المُحاضرات والأشرطة المُسجَّلة والكُتُب.

نشَرَ "آر. سي." ثلاثة أعمالٍ غدَتْ أعمالًا وكُتُبًا تقليديَّة في ثلاثِ سنواتٍ مُتالية: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" في عام ١٩٨٨ (مع كلِّ من "جون جيرستبر" و"آرت ليندزلي")، و"قداسةُ الله" في عام ١٩٨٥، و"مُختارٌ من الله" في عام ١٩٨٨. يبحثُ كتابُ، "مُختارٌ من الله" موضوعَ الله القُدُّوس مثلَّثِ الأقانيم، إضافةً إلى سُلطانِ الله، ويبحثُ كتابُ، "قداسةُ الله" موضوعَ الله القُدُّوس مثلَّثِ الأقانيم، إضافةً إلى عدالةِ الله ومحبَّتهِ وغضبهِ ورحمتهِ وحقِّهِ وجمالهِ، إلى جانبِ أبعادٍ أُخرى من شخصيَّةِ الله. يتعاملُ كتابُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" مع سؤالٍ جوهريًّ يختصُّ بالله، تحديدًا، أنَّه موجودٌ. فهذا الكتابُ الذي يعودُ إلى عام ١٩٨٤، يتعاملُ مع سؤالٍ وثيقِ الصِّلة بوجودهِ، أي أنَّ اللهَ معروفٌ، وأيُ نوعٍ من اللهِ هو معروفٌ، وكيف يُعرَفُ الله.

عنـد "آر. سي."، كلُّ خَيْطٍ تشـدُّهُ إِنَّـا يعـودُ بأثَـرِهِ إلى الله. هـذا هـو اللَّاهـوت، وهو أيضًا عِلْـمُ الدِّفاعيَّات.

۱۲۰ "آر. سي. سبرول" و"دوليزال" في: "كلُّ ما هـو الله"، "أُوبـن بـوك بودكاسـت"، تدويـنٌ صـوتيّ، ۱۲ أبريـل، ٢٠١٨، الفصْـلُ الأوَّل، الحلقـةُ الخامسـة. سُـجِّلتْ الحلقـةُ في ۱۳ أُكتوبر/تشريـن الأوَّل، ٢٠١٧، في منـزلِ "آر. سي.".

١٢١ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.

## "آر. سي.": المدافع (الدفاعيّ)

تتحدَّث الصَّفحةُ الأُولى من عددِ مجلَّة "تايبِلتوك" الصَّادر في فبراير/شُباط من عام ١٩٧٩، عن تسعةٍ وثلاثين طالبًا جامعيًّا، إضافةً إلى مجموعةٍ من البالغين، تسجَّلوا في مادَّة "آر. سي." في الدِّفاعيًّات التَّقليديَّة في فصْل الشِّتاء. ثمَّ يُشيرُ هذا العددُ من المجلَّة إلى الآتي: "إنَّ عِلْمَ الدِّفاعيًّات (معرفةُ ما تُؤمِنُ به ولماذا تُؤمِنُ به) هو اختصاصُ 'آر. سي.' المُفضَّل". ٢٢١ قرَّرَ مركزُ الدِّراسة تَكرار المادَّة ذاتها في يناير/كانون الثَّاني من عام ١٩٨٠.

في وقتِ لاحق من تلكَ السَّنة، نشَرتْ مجلَّةُ "إيترنيتي" مقالةً بعنوان: "من أين حصَلْتَ على تلكَ الأفكار؟ مُلخَّصٌ عن خمسينَ مُفَكِّر إنجيليٍّ مِمَّن يُؤثِّرون فيك"."٢ وضعَ هَانيةَ عشَرَ كاريكاتورًا من بَنْ الخمسين مُرافَقةً فنِّيَّة وصُوريَّة رائعة للمقالة. كان "آر. سي." بارزًا، وهو يلبسُ بدلةً رياضيَّة ويعتمرُ خُوذةً خاصَّة ويحملُ زنبقةَ تيوليب، مُمثِّلًا سُمعتهُ بوصف و رياضيًّا وكالفنيًّا. في المقالة، حُسبَ بَيْنِ الآخَرينِ من الدِّفاعيِّين. تذكرُ المقالة أنَّ "آر. سى. سبرول ا، من منطقة ابيتسبرغ ا، هو الهوتيُّ حُرُّ أثَّرَ ضمْنَ نطاق ضَيِّق في الآخَرين، ومن بَيْنهم 'تشارلز كولسون'". ٢٠٠ إنَّ الإشارةَ إلى "نطاقِ ضَيِّق" قد لا تشملُ جَهودَه. كانت المقالةُ مُهتمَّةً بتحديد المُؤثِّر الذي يقفُ وراءَ المُؤثِّرين، وُجهاء السَّاحة في المشهد الإنجيليّ الأميركيّ. كان "كولسون" واحدًا من المُحرِّرين المُحدَّدين. لكن، في الحقيقة، كان "آر. سي." يُؤثِّرُ في طيف واسع، ليس من وُجَهاء تلكَ السَّاحة، بل من الكافَّة، من جمهور المُؤمنين والعَلمانيِّين غير الدِّينيِّين ذَوي الرُّتبة والمقام. لقد كان يُحاضِرُ بَيْن مُديري الأعمال التَّنفيذيِّين والمُديرين والعُمَّال عن كيفيَّة الدِّفاع عن الإمان في أماكن العمل. كان يُعلِّمُ التَّلاميذ الجامعيِّين كيف يُجاوِبون أساتذتهم في عِلْم الأحياء (البيولوجيا) وأساتذة الكتاب المُقدَّس اللِّيبراليِّ والدِّين. كان يُساعدُ الـجيران في كيفيَّـة الإجابـة عـن أسـئلة جيرانهـم. كانـت دائـرةُ تأثيرهِ تتخطَّى عشرات الآلاف وفي تزايُدِ مُطَّرد. حَلَّ هذا التَّأثيرُ بواسطة الصُّفوف والموادِّ التي درَّسها وبواسطة كُتُبه أيضًا. كان هُنالكَ أيضًا حوارٌ جدَليٌّ "مُنظَّمٌ" مع أُستاذه وزميله الدُّكتور "جون جيرسـتنِر".

دعا "آر. سي." الدُّكتور "جيرستنِر" إلى الانضمامِ إلى فريق المُعلِّمين برتبةِ أُستاذٍ فخريًّ في مركز الدِّراسة في عام ١٩٨٠، حينما تقاعَدَ "جيرستنِر" من وظيفتهِ في كُلِّيَّة اللَّاهـوت في

١٢٢ "يبدأُ العامُ الدِّراسيُّ الجديد بِقُوَّةٍ"، مجلَّة "تايبِلتوك"، المُجلَّدُ الثَّالث، فبراير/شَّباط، ١٩٧٩.

١٢٣ "من أين حصَلْتَ على تلكَ الأفكار؟ مُلخَّـصٌ عن خمـسينَ مُفَكِّرٍ إنجيليٍّ مِمَّـن يُؤثِّـرون فيك"، مجلَّـةُ "إترنيتـي"، نوفمبر/تشريـن الثَّـاني ١٩٨٠، ص. ٢٩-٣٠.

١٢٤ "من أين حصَلْتَ على تلكَ الأفكار؟"، ص. ٣١.

بيتسبرغ. كان "جيرستنر" مُحاضِرًا دَوريًّا في مركز الدِّراسة قَبْلَ تعيينهِ. سيستفيدُ منه مركز الدِّراسة، وفي وُسع "جيرستنر" و"آر. سي." أيضًا أن يعملا معًا أكثر. يتذكَّرُ "آر. سي." كيفَ الدِّراسة، وفي وُسع "جيرستنر" و"آر. سي." أيضًا أن يعملا معًا أكثر. يتذكَّرُ "آر. سي." كيفَ أنَّهُ و"جيرستنِر" كانا يُدعيان أحيانًا "مافيا 'بيتسبرغ" في العالَم المُصلَح. في عام ١٩٨٧، نظَّما مُناظَرةً جدليَّة لبرنامج "جون أنكربرغ" الحواريّ، الذي صُورَ في "تشاتانوغا". أدَّى "آر. سي." دَورَ "المُدافِع عن الشَّيطان"، أو "أدفوكاتوس ديابولك". نشَرتْ دَوريَّةُ "تشاتانوغا" تاهـز" مقالـةً مُطوَّلة في تغطيتها للحدَث المذكور آنفًا، مُترافقًا مع صُورٍ، من بَينها "آر. سي." و"يداهُ مُتاهِّبتان". على الرُّغم من كُلِّ الدَراما التي استطاع "آر. سي." إظهارها، فهو لم يكُن مُتساويًا بالمقدار ذاته مع "جيرستنر". فَ "آر. سي." الذي كان يؤدِّي دَورَ المُتحفِّظ/الإلحاديّ، خسِرَ المُنازَلة. أجابَ "آر. سي." و"جيرستنر" عن الأسئلة المُوجَّهة من الجمهور المُحتشِد في الكنيسة المعمدانيَّة في "براينرد". تنشرُ المقالة أنَّ "آر. سي." وفي إحدى مُداخلاته، قالَ إنَّ "مفهـوم الإعمان الأعمى مُنفِّرٌ تمامًا"."

إِنَّ فكرةَ الإيمان الأعمى، أو "قَفرةُ الإيمان"، إِنَّا تنطلِقُ لدى "آر. سي." من الإيمانيَّة ليست بالتأكيد، أحَبَّ "آر. سي." مفهومَ الـ "سولا فيدي"، أي بالإيمان وحدَهُ. إِنَّ الإيمانيَّة ليست مرجِعًا للتَّبيرِ بالإيمان وحدَهُ، بل هي الفكرةُ التي ليس باستطاعتكَ أن تُقدِّمها بصفةِ منطقٍ للإيمان، وعلَيْك تجنُّ بُ أيُّ نوعٍ من الحُجَّة المنطقيَّة. أطلق "آر. سي." على الإيمانيَّة اسم "غير العقلانيَّة". آمَنَ بأنَّ المسيحيَّة هي عقلانيَّةٌ وأنَّ لدى المسيحيِّين منطقًا للإيمان الذي يعتنقونه. آمَنَ أَنَّ أَله وسعك أن تُثيِّت وجودَ الله، إضافةً إلى الاعتماديَّة الأساسيَّة للأسفار المُقَدَّسة، بواسطة المنطق. آمَنَ أيضًا بأنَّ ما قِيلَ بشأنِ أُمَّةِ إسرائيل في نُبوَّة هُوشَع، وَضَع المَعْرِفَةِ لِأَنَّكَ أَنْتَ يُكِن أَن يُقالَ أيضًا عن الكنيسة الحديثة: "قَدْ هَلَكَ شَعْبِي مِنْ عَدَمِ الْمَعْرِفَةِ لِأَنَّكَ أَنْتَ رَفَضَ الْمَعْرِفَة أَرْفُضُكَ أَنَا حَتَّى لاَ تَكُهَنَ لِي. ولِأَنَّكَ نَسِيتَ شَرِيعَةَ إِلَهِكَ أَنْسَى أَنَا أَيْضًا بَن المَعْرِفَة أَرْفُضُكَ أَنَا حَتَّى لاَ تَكُهَنَ لِي. ولأَنَّكَ نَسِيتَ شَرِيعَةَ إِلَهِكَ أَنْسَى أَنَا أَيْضًا بَن يُكان (هُوشَع عَدَا). لقد رثى "آر. سي." هذا في عموده: "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد"، بتاريخ أغسطس/آب من عام ١٩٧٩، في مجلَّة "تايبِلتوك"، الذي عنونه كالآتي: "هَلَكَ شَعْبِي..." بعريث الحاجة إلى اللَّهوتيِّين ليتكلِّموا مُباشرةً إلى العامَّة، مُعدَّدًا مثالَ المُصلِحين في تلك العمليَّة، وأيضًا الحاجة إلى اللَّهوت في موضوع معرفةِ الله.

لقد فعلَ "آر. سي." ذلك بالضَّبط، أي "أَوصَلَ الرِّسالةَ إلى النَّاس"، في كُتبه. أَنْ عَام ١٩٧٨، كان قد كتبَ "عِلْمُ النَّفس في الإلحاد"، "أَ وفي عام ١٩٧٨، نشَرَ كتابَ، "إجابةُ

١٢٥ "اللَّاهوتيُّون يُسجِّلون مُناظَرتهم هُنا"، "تشاتانوغا' تامِز"، ٢٢ مايو/أبَّار، ١٩٨٢.

١٢٦ "آر. سي. سبرول"، "هَلَكَ شَعْبِي..."، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الثَّالث، أُغسطس/آب، ١٩٧٩.

١٢٧ منشُورٌ في الأَصْلِ بواسطة "بيثاني"، أُعِيدَ نَشْرُ هذا الكتاب تحت عُنوان: "إذا كان اللهُ موجودًا، فلماذا يُوجدُ الملحِدون؟: لماذا يُؤمِنُ الملحِدون بعدم الإمان؟"، ("ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٨٨).

الاعتراضات". أن تطوّر هذا الكتابُ من رَحِم طلَبٍ من صديقهِ "آرتشي بارِّيش". فبواسطة عملهِ في "إيفانجِليزم إكسبلوجين" ("إي. إي.")، كان "بارِّيش" قد احتفظ بسجِلَّتٍ عن التَّقارير الميدانيَّة. كانت لدَيْه لوائحُ من الاعتراضات التي كان يتلقَّاها الكارزون المتجوِّلون للتَّقارير الميدانيَّة. كانت لدَيْه لوائحُ من الاعتراضات يُكِن أن تُجَمَّعَ في مجموعاتٍ مُؤلَّفةٍ من لِـ "إي. إي.". سُرعان ما صار واضِعًا أنَّ الاعتراضات يُكِن أن تُجَمَّعَ في مجموعاتٍ مُؤلَّفةٍ من عشرِ فئاتٍ مُختلِفة. قدَّم "آرتشي" اللَّائحة ذاتِ النُّقاط العشْر لِـ "آر. سي." إذا ما كان في وُسعِ "آر. سي." الاهتمام بالإجابة عن هذه الاعتراضات. في العام التَّالي، نُشِرَ الكتاب. أمَّا الفصُول العشْرة منه، فهيَ على النَّحْوِ الآتي:

الفصْلُ الأوَّل: "يُناقِضُ الكتابُ المُقدَّس نفسَه. إنَّهُ مُجرَّدُ قِصَّةٍ خياليَّة".

الفصْلُ الثَّاني: "جميعُ الأديانِ جيِّدةٌ. لا يهُمُّ ما تُؤمِنُ به".

الفصْلُ الثَّالث: "ماذا بشأن الإنسان المسكين الذي لم يسمع عن المسيح بتاتًا؟".

الفصْلُ الرَّابِع: "المسيحيَّةُ هي الدَّعامةُ للأُناس الضُّعفاء".

الفصْلُ الخامس: "الكنيسةُ ملآنةٌ بالمُرائين".

الفصْلُ السَّادس: "لا أحتاجُ إلى دين".

الفصْلُ السَّابع: "لا يُوجِدُ إلهٌ".

الفصْلُ الثَّامن: "إذا كان اللهُ موجودًا، فلماذا هُناكَ الكثيرُ من الشَّرِّ في العالَم؟".

الفصْلُ التَّاسع: "لماذا يسمحُ الله بالألَم؟".

الفصْلُ العاشر: "عندما تكون مَيِّتًا، فأنت مَيْت! ليس هُناكَ شيءٌ آخَر".

كان "آر. سي." قد سمِعَ قبْلًا بهذه الأسئِلة والاعتراضات. لقد سألَ وخَطَّ بعضًا من الأسئِلة بنفسه؛ فهو يُقدِّمُ سِيرةً ذاتيَّة في مُقدِّمة الكتاب، عارِضًا تدوينًا عن "سياحته الشَّخصيَّة". يلحَظُ الآتي: "حينما كنتُ شابًا، تملَّكني شَوقان آكِلان. أحدُهما هو مُهارسَةُ الرِّياضة، وثانيهما الآخر هو أسئِلةُ 'لماذا؟"". "١٤ يذكرُ كيفَ كان "ولَدَ الحربِ". لذا، فإنَّ أوَّلَ سؤالٍ كبيرٍ "لماذا؟" كان: "لماذا هُناكَ حروبٌ؟". لقد كان هذا سؤالًا كبيرًا بالفعل على صَبيً في سنِّ الرَّابعة أو الخامسة. ثمَّ حلَّتْ مُعاناةُ أبيهِ والموتُ والسنوات الصَّعبة في الثَّانويَّة. لقد غدا شابًا غاضِبًا مَريرًا. فهو لمْ يرَ المسيحيَّة على أنَّها جواب. كانت المسيحيَّة ضعيفةً لفتًى

۱۲۸ منشُورٌ في الأصْلِ بواسطة "غوسبِل لايت-ريغال"، أُعِيدَ نَشْرُ هذا الكتاب تحت عُنوان: "سببُ الإيمان: رَدُّ على الاعتراضات المُتداوَّلة على المسيحيَّة" ("غراند رابِّيدز"، ميشيغان، "زوندِرفان"، ١٩٨٢). المراجِعُ التي تلي مأخوذةٌ من هذه النُّسخة من الكتاب.

١٢٩ "سبرول"، "سببٌ لِأُومِن"، ص. ١١-١٢.

يافع: "كانت المسيحيَّةُ مُرادِفةً لصورةِ 'المُخنَّث الجبان". ثمَّ اختبرَ مرحلةَ تجديدهِ في السَّنة الإعداديَّة الجامعيَّة، واستحالَتِ اعتراضاتهُ إلى "تَوبةٍ ناجِمةٍ عن مزيجِ اعتراضاتهِ". '' تاليًا، يذكرُ كيف أنَّهُ طُرِحَ في أحضان اللِّيراليَّة والتَّحرُّر في الجامعة وكُلِّيَّة اللَّاهوت. فهل كُلُّ ما آمَنَ بهِ حقيقيٌّ بموضوعيَّة؟

تراكمتْ كُلُّ هذه الاختبارات الشَّخصيَّة لِتلِدَ حالةً من الحنينِ الوجوديِّ إلى الأسئِلة والاعتراضات لِكُلُّ من غَيْر المُؤمِن والمُؤمِن على حَدًّ سواء. فالمجيءُ إلى الإيمان واللَّاهوت بِشِقً النَّفس البالغ الصُّعوبة، أعطاهُ الفكرَ الصُّلْب والمَلمَح الخارجيَّ اللَّطيف.

في عام ١٩٨٣، نشَرَ "آر. سي." كتابَهُ: "في البَحْثِ عن الكرامة". "أ هُنا، يبحثُ "آر. سي." في موضوع الكرامة الإنسانيَّة. يُحِبُ الكالفنيُّون أن يبحثوا في موضوع فساد الإنسانيَّة. لكنْ، بتعدادِ مبادئ "كالفِن"، يلحَظُ المرءُ أنَّه قبْلَ أن بحثَ "كالفِن" نفسُهُ في موضوع فسادِ الإنسانيَّة، فهو دافَعَ عن قضِيَّة الكرامة الإنسانيَّة على أساسِ الأصحاح الأوَّل من سِفْر التَّكوين وصُورةِ اللهِ وشَبَهِه في الإنسان.

يلحَقُ "آر. سي." بالرَّكْب؛ فهو يُعلِنُ الآتي: "تستنِدُ كرامةُ الإنسان على الله الذي يُخصِّصُ قيمةً لا تُقاسُ لِكُلِّ إنسانٍ". "آر. سي." أنَّ هذا مبدأٌ جوهريُّ للنَّظرةِ المسيحيَّة إلى العالَم. لقد استحَقَّ كُلُّ إنسانٍ التقاهُ احترامَهُ لأنَّهُم مغمورون بالكرامة، ولأنَّهُم كانوا على صُورةِ الخالقِ وشَبَهِه.

في تلكَ السَّنة، نشَرَ كتيِّبَين آخَرَيْن مع "تيندِل هـاوس"، وهُما: "الأخلاقيَّاتُ والمسيحيِّ" و"مَن هو يسوع؟". كان "آر. سي." مُستمِرًّا في تقديم الإجابات. ثمَّ جاءت سنة ١٩٨٤، السَّنةُ التي شهِدَتْ نَشْرَ كتابَيْن وكتيِّبَين. كان الكتيِّبان في موضوعَيِ الصَّلاة وإرادة الله، وكلاهُما صدَرا عن "تيندِل هـاوس" للنَّشْر. أمَّا الكتابُ الأوَّل فكان قِصَّته المُعنونة: "جوني، هلَّا أتَيْتَ إلى المنزِل!". والكتابُ الثَّاني، والذي صدر نحو نهاية السَّنة، كان يتناولُ موضوع "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة". وبينما كانت هـذه الكُتبُ الأربعة تشُقُّ طريقها ضمن مسارات الكتابةِ والتَّنقيح إلى الطِّباعة، تَّتْ عمليَّةُ انتقالِ "آر. سي." و"ليجونير" كِليهما.

١٣٠ "سبرول"، "سببٌ لأُومِن"، ص. ١٥.

١٣١ منشُورٌ في الأصْلِ بواسطة "غوسبِل لايت-ريغال"، أُعِيدَ نَشْرُ هذا الكتاب تحت عُنوان: "الجوعُ إلى الأهمِّيَّة" ("فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. آند آر."، ٢٠٠١)، وفي نُسخةٍ مُعدَّلةٍ بواسطة "بي. آند آر." في عام ٢٠٢٠.

١٣٢ "سبرول"، "الجوعُ إلى الأهمِّيَّة"، ص. ١٠٩.

## قِصَّةُ وانتقالُ وكتابٌ

كان "آر. سي." قد كتبَ في وقتٍ سابقٍ سِيرةَ حياةِ "واين ألدرسون"، التي سَردتْ أيضًا قِصَّةَ "بيتمان ستيل"، التي نُشِرتْ بواسطةِ "هاربر آند رو". في أثناء تبادُلٍ للحديثِ مع المُحرِّر "المُؤهَّ ل جدًّا" في "هاربر"، ذَكرَ "آر. سي." مدى فرَحهِ بكتابة سَرْدٍ ما. اقترحَ المُحرِّرُ أن يكتُبَ "آر. سي." قِصَّةً، ناصِحًا إيَّاه أيضًا عا يأتي: "يجِبُ أن تكتُبَ من مُنطَلَقِ خبرتكَ الشَّخصيَّة". ""القد أرادَ "آر. سي." أن يكتبَ قِصَّةً عن عقيدة الاختيار. وفعلَ ذلك حقًّا.

"جوني" هو الشَّخصيَّةُ الرَّئيسيَّة "آل. لقد جعلَهُ "آل. سي." يتزوَّج بِ "لِيا لابانسون" ثمَّ، بزوجتهِ الثَّانية، "روشيل". ثمَّ يشرحُ "آل. سي." قائلًا: "وهل تعتقِدُ أَنَّ أحدًا ما سَيَفهم؟ "لِياا أو 'روشيل' أو 'لابان' ولا أحدَ استوعبَ الموضوع". "الكالل كمَن يُحذِّر القارئ، إذ لدَيهِ مُلاحظةٌ على الصَّفحةِ الأُولى تُعلِن: "إنَّ هذا عملٌ خياليّ... خيالٌ أكثرُ من مُجرَّد حجابٍ شفًافٍ للتَّاريخ الواقعيّ"، حجابٌ شفًافٌ، بالفعل. أمَّا الصَّفحةُ التَّالية فهي تقديمٌ إلى "جوني"، الشَّخص الواقعيِّ في الحياة، "جوني كولز، الذي كان صديقَ "آل. سي." في الطُفولة ورفيقَ السَّكَنِ في السَّنة الإعداديَّة الجامعيَّة. أمَّا في الصَّفحة التي تليها، فهو يستشهِدُ ورفيقَ السَّكَنِ في الإشارة إلى يعقوب وعيسو. ماذا يقولُ النَّبيُ ملاخي؟ "أَحْبَبْتُكُمْ، وأَنْ الرَّبُّ، وقُلْتُمْ: بِمَ أَحْبَبْتَنَا؟ أَلَيْسَ عِيسُو أَخًا لِيَعْقُوبَ، يَقُولُ الرَّبُّ، وأَحْبَبْتُ يَعْقُوبَ وَمَعَلْتُ جِبَالَهُ خَرَابًا ومِيرَاثَهُ لِذِنَابِ الْبَرِّيَّةِ؟" (ملاخي ١٤ ٢-٣). فالأوَّلُ، مُحنَّكُ ومُخطِّطٌ ومُصارعٌ، مع ذلك، فهو مُختارٌ. ثمَّ، هُناك عيسو. فمِن أحدِ الأَخوَيْن جاءت أمَّةُ إسرائيل، ومن الآخَر جاءَت أمَّةُ أدوم. كيف لم يستوعِب القُرَّاء الموضوع بعْد؟ جاءت أمَّةُ أدوم. كيف لم يستوعِب القُرَّاء الموضوع بعْد؟

"جوني" هو الشَّخصيَّةُ الرَّئيسيَّة، لكنَّ الشَّخصيَّة الرَّئيسيَّة للكتاب هي "سكوتر". لقد اعترفَ "آر. سي." بالفعل أنَّ الشَّخصيَّة الرَّئيسيَّة، "سكوتر'، الذي يُصبِحُ لاحقًا القسَّ الدُّكتور 'ريتشارد إيفانز"، واعِظُ معروفٌ على الصَّعيد الوطنيّ، وهو "تركيبةٌ من 'جون غيستْ' و'جيم بويس'، [يضحَكُ بَيْنهُ وبَيْن نفسه وتبدو على ملامحهِ بَسْمةٌ عريضة] و'أنا". "الباكرًا، يبدو "سكوتر" كأنَّهُ "آر. سي." تحديدًا. نبدأُ رحلتنا معهُ وهو يُنهي المدرسة الثَّانويَّة. إنَّها بمُحملها عن الرِّياضة وسيَّارتهُ وصديقه "جوني". يذهبان معًا إلى الجامعة، "ويذيرسبوون"،

١٣٣ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٨ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٧.

۱۳۶ "آر. سي. سبرول"، "جـوني، هلًّا أتَيْتَ إلى المنـزِل!" ("فينتـورا"، كاليفورنيـا: "ريغـال"، ١٩٨٤)؛ أُعِيـدَ نَشْره بواسـطة: "أحـارِسٌ أنـا لأخـي؟" ("برينتـوود"، تينـيسي: "وُلْجمـوث وحيـاة"، ١٩٨٨).

١٣٥ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٨ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٧.

١٣٦ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٨ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٧.

"وهي جامعةٌ مُرتبِطةٌ بالكنيسة المَشيخيَّة في شمال-غرْب بنسلفانيا" كُيكِنُ رؤيةٌ جامعة "وستمنستر" من خلالِ الحجابِ الشفَّاف. لقد تجَدَّه سكوتر" و"جوني"، حينما أُوقفهما نَجمٌ فريقٍ لِكُرةِ القدَم بينما كانا يستعدَّان لدُخولِ أحدِ النَّوادي خلسةً. كتبَ كُلُّ منهما رسالةً إلى صديقته. لكنْ سُرعانَ ما انحرفَ "جوني" بعيدًا، بالكادِ مُتذكِّرًا حتَّى تلكَ اللَّحظة، ولم يكُنِ الأمر ذاته عند "سكوتر". يُتابِعُ "سكوتر" حياتهُ لِيختبِرَ تجديدًا ثانيًا في اجتماع قاعة العبادة في الجامعة بعْدَ رحلةِ مُنتصَفِ اللَّيل. يُبدُّلُ اختصاصَهُ إلى الفلسفة، وجميعُ هذه الأحداث تبدو مألوفة. لكنَّهُ، أي القسُّ الدُّكتور "ريتشارد إيفانز"، ينتهي بهِ المطاف في "فينيكس" وعلى شاشةِ برنامجٍ تلفزيونيُّ أُسبوعيٌ.

هُناكَ اهتمامٌ ما في حُبِّ "باميلا"، وحبِّ فتاةٍ أُخرى، "باتريشيا". ليست "فيستا" أيًّا من كِلتَيْهما. لا تظهرُ "فيستا" في القِصَّة. تنتهي القِصَّةُ مع "ريتشارد إيفانز" حينما يعودُ إلى المَوطِن لِيُقدِّم عِظةً ضخمة في أكبَرِ كنيسةٍ في بلْدَتهِ. كانت الكنيسةُ مُزدحِمة؛ فالمسيحيُّون هُناك كانوا موجودين لِيَسمعوا عِظةً، وكثيرون غير مسيحيِّين كانوا هُناك لِيرَوا صَبيَّ البَلْدة الذي جعلها ضخمةً مشهورةً. لقد وعظَ عن قداسةِ الله، من سِفْر إشعياء، الأصحاح السَّادس، وكان "جوني" هُناك.

أَحَبُّ "آر. سي." كتابة القِصَّة: "أُوه، لقد كانت مُمتِعةً جدًّا"، قالَ ذلك وهو يتذكَّر. لقد أمضى وقتًا مُمتِعًا جدًّا حتَّى إنَّه بدأً بكتابة رواية ثانية. كان يَنوي أن يُعَنوِنَها: "حجارةُ الإثم". تبدأُ الرِّواية بطيًارٍ من زمَنِ الحربِ العالَميَّة الثَّانية في "بي-٥١ ماستانغ" في مُهِمَّة استطلاعيَّة فوق ألمانيا. كان لدى "آر. سي." ابْنُ عَمٍّ يقودُ "بي-٥١ ماستانغ"، وتثقَّفَ "آر. سي." منهُ عن مقدار عظمة تلكَ الطَّائرات، مع ضِعْ في تِقْنيُّ وحيد يكمنُ في المُرد (الرَّاديتر). لذا، يُفتَتحُ المشهدُ الأوَّل على طائرة "بي-٥١ ماستانغ" تُصَابُ في الرَّاديتر والطَّيَّار (الرَّاديتر). لذا، يُفتَتحُ المشهدُ الأوَّل على طائرة "بي-٥١ ماستانغ" تُصَابُ في الرَّاديتر والطَّيَّار كَاهِنُ لِمُساعدته، لكنْ في تلك العمليَّة، يُصَابُ بعيارٍ ناريًّ مُميت، فكانت آخِرُ مآثره أَنَّه أعطى الطَّيَّار وثيقةً ثُينة أعهالُ وواجِباتٌ وعقودُ كتابٍ ما. فتخلَى عن الصَّفحات القليلة الأُولى. وكان هذا كُلَّ أعطيا له، وهُما "حجارةُ الإثم". كتبَ "آر. سي." الصَّفحات القليلة الأُولى. وكان هذا كُلَّ شوعيً. لقد أشغلتُهُ أعمالُ وواجِباتٌ وعقودُ كتابٍ ما. فتخلَى عن الصَفحات القليلة الأُولى ووفضَيْن اللَّذَيْن المُكتوبة وتابعَ طريقهُ قُدُمًا. نالت الرِّواية الوحيدة التي كتبَها جائزة "إنجِل" المرموقة، ووصفَتْها "إليزابيث إليوت" بأنَّها "قِصَّةٌ واعِدة". كانت روايةً واعدةً بالفعل، ويمكن تحويلها إلى فِلم.

١٣٧ "سبرول"، "أحارسٌ أنا لأخي؟"، ص. ٤٢.

كتبَ "آر. سي." الرُّواية بينما كان يُعلِّمُ صُفوفَ كُلِّيَّةِ اللَّاهوت في "جاكسون"، في ولاية مسيسيبِّي. في الوقتِ الذي كان ما يزالُ فيه يتابعُ مسؤوليَّاتهِ في "ليجونير"، انتقلَ و"فيستا" إلى "جاكسون" لثلاثةِ أو أربعةِ أشهُرٍ في بداية السَّنة. درَّسَ طَوالَ سنةٍ كاملةٍ مادِّةَ أُستاذٍ مُتفرِّغ في تلك الأشهُر الثَّلاثة أو الأربعة. وفي هذه الأشهُر، ألَّفَ كتابًا أو اثنَيْن وبدأ مِحُطَّطِ بِضْعةٍ كُتُبٍ أُخرى. مارسَ لُعبةَ الغُول فِ أيضًا، وحافظا كِلاهُما، هـو وزوجتُهُ على رقْصَتهما المُحبَّبة.

كان هُناك أيضًا انتقالٌ آخَر في عام ١٩٨٤. منذُ البداية، كانت لدى مركز الدِّراسة في "ستولزتاون" تحدِّياتٌ جَمَّة. لقد تطلَّبَ الأمرُ بناءَ أبنيةٍ جديدةٍ لإسكانِ الضُّيوف في اللَّيالي، وتحضيرَ وجباتٍ للمجموعات، واجتماعَ المجموعات في حرَمِ المكان، وتأمينَ مساكِنَ للعاملين، واستديو للتَّسجيل، ومساحةً للمكتب. سُرعانَ ما استحال ذلك ضغطًا كبيرًا على ميزانيَّة الأمور العمليَّة بسببِ الأبنيَة الكثيرة وبسببِ المُحافظة على هذا العقار الكبير وصيانته. يُضافُ أيضًا أنَّه وبينما كان انعزالُ مركز الدِّراسة مكانًا لاختباراتٍ عظيمة للطلبة الذين وصادا إلى هُناك، قد ثبَتَ أنَّ المكانَ المُنعزل صَعبٌ جدًّا من النَّواحي كافَّة.

كانت أيضًا خدمةُ "آر. سي." للتَّسجيل- بشِقَيْها المرئيُّ والمسموع- تهضي قُدُمًا. في وُسعه التَّأثير بفعَّاليَّةٍ أكبر بتركيزِ طاقتهِ على إنتاج سلسلة التَّعليم، التي يُحكِن أن تُشاهَدَ مِرارًا وتكرارًا، أكثرَ من تعليم مجموعة صَفِّيَّة صغيرة في مركز الدِّراسة. بدأوا باستكشاف مواقِعَ استراتيجيَّة يمكنهم نَقْل الخدمة إلَيْها. اجتمعَ المجلِسُ ثلاثَ مرَّاتٍ، فضلًا عن تلك الاجتماعات التي كان "آر. سي." غائبًا عنها وغير مُطَّلعٍ علَيْها. اختصروا اللَّائحة لِتشملَ ثلاثَ مُدُن: "دالاس" و"أتلانتا" و"أُورلاندو".

لَرُجَّا رغِبَ "آر. سي." و"فيستا" بأن يَرَيا مدينتَيْ "فيلادلفيا" و"مِمفيس" من ضِمْن تلك اللَّائحة. لقد أَحَبَّ "آر. سي." فيلادلفيا، أمَّا مِمفيس، فاعتقدا أنَّها مكانٌ استراتيجيُّ ووسَطيُّ في الولايات المُتَّحدة (وهي نُقطةٌ تتَّفِقُ بشأنها شرِكة "فِيدكس" للنَّقلِ البريديِّ). وأكثرُ من ذلك، كانا لِيتمتَّعا بأن يكون "جون ستارتيل" راعيهما وأن تكون الكنيسة المَشيخيَّة المُستقلَّة كنيستهما. إلَّا أنَّ أيًّا من مِمفيس أو فيلادلفيا لم تتمكّنَ من النَّجاح بتحقيقِ ما تَمنَّياه.

عندما عُرِضِتْ على "آر. سي." هذه الخيارات الثَّلاثة، من بين "دالاس" و"أتلانتا" و"أُورلاندو"، أَجابَ قائلًا: "ليست لديًّ أيَّةُ مُشكلةٍ مع أيًّ منها، ما دامَتْ ليست 'دالاس' ولا أتلانتا". كان العددُ الذي صَدرَ في سبتمبر/أيلول من عام ١٩٨٤، العددَ الأخير الذي يُرسَلُ بالبريدِ من "ستولزتاون". أُرسِلَ العددُ الصَّادر في نوفمبر/تشرين الثَّاني من "ألتامونتي

سبرينغز"، الواقعة على بُعْدِ نحو ستَّة عشر كيلومترًا إلى الشمال من "أُورلاندو" في وسَطِ فلوريدا. انتقلتْ خدمةُ "ليجونير" إلى مساحةٍ مكتبيَّة في "نورث ليك بوليفارد" واستخدمت محطَّةً تلفزيونيَّة قريبة للتَّسجيل.

ظنَّ كثيرون أنَّ "ليجونير" انتقلتْ إلى فلوريدا كي يتسنَّى لِـ "آر. سي." لَعِبَ الغُولف. الحقيقةُ هي أنَّهُ لَعِبَ الغُولف كثيرًا في الشِّتاء بالفعل، لا سيَّما أنَّهُ سكَنَ من يناير/كانون الثَّاني إلى مارِس/آذار في "جاكسون"، ولاية مسيسيبِّي. كان الانتقالُ إلى فلوريدا بسببِ المجلس الذي ارتأى، بعْدَ دراسةٍ مُستفيضة، أنَّ وسَطَ فلوريدا هو مكانٌ عائليّ، وسَهْلُ المنالِ، ومَقصِدٌ رفيعٌ للسِّياحة، ليس فقط للأميركيِّين، بل أيضًا للآتين من حَول العالَم. افتتحتْ "ديزني" متنزَّهَها اللامعَ في عام ١٩٧١، في السَّنة ذاتها التي بدأت فيها خدمة مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير". تدفَّقَ السائحون والزُّوَّار والمُوْقرون إلَيْه. بعْدَ انتقال خدمات "ليجونير" إلى "أُورلاندو"، هكذا فعلتْ خدماتٌ وطنيَّة أُخرى، بما فيها "كامبس كروسيد" "ليجونير" إلى "أُورلاندو" أنَّها خيارٌ ذيُّ. بِصَددِ ذلك، قالَ "آر. سي.": "وقَعنا في و"ويكليف". لقد أثبتَتْ "أُورلاندو" أنَّها خيارٌ ذيُّ. بِصَددِ ذلك، قالَ "آر. سي.": "وقَعنا في حبً فلوريدا في أوَّلِ خمس عشَرة دقيقة أمضَيْناها هُناك". " لقد ندِمَ فقط لأنَّهم لم ينتقِلوا إلى هُناك قبْلَ ذلك الوقت.

انتقلَ "آر. سي." و"فيستا" إلى منزلٍ في "سابال بوينت" بالقربِ من "ويكيوا سبرينغز" مَدَّة سنتَيْن. بعْدَ ذلك استقرًا في منزلٍ في "لونغوود". وإلى حين انتقالهما للعَيْش في "لونغوود"، كانا قد أمضَيا معًا تسعةً وعشرين عامًا من الزَّواج وعاشا في ثلاثة عشَر مكانًا مُختلِفًا إبَّان تلكَ الفترة. سيعيشون في مَنزلهم الرَّابع عشَر لفترة ثماني وعشرين سنة مقبِلة. كان منزلًا كبيرًا فسيحًا، وكان يجِبُ أن يكونَ كذلك. لقد عاشَتْ معهما "شيرِّي" وزَوجها وأولادهما، وانتقلَتْ معهما أيضًا والِدة "فيستا" مدَّة من الزمن. لقد وضَعَ المنزلُ هذا "آر. سي." في مكانِ قريب من "ليجونير" وملاعِب الغُولف المُميَّزة.

أيضًا في عام ١٩٨٤، نشَرَ "آر. سي."، إلى جانبِ كُلِّ من زميلَيْه المُعلِّمَيْن في مركز الدِّراسة "جون جيرستنِر" و"آرت ليندزلي"، كتابًا في الدِّفاعيَّات، من منشورات مطبعة "زوندرفان أكاديميك"، وكان لدَيْه على الأصَحِّ عُنوانٌ أكاديمي صِرْف: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة: دفاعٌ عقلانيٌّ عن الإيان المسيحيّ، ونَقْدٌ للدِّفاعيَّات الافتراضيَّة".

١٣٨ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٨ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٧.

## ثلاثةُ آراءِ

مُنالِكَ ثلاثةُ آراءٍ أساسيَّة وثيقة الصِّلة بالدِّفاعيَّات: الإثباتيَّة والفرَضيَّة والدِّفاعيَّة التَّقليديَّة. تستخدِمُ الإثباتيَّة، كما يُشيرُ إلَيْها اسمُها، كُلًّا من الإثبات المنطقيّ، أو العقلانيّ، والتَّجريبيّ، لإثباتِ وجودِ الله وادِّعاءات الحقِّ للمسيحيَّة. أشاعَ "جوش ماكدويل" الإثباتيَّة بواسطة كُتبهِ: "برهان يتطلَّبُ قرارًا" (١٩٨١)؛ و"نجَّارٌ وأعظم" كُتبهِ: "برهان يتطلَّبُ قرارًا" (١٩٨١)؛ و"نجَّارٌ وأعظم" (١٩٧٧). لاحظَ "آر. سي." أنَّ الإثباتيَّة تُتلَكُ أكثر من الإنجيلييِّن الذي يميلون أكثر نحو الأرمينيَّة. أمَّا مَن هُم أكثر إصلاحًا، فيميلون إلى النَّمَط التَّقليديِّ أو الافتراضيّ، المُسمَّى: الفرضيّ. في الواقع، إذ رثى "آر. سي." ذلك، فإنَّ الافتراضيَّةُ "اجتاحَتِ اتِّحادَ المُصلِحين على الفرضيّ. في الواقع، إذ رثى "آر. سي." ويقولُ عنها إنَّها: "النَّظرة السَّائدة في أوساطِ مُعظَم المُصلِحين اليوم، وهي دائرةٌ لم أُرِدْ أنْ أتمايلَ حَولها". "١٠

تتمحورُ الافتراضيَّة، كما يُشيرُ اسمُها، حول مفهوم الفرَضيَّة. تتشابكُ هذه النَّظرة مع مُؤسِّسها، "كرنيليوس فان تيل"، الذي من على أريكتِه، كان "آر. سي." وإيَّاه يتبادلان الأحاديث والحوارات ويأكلان البسكويت المُحلَّى. في هذا الصَّدد، قال "فان تيل" الآتي: "نحنُ نُجادِلُ بواسطة 'الفرَضيَّة"، مُضيفًا: "إنَّ 'الإثباتَ' الوحيد للموقف المسيحيِّ هو أنَّه إذا لم يُفتَرَضْ حقُها، فلنْ يكونَ هُناكَ احتمالٌ لِـ 'إثباتِ' أيُّ شيءٍ بتاتًا". 'أا استندَ "فان تيل في دفاعه إلى أنَّ أيَّة نظرةٍ أُخرى، بِحُكْم الضَّرورة، تعترِفُ باستقلاليَّةِ الإنسان وتتضمَّنُ الله نفسَه. ١٤٠٠

يتركنا هذا البحْث مع النَّظرة التَّقليديَّة. بينها يرثي "آر. سي." بأنَّها تقريرٌ للأقلِّيَة في المشهد المُعاص، كانت في ما مضى نَظرةَ الغالبيَّة على مرِّ تاريخ الكنيسة. وبوصف "آر. سي." مدافعًا تقليديًّا، فقد أعلنَ الآتي: "أُومِنُ بأنَّ مسألة وجودِ الله هي ليست فقط مُحتمَلةً كثيرًا، بل هي مُقنِعة منطقيًّا إقناعًا تامًّا". "١٤ سيقولُ "آر. سي." بصراحةٍ في العبارةِ الأُولى لتَمهيده

۱۳۹ "آر. سي. سبرول"، "بطرس الأولى والثانية: تعليقٌ تفسيريٌّ لكنيسة القدِّيس أنـدراوس" ("ويتـون"، الإلىنـوي: "كروسـواي"، ۲۰۱۱)، ص. ۱۱۹.

۱٤٠ "آر. سي. سبرول"، "بطرس الأولى والثانية"، ص. ١٢٠.

ادا "كرنيليوس فان تيل"، "عقيدتي" في: "أُورشليم وأثينا: مُباحثاتٌ نَقديَّةٌ في اللَّاهوت ودفاعيَّاتُ 'كرنيليوس فان تيل" ("فيلبسرغ"، نيوجرسي: "المَشيخيَّة والمُصلَحة"، ١٩٨٠)، ص. ٢١.

۱٤۲ "فان تيل"، "عقيدتي"، ص. ۹، ۱۱، ۱۸.

۱٤٣ "آر. سي. سبرول"، " بطرس الأولى والثانية"، ص. ١١٩.

في كتاب: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ما يأتي: "المسيحيَّةُ عقلانيَّة". أن فهو سيكونُ واثقًا بأنَّنا لاحَظْنا فَرْقًا ما بَيْن كَينونةٍ عقلانيَّةٍ والعقلانيَّة، أو المنطقيَّة. فهو يرفضُ الادِّعاء الافتراضيُّ في لاحَظْنا فَرْقًا ما بَيْن كَينونةٍ التَّجادُلَ بشأنِ إثباتٍ آخَرَ للمسيحيَّة، ينحني أمامَ استقلاليَّة الإنسان، أنَّ تأكيدَ إثباتٍ ما أو التَّجادُلَ بشأنِ إثباتٍ آخَرَ للمسيحيَّة، ينحني أمامَ استقلاليَّة الإنسان، إلَّا إذا كان ذلك الإثباتُ فرَضيًّا. إنَّ ادِّعاء الافتراضيِّين يُربِكُ كَينونةَ العقلانيَّة أو القيامَ بجدليَّةٍ عقلانيَّة وحسبانها منطقيَّة. ثمَّ يُعرِّفُ "آر. سي." الدِّفاعيَّات بقولهِ إنَّها "الدِّفاعُ المنطقيُّ للدِّيات اللَّفاعيَّات مُعيَّنة.

كان لـدى كتـابِ: "الدِّفاعيَّـاتُ التَّقليديَّـة"، قصْـدًا مُزدوجًـا. كان أحـدُهما تقديـمَ بَحْثٍ كامـلٍ بشـأنِ النَّظـرة التَّقليديَّـة، وعَـرْضَ القضيَّـة لله وللمسـيحيَّة. أمَّـا القصْـدُ الثَّاني فـكان نَقْدَ الافتراضيَّـة. كُتِـبَ الكتـابُ بـأقلامٍ كُلِّ مـن "آر. سي." و"آرثـر لينـدزلي" و"جـون جيرسـتنِر".

كتبَ "آر. سي." الجزءَ الأوَّل، "اللَّاهـوتُ الطَّبيعـيُّ التَّقليـديِّ: نظرةٌ شاملةٌ على المُشكِلة والأداة". أمَّا "آرثر" فكتبَ مُعظَمَ الجزء الثَّاني، "الدِّفاعيَّاتُ التَقليديَّة: الإثباتات الإيمانيَّة، وأُلوهيَّةُ المسيح، وعِصْمةُ الكتاب المُقدَّس". وكتبَ "جيرسـتنِر" الجزءَ الثَّالـث: "النَّقْدُ التَّقليديُّ للدِّفاعيَّات الافتراضيَّة".

الكتابُ مُهدًى إلى "كرنيليوس فان تيل"، مُترافقًا مع هذه الكلِمات المحفورة: "...الذي علَّمَ جيلًا أنَّ المسيحَ هو الألِف والياء للفكرِ والحياة". عندما حصَلَ "فان تيل" على نُسختهِ، بعثَ برسالةٍ إلى "آر. سي." شاكرًا إيَّاه ومُعبِّرًا عن مدى الشَّرفِ والامتياز لدَيْه بأن يكونَ الكتابُ مُهدًى إلَيْه. لقد قدَّمَ "آر. سي." الاحترامَ بالفعل لِـ "فان تيل". فهو استمتعَ بتلكَ الأوقات التي كانا فيها معًا في العامَيْن ١٩٦٨ و١٩٦٩، واللذَين أمَّنا فُرَصًا لِـ "آر. سي." لِمُتابعة الهُولنديِّين من قُرب. ومِنَ المُناسِب التَّفكيرُ في أنَّ كُلًّا من "آر. سي." و"فان تيل"، وإنْ كانا مُتناقِضَيْن أُفُقيًّا، فإنَّ هما صدُوقان ومُحترَمان وبنَّاءان، فقد كانا باحِثَيْن نَبيلَيْن.

يتذكَّرُ "آر. سي." الكيفيَّة التي انبثقَ فيها كتابُ "الدِّفاعيَّاتُ التَقليديَّة" إلى حَيِّز الوجود. لقد كان يرجو أن يؤلِّفَ كتابًا يُدعى: "المسيحيَّةُ العقلانيَّة". بدأً "آر. سي." بهِ، إلَّا أنَّه قاطَعَ كتابتَهُ ليتفرَّغَ لتأليفِ كتابٍ آخَر بعنوان: "أقوى من الفُولاذ: قِصَّةُ 'واين ألدرسون'". ثمَّ بحَثَ "آر. سي." مع "جيرستنِر" فكرةَ كتاب "المسيحيَّةُ العقلانيَّة". لقد استحالَ هذا العملُ

١٤٤ "جـون جيرسـتنِر"، "آرثـر لينـدزلي"، و"آر. سي. سبرول"، "الدِّفاعيَّـاتُ التَّقليديَّـة" ("غرانـد رابيًـدز"، مبشــبغان، "زوندرفـان"، ١٩٨٤)، ص. ٩.

١٤٥ "آر. سي. سبرول" وآخرون، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ١٣.

في نهاية المطافِ إلى مُجلَّدٍ كتابيًّ طويلٍ ضَمَّ كُتَّابًا كُثُرًا، عُنوانهُ: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة". وحيث إنَّ الكُتَّابِ الثَّلاثة درَّسوا موادَّ الدِّفاعيَّات المُختلِفة في مركز الدِّراسة، فكان منطقيًّا أن يُشاركوا في كتابتهِ.

يتذكَّرُ "آر. سي." أيضًا توقيتَ صُدورِ النُّسخة الأُولى منه، حينها استخدمَ المُحرِّرون في "زوندرفان" برنامجَ الكومبيوتر في التَّدقيق اللُّغويّ، الذي في غَفلةٍ ما من أمره، بدَّلَ العبارة "التَّأثيرات الفُّعريَّة"، نظَرًا لتشابُههما بالإنكليزيَّة. لدى "آر. سي." ذاكرةٌ قويَّة بشأنِ الحواشي لِـ "جيرستنِر". كان "جيرستنِر" قد خسِرَ جميع هذه الهوامش التي لِـ "فان تيـل" المُخصَّصة للجـزء الثَّالث من الكتاب.

فكان على "آر. سي." الذي كان المقدام في تجميع الكتاب في وحدة شاملة معًا، وإرسالهِ إلى النَّاشِر، أن يعود َ ثانيةً ويبحثَ عنها. تضمَّنَ الجزءُ الثَّالث ٢٢٨ حاشيةً، وكانت أكثرُ من نصف هذه الحواشي لِـ "فان تيل". كان على "آر. سي." أن يُراجِعَ كُلَّ واحدٍ من كُتبِ "فان تيل" لِيَجِدَ الحاشية ثمَّ يُعيد كتابة الهوامش جميعها! في ذلك الحين، لم يكُن لدى الكثير من كُتبِ "فان من كُتبِ "فان تيل" فِهْرَسْت، لذلك لم يكُن لدى "آر. سي." الكثيرَ ممًّا يُحِدن أن يُقدِّمَهُ من أجل مساعدتهِ. فقالَ "آر. سي." الأ أستطيع بتاتًا أن أقولَ لكَ كم من ساعاتٍ وساعاتٍ وساعاتٍ أمضَيتُها في إجراء البحْثِ في كُلِّ ما كتبَهُ 'فان تيل".

تُجادِلُ الدِّفاعيَّات التَّقليديَّة، بحسبِ "آر. سي."، في أنَّ السُّؤالَ الجَوهريَّ هـو: "لماذا هُناك شيءٌ بدلًا مـن لا شيء؟" وفي اللَّحظةِ التي تبدأُ فيها بالتَّدقيق الجادِّ الـذي يضعُ في الحسبان "شيئًا مـا" للوجود، ستُقادُ إلى الخُلاصَة المنطقيَّة الوحيدة: "لقد كان بـدْءٌ وبادِئٌ". كلُّ نظرةٍ أُخرى هـي غير عقلانيَّة. تتطلَّعُ نظرةُ الدِّفاعيَّات التَّقليديَّة إلى الحُجَج التَّقليديَّة في الدِّفاع عـن وجـودِ الله، بـل إثباتِ هـذا الوجود.

هـذه الحُجَج هي ما يأتي: الكوزمولوجيّ والغائيّ والوجوديّ. يُكِن أن تُرى هذه الحُجَج في فكر الفيلسوفَيْن القديَيْن، "أفلاطون" و"أرِسْطو"، وهي أيضًا طُوِّرتْ على يدِ مُفكِّرين في القرون الوسطى: "أنسْلِم"، أُسقُف "كانتربري" (تحديدًا الحُجَّة الوجوديَّة/الحيثيَّة)، و"توما الأكوينيّ". وهي تَثِّلُ أحيانًا ما يُسمَّى "اللَّهوت الطَّبيعيّ"، الذي "يُؤكِّدُ أنَّ في وُسعِ النَّاس أن يستحوذوا، لا بل يستحوذون بالفعل على معرفةٍ حقيقيَّةٍ لله بواسطةِ المنطق الطَّبيعيِّ بالتَّفكُرِ في الإعلان الطَّبيعيّ".

١٤٦ "آر. سي. سبرول" وزملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٢٧.

يقودُنا هذا إلى الفِقْرات التي خَطَّها "توماس الأكوينيّ"؛ فهذه المقاطع مأخوذةٌ من التُّحفة الأدبيَّة الرَّائِعة لِـ "الأكويني"، "سُومًا ثيولوجيكا" (الخُلاصةُ اللَّاهوتيَّة). قالَ "الأكويني" إنَّهُ "عندما تكونُ النَّتيجة أكثرَ وضوحًا لنا من مُسبِّبها، نصِلُ إلى معرفة السَّبب بواسطة النَّتيجة". لا لإضاءة على ذلك، عندما يُؤق بوجبة الغداء إلَيْك في مطعَم ما، فوجبةُ الغداء هي النَّتيجة، وهذا واضِحٌ لك. أمَّا الأمر ما ليس واضِحًا، فهو ذلك السَّببُ أو المُسبِّب وراء وجبة الغداء. لكنَّ لدَيْك النَّتيجة، لذلك أنت تعلم أنَّهُ يُوجد مُسبِّب. فتبدأ باستخدام المنطق من المُسبِّب إلى النَّتيجة، الذلك أنت تعلم أنَّهُ يُوجد مُسبِّب. فتبدأ باستخدام المنطق من المُسبِّب إلى النَّتيجة النَّاجِمة عنه. وفي نهاية المطاف، تُلاحِظُ وجودَ طُهاةٍ في مُزارعٍ أو راعٍ للبقر أو صِيَّادٍ. "الأكوينيُّ واضِحٌ في مَقولته: "يجِبُ على السَّببِ أن يكونَ مُزارعٍ أو راعٍ للبقر أو صيَّادٍ. "الأكوينيُّ واضِحٌ في مَقولته: "يجِبُ على السَّببِ أن يكونَ موجودًا إذا كانت النَّتيجةُ موجودةٌ". أثمَّ يُتابِع "الأكوينيّ" ويقول: "نستطيع أن تُمثِّل وجودَ اللهِ بهذه الطَّريقة، من نتائجهِ المعلومة لدَيْنا، بالرُّغم من أنّنا لا نعرِف جوهرَهُ". أن سيكورة والله يُكِن أن يُعثَّل بصورةٍ ما. تبسِطُ المامنا هذه الطُّريقة الخُوسُ الحُجَّة الكُوزمولوجيَّة والغائيَّة لوجودِ الله. لقد أحَبَ "آر. سي." أمامنا هذه الطُّريقة الثَّالثة، الحُجَّة بالضَّرورة، كانت المفتاح.

يشرَحُ "آر. سي." هذه الحُجَّة من "الأكوينيّ" في كتابهِ اللَّاحِق: "تَبِعاتُ الأفكار"، على النحو الآتي: "إذا كان وقتٌ ما حين لا شيءَ كان موجودًا، ثمَّ لا شيءَ من المُمكِن أن يبدأ، ولا شيءَ سيكونُ موجودًا الآن. لكنْ، إذا كان شيءٌ موجودٌ الآن بالفعل، عندها يجِبُ أن يكونَ شيءٌ كان دامًا موجودًا؛ شيءٌ يجِبُ أن يكونَ موجودًا يمتلِكُ وجودًا ضروريًّا- فوجودهُ شيءٌ كان دامًا موجودًا؛ شيءٌ يجِبُ أن يكونَ موجودًا يمتلِكُ وجودًا ضروريًّا- فوجودهُ ليس مُجرَّد احتمال، بل ضرورة". أن يجب أن يكونَ هذا الكائِنُ، ويجِبُ أن يكونَ غير مُعتمِدٍ على أيً كائنٍ آخَر، بل يجِبُ أن يكونَ أبديًّا. وقد سمَّى "أرِسْطو" الكائِن: "فعلٌ مُجرَّدٌ"، وسمَّاه "إدواردز": "الكائِنُ ذا الكينونة (أو الوجود) الفائق". سيأتي "الأكوينيُّ" ليُسمِّي هذا الكائِنُ الظَّروريُّ هو ليُسمِّي هذا الكائِنُ الظَّروريُّ هو اللهُ، واللهُ يجِبُ أن يكونَ موجودًا. لماذا؟ لأنَّهُ يوجدُ شيءٌ وليس لا شيء، أو عدَم. يُفسِّرُ "آر. سي." قائلًا إنَّه في حين أنَّ الطَّرائقَ الخمس، إذا ما أُخِذتْ معًا، تؤلِّفُ الحُجَّة الكُوزمولوجيَّة سي." قائلًا إنَّه في حين أنَّ الطَّرائقَ الخمس، إذا ما أُخِذتْ معًا، تؤلِّفُ الحُجَّة الكُوزمولوجيَّة

١٤٧ "الأكوينــيّ"، "الطَّبيعــةُ والنِّعمــة"، مُنقَّــحٌ ومُترجَــمٌ. "أي. إم. فيرويــذر" ("فيلادلفيــا": مطبعــةُ "وســتمنستر"، ١٩٥٤)، ص. ٥٢.

١٤٨ "الأكوينيّ"، "الطَّبيعةُ والنِّعمة"، ص. ٥٣.

١٤٩ "الأكوينيّ"، "الطَّبيعةُ والنِّعمة"، ص. ٥٣.

۱۵۰ "آر. سي. سبرول"، "تبِعـاتُ الأفـكار: اسـتيعابُ المفاهيـم التـي مَثَّـلُ عالَمنـا"، ("ويتـون"، إلينـوي: "كروسـواي"، ۲۰۰۰)، ص. ۷۳.

والغائيَّة، فإنَّ الطَّريقة الثَّالثة، الحُجَّة الوثيقة الصِّلة بكائِنِ الضَّرورة، تعكِسُ حقًّا الحُجَّة الوجوديَّة (الحيثيَّة).

# أساسٌ رُباعيُّ الجوانِب

إِنَّ الأساسَ في استيعابِ دفاعيَّات "آر. سي." هو ما يُسمِّيه القواعِد المعرفيَّة الأساسيَّة الأربع. جميعها موجودةٌ في الجزءِ الأوَّل من كتابِ: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة". في ذلك الكتاب، يتكلَّمُ عن ثلاثةِ مبادئ غير جدَليَّة، لكنَّه يخصِّصُ وقتًا طويلًا باحثًا في المبدأ الرَّابع. أن في كتابهِ اللَّحِق، "الدِّفاعُ عن الإيمان" (٢٠٠٣)، يَجعلُ بوضوحِ المبدأ الرَّابع غير جدليٍّ. أنَّ المبادئَ الأَربعة هي على النحو الآتي:

- ١. قانونُ عدم التناقُض.
  - ٢. قانونُ السَّببيَّة.
- ٣. الموثوقيَّةُ الأساسيَّة (مع أنَّها غير كاملة) للإدراك الحسِّيّ.
  - الاستخدامُ التَّناظُريُّ لِلُّغة.

من الأساسيُّ الإشارة إلى أنَّ هذه ليسَتِ المبادئَ الأساسيَّة الأربعة للدِّفاعيَّات. يرى "آر. سي." هذه على أنَّها أساسيَّاتُ لعِلْم المعرفة، لِكُلِّ المعرفة، ولِكُلِّ ادُعاءات المعرفة. إنَّها المبادئ التي تسمحُ بإصدارِ حُكْم بشأنِ ادَّعاءات الحقِّ المُتناقِضة، وهي المبادئ التي تسمحُ بالتَّمييز بَيْن ما هو مُجرَّدُ رأي، وما يُحسَبُ أنَّه الحقِّ. لكنْ عندما تُطبَّقُ على الدِّفاعيَّات، فهي المبادئ التي تسمحُ لِـ "آر. سي." بالادِّعاء أنَّ المسيحيَّةَ عقلانيَّة. تستطيع هذه المبادئ أن تُبقي العَودة إلى "قَفْزةِ الإيحان" مُنضبِطة.

إِنَّ قانونَ عدم التناقُض هـو طريقةٌ بسيطةٌ للقَولِ "المنطِق". تُصرِّحُ أَنَّ الحرفَ "'أَ' لا يُحرِنَ أن يكونَ غير 'أ' في الوقتِ ذاتهِ وضمْنَ العلاقة نفسها". "١٥٠ إِنَّ هـذا المفهـومَ "أسـاسيُّ للَّهـوت كما أنَّهُ أسـاسيُّ لجميع الاختصاصـات الفكريَّة" و"الشَّرْطُ الضَّروريُّ لأيِّ علـوم، لا بل

١٥١ "سرول"، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٧٢-٩٠.

١٥٢ "آر. سي. سبرول"، "الدِّفاعُ عن الإيمان: مُقدِّمةٌ لِعِلْم الدِّفاعيَّات"، ("ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٣)، ص. ٣٠-٣٣.

١٥٣ "سبرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٧٢.

لِكلِّ العلوم". أَنْ شَمَّ يشرحُ "آر. سي." أَنَّ قانونَ عدم التناقُض والمنطِق "يُراقِبان العلاقات الرَّسميَّة بَيْن المقدِّمات المنطقيَّة". أُنْ عندما يستجِدُّ نزاعٌ ما، وتُفحَصُ نظريَّةٌ ما، ويُدَّعى مُقترَحٌ ما بأنَّه صحيحٌ حقيقيُّ وليس مُجرَّد رأيٍ، يتدخَّلُ المنطِق ويُراقِب البَحْث. يسمحُ المنطِق بأن يكونَ لدَيْنا حديثٌ. يحفظُنا، بل عنعُنا، من الانحطاطِ إلى الغباء.

في أحدِ كُتيًباتِ المُلاحظات، يَخُطُّ "آر. سي." بِخَطِّ طويل مُلاحظةً قصيرةً سُمِّيتْ: "تَوتُّرُ الاختلاف: الاختلاف وقانون عدم التناقُض". فهو يعمل على بناء سيناريو من الاختلاف مُرتبطًا بالجوابِ عن السُّؤال الوثيق بوجودِ الله. دونَ قانون عدم التناقُض، إذًا، التَّراجعُ في تقييم المقدِّمات وادِّعاءاتِ الحقِّ المُتناقِضة هو أمرٌ ذو معنًى شخصيّ. يشرحُ الآتي: "لذلك، فإنَّ السُّؤالَ عن وجودِ الله يُخفَّضُ إلى السُّؤالِ عن المغزى العمليِّ في حياة الأفراد. إذا كان الحقُّ يُعرَّفُ عا هو ذا معنَى للشَّخص المؤمِن، فعندها كُلُّ شيءٍ ذو معنَى للشَّخص المؤمِن الحقُ يُكِن أن يُنظَرَ إلَيْه على أنَّه حَقّ". ثمَّ يُلاحِظُ أنَّ الجدَلَ، عنْدَ هذا المُستوى، ينحدِرُ إلى "عدائيَّةٍ عاطفيَّة". إنَّ الجوابَ عن أهَمً سؤالٍ جوهريًّ لجميع الأزمان- هل الله موجودٌ؟- "عدائيَّةٍ عاطفيَّة". إنَّ الجوابَ عن أهَمً سؤالٍ جوهريًّ لجميع الأزمان- هل الله موجودٌ؟- يتحوَّلُ إلى: "أنت تقولُ لى هذا، وأنا أقولُ لك ذلك، وكلاهُما مُتشابهان".

إِنَّ القواعِدَ الرَّسميَّة للتَّحَقُقِ والدَّحْضِ تخدِمُ فقط في سياقِ اهتمام المسيحيِّ. دون قانون عدم التناقُض، يستحيلُ أيُّ جدَلٍ بشأنِ أيًّ ادِّعاءٍ للحقِّ إلى لُعبةِ شَدِّ حبالِ القُوَّة أو مباراةِ صارخة لا أُفُقَ لها.

إِنَّ قانونَ السَّببيَّة هـو في جَذْرِ العُجَّة الكُوزمولوجيَّة-الكَونيَّة لوجودِ الله. يُعلِّلُ قانون السَّببيَّة أَنَّ كُلَّ نتيجةٍ إِنَّا لها مُسبِّبٌ مُساوٍ لها أو أعظَمُ منها. فالعالَمُ، الكَون، هو النَّتيجة. يستجلِبُ هـذا الأمرُ السُّؤالَ عـن البدايات: من أيـنَ أتى العالَم؟ أو، مُجدَّدًا، لماذا هُناكَ شيءٌ بـدلًا من لا شيء؟ بيـنما يأخذنا قانـون عـدم التناقُض إلى "أرِسْطو"، هكذا الأمرُ أيضًا لقانون السَّببيَّة. بـدأَ "أرِسْطو" أوَّلًا بالحركة، ثمَّ انتقـلَ من هُنـاك إلى السَّببيَّة. فالحركةُ بديهيَّةٌ. لكي تكونَ هُنـاك حركة، يجب أن يكون هُناك محرَّكُ أوَّلًا، الأمر الذي سمَّاه "أرِسْطو" "المُحرَّك غير المُتحرَّك". لـذا، كلُّ سببٍ لدَيْه نتيجة، والتي تعودُ بها إلى "المُسبِّب غير المُسبَّب" ("العِلَّةُ غير المُعلَّلة")، أو "المُسبِّب الأوَّل". يستخدِمُ "الأكوينـيُّ" هـاتَين الحُجَّ تَيْن لتكونا طريقـتَيْن من تلك الطَّرائـق الخمْس. يُحِكِنُ إثبـاتُ اللهِ بقرينةِ الحُجَّة مـن الحركة (الطَّريقة الأُولي)، ومن السَّبب الطَّرائـق الخَمْس. يُحِكِنُ إثبـاتُ اللهِ بقرينةِ الحُجَّة مـن الحركة (الطَّريقة الأُولي)، ومن السَّبب (الطَّريقة الثَّائة).

١٥٤ "سبرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٧٢.

١٥٥ "سبرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٧٣.

تاليًا، يأتي المبدأُ الثَّالث غير الجدَليِّ، أي الموثوقيَّة الأساسيَّة للإدراك الحسِِّيّ. نحنُ مُتلك المعرفة بالإدراك الحسِّيّ. يَحذَرُ "آر. سي." من قَولِ الموثوقيَّة المعصومة للإدراك الحسِّيّ. أما لكنَّنا "خلائقُ مادِّيَّة مُزوَّدة بالحسِّ"، وبواسطة حَواسِّنا، تُصبِحُ معرفةُ العالَم الخارجيِّ مُمكِنة. أما

أخيرًا، اللَّغةُ التَّناظُريَّة. تقِفُ هذه النَّظرة ما بَيْن القُطبَيْن المُتناقِضَيْن لكُلِّ من اللَّغة الأُحاديَّة المعنى واللَّغة المُلتبِسة. وهُنا، نحنُ نتكلَّمُ ختامًا عن لُغتنا الوثيقة الصَّلة بالله. تعني اللُّغة المُلتبِسة، الاختلاف تعني اللُّغة الأُحاديَّة المعنى، التَّشابُه (صوتٌ واحدٌ)، في حين تعني اللُّغة المُلتبِسة، الاختلاف (أكثر من صوت). يُحكِنُ فَهْمُ هذا بصورةٍ أفضل بالتفكير في كيفيَّة تطبيقها نسبةً إلى الوجوديَّة (الحيثيَّة)، طبيعةُ الوجودِ والكينونة. فنظرةُ اللُّغة الأُحاديَّة المعنى ترى وحدةً بَيْن الله وكُلِّ شيءٍ آخَر. يُدعى هذا "وَحدةَ الوجود". أمَّا نظرةُ اللُّغة المُلتبِسة فترى الله بوصفها آخَر برُمَّته، "توتاليتر آليتر" باللَّاتينيَّة (مُختلِفٌ بِكُليِّتهِ، مُختلِفٌ بالكامل). إنَّ الله مُبهَمٌ لا يُسبَرُ غَوْرُه. يشرحُ "آر. سي." ويقول: "لقد تحاجَجَ كثيرٌ من اللَّاهوتيِّين والفلاسِفة قائلين إنَّ يُسبَرُ غَوْرُه. يشرحُ "آر. سي." ويقول: "لقد تحاجَجَ كثيرٌ من اللَّهوتيِّين والفلاسِفة قائلين إنَّ الله مُختلِفٌ عنًا بالكامل، حتَّى إنَّ أيَّة مُحاولةٍ للحديثِ بشأنه هي مَضيعةٌ للوقت". أما كلَا النَّظرتَيْن مرغوبٌ فيهها. وما بَنْ هاتَنْ النَّظرتَيْن، تُوجِدُ نظرةٌ وسَطيَّة.

أشارَ "الأكوينيُّ" إلى صُورةِ الله لِمُساعدتنا في فَهْمِ ما سمَّاه الـ "أنالوجيا إنتيس"، أي تناظُرُ، أو تشابُهُ الوجود. هُناك نُقطةُ تواصُلٍ ما بَيْن اللهِ والإنسان، الذي هو على صُورةِ الله وشَبَههِ. ولأنَّهُ يُوجد تشابُهُ للوجود، يُحكِنُنا أن نحصَلَ على حديثٍ ذي معنَّى بشأن الله. فتشابُهُ الوجودِ يُؤدِّي إلى تشابُهِ اللُّغة. ويُعلِّمُنا "آر. سي." بالآتي: "إنَّه بفضيلةِ الله الذي خلَقنا على صُورتهِ وشَبَههِ، يوجَدُ التَّناظُرُ والتَّشابُه ما بَيْن الخالق والمخلوق، ممَّا يُحكُنُنا من التَّكلُّمِ إلى الله بطريقةٍ ذاتِ معنَّى حتَّى ضِمْنَ حُدودِ محدوديَّتنا". أو الثَّه يُضيفُ "آر. سي." قائلًا: "دون هذا الرَّابِط، ليس لدَيْنا استيعابٌ للعالَم المخلوق وشهادتهِ لعظمةِ يَدِ الله. ما يزيدُ على ذلك، لنْ يكونَ لدَيْنا فَهْمٌ لإعلانِ الله الخاصِّ من الكلِمة - كُلُّ من الكلِمة المكتوبة ويسوع المسيح ابْن الله، الكلمة الذي صارَ جسَدًا". "

١٥٦ "سبرول" وآخرون، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٨٧.

١٥٧ "سرول" وآخرون، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٨٧.

١٥٨ "سبرول"، "الدِّفاعُ عن الإيمان"، ص. ٣٢.

١٥٩ "سبرول"، "الدِّفاعُ عن الإيمان"، ص. ٣٣.

١٦٠ "سبرول"، "الدِّفاعُ عن الإيمان"، ص. ٦٩.

يَبني "آر. سي." دفاعيًاتهِ التَّقليديَّة على أساسِ هذه المبادئ الأربعة غير الجدَليَّة، مع القليلِ من المُساعَدة من صديقَيْه "أرسْطو" و"الأكوينيّ".

كان "آر. سي." يُؤمِنُ ليس فقط أنَّهُ يُكِنكَ أن تصنعَ حُجَّةً عقلانيَّة من جهةِ وجودِ الله، بل آمن أيضًا في إطارِ المساحة الكاملة لدِفاعيَّاته، بأنَّك تستطيع أن تصنعَ حُجَّةً عقلانيَّة لجهةِ عِصْمة الكتاب المُقدَّس. إذا صَحَّ ذلك، فأنت إذًا تصنعُ قضيَّةً عقلانيَّة لادِّعاءات الحقِّ الكتابيِّ بشأنِ المسيح والإنجيل. سَطَّرَ "آر. سي." حُجَّةً مَبنيَّة على أساسِ خمْس قواعِد وخاتِّة لحجَّةً كهذه في كتابهِ: "إجابةُ الاعتراضات" (١٩٧٨).

القاعدة أ. الكتابُ المُقدَّس هو وثيقةٌ مُعتمَدةٌ وموثوقٌ بها.

القاعدة ب. بناءً على هذه الوثيقة الموثوقة، لدَيْنا إثباتٌ كافٍ لِنُؤمِن بثقة بأنَّ يسوع المسيح هو ابْنُ الله.

القاعدة ت. كُونُ يسوع المسيح هو ابْنُ الله، فهو سُلطانٌ معصومٌ.

القاعدة ث. يُعلِّمُ يسوع المسيح أنَّ الكتابَ المُقدَّس هـو أكثر من كَونهِ موثوقًا عمومًا، بل هـو كلمـةُ الله ذاتُها.

القاعدة ج. إنَّ الكلِمـةَ، في أنَّها تأتي مـن الله، هـي موثوقةٌ ثقـةً نهائيَّة؛ لأنَّ الله موثوقٌ بـه تمامًا.

النتيجة على أساس سُلطان يسوع المسيح المعصوم، تُؤمِنُ الكنيسة بأنَّ الكتابَ المُقدَّس هـو موثوقٌ بـه ثقةً نهائيَّة، أي أنَّه معصـومٌ. ١٦١

## "كونترا سِكيولاريزما" (مُضادُّ العَلمانيَّة)

بينما كان كتابُ "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" مُهتَمًّا بإظهارِ ميزات الدِّفاعيَّات التَّقليديَّة على الافتراضيَّة، كان الكتابُ وأيضًا "آر. سي." مُهتمَّيْن بتحضير القدِّيسين للدِّفاع عن الحقِّ في ضوءِ عدوَّةِ المسيحيَّة الكُبرى والأعتى في تلكَ الأيَّام: العَلمانيَّة. من عمودهِ الأوَّل ذاته في مجلَّة "تايبِلتوك"، هاجَمَ "آر. سي." العَلمانيَّة؛ فقَد انغمسَ في الموضوع في ستِّينيَّات القرن العشرين، عندما حضَّرَ مُلاحظاتٍ مُكثَّفة في كتابِ "المدينةُ العَلمانيَّة"، وهو كتابٌ بِقلَمِ

۱۲۱ "آر. سي. سبرول"، "إجابــةُ الاعتراضــات" ("فينتــورا"، كاليفورنيــا: "غوســبِل لايت-ريغــال"، ۱۹۷۸)، ص. ۳۱.

"هارفي كوكس" حظِيَ بشُهرةٍ واسعة. لقد حضَّر المُلاحظات، اثنتَيْن وثلاثين صفحة مكتوبة بِخَطُّ اليد في جميعها، لامتحان ("تينتامِن") مادَّتهِ في الأخلاقيَّات في الجامعة الحُرَّة. كانت الـ "تِينتامينز" امتحاناتهُ في حقولٍ دراسيَّة عدَّة. لقد أُعطِيَ "آر. سي." قوائِم للقراءة لِكُلِّ من هذه الموضوعات. منشورٌ في عام ١٩٦٥، بِيعَ أكثر من مليون كتابٍ لِـ "كوكس" في سنواتهِ القليلة الأُولى عنْدَ طَرْحهِ في السُّوق. قدَّمَ الكتابُ تحليلًا سوسيولوجيًّا-فلسفيًًا-لاهوتيًّا عميقًا لتأثير العَلمانيَّة في الثَّقافة. اختصَرَ "آر. سي." خاتِة الموضوع في الفصْلِ الأوَّل من "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، على الشَّكل الآتي: "إنَّ العَلمانيَّة هي ظاهِرةٌ ما بعْد المسيحيًّ وحاملةٌ في مِتاعها وحقائبها رَفْضًا واعيًا للمنظورِ المسيحيًّ إلى العالَم". "آن في الكتاب المنشور في عام ١٩٨٦، "لايف فيوز" (نظراتٌ حياتيَّة)، يكتبُ "آر. سي." الآتي: "إنَّ النَّزعةَ الطَّاغية في وعالَم الفنّ". "أن من المُهِمُ مُلاحظةُ أنَّهُ يُوجدُ اختلافٌ شاسِع بَيْن الكلمتيُّن: "الدُّنيويَّة" والعَلمانيَّة، وهذا مُنعكِسٌ في القنوات الإخباريَّة وصناعة الأفلام والرُّواية وعالَم الفنّ". "أن من المُهِمُ مُلاحظةُ أنَّهُ يُوجدُ اختلافٌ شاسِع بَيْن الكلِمتيُّن: "الدُّنيويَّة" والعَلمانيَّة. فهي النَّظرة العالَميَّة الفاسدة. والعَلمانيَّة فهي النَّظرة العالَميَّة الفاسدة.

في إحدى مُفكَّراتهِ الشَّخصيَّة مع مُلاحظاتٍ لمُحاضرات مركَزِ الدِّراسة، يكتبُ مُخطَّطًا مُوجزًا في موضوع: "هـل الله موجودٌ؟" فهو يُشيرُ إلى ذلك على أنَّه "عَصْرُ من التشكيك" و"عَصْرُ ما بعْد المسيحيَّة"، حيث "الكنائس هـي أشبَه بالأضرحة". فهو يُقِرُ قائلًا: "ما يزالُ النَّاس يُؤكِّدون وجود 'شيءٍ ما أعظَم"، لكنَّهُ يُتابِع ويلحَظُ الآتي: "إنَّ الإلحاد العمليَّ هـو [الـ] ترتيبُ لهـذه الأيَّام". أن يشرحُ مُستفيضًا: "يعيشُ النَّاس وكأنَّ الله ليس موجودًا". لقد أرادَ لنا "آر. سي." أن نلْحظَ أنَّ هـذه الصِّيغة في كتابة هذه العبارة، تُستخدَمُ لحالةٍ مُناقِضةٍ للحقيقة. وهـي كذلك لأنَّ الله موجودٌ- وهـذه هـي الحقيقة الرَّاسِخة. في مُخطَّطهِ المُوجَز الذي تلا تبقى النُّقطةُ الجوهريَّة "الإثبات الصُّلْب". لقد آمَنَ "آر. سي." بعلْم الدَّفاعيَّات، لأنَّ الله ليس موجودًا.

في المُفكَّرة المخطوطة ذاتها، يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ "الطَّريقة الوحيدة لِدَحْض المسيحيَّة هي في المُفكَّرة المخطوطة ذاتها، يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ "الطَّريقة الوحيدة لِدَحْضِ الله"، مُضِيفًا أنَّ: "تلك المُحاولات ما هي إلَّا كَيْدٌ مُرتَدُّ". هو يُقدِّمُ الحُجَّة

١٦٢ "سبرول" وآخرون، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٤.

١٦٣ "آر. س. سبرول"، "إحداثُ الفَرق: التَّاثَيُّرُ فِي الثَّقافة والمجتمع بوصفك مسيحيًّا" (١٩٨٦؛ أُعيدَتْ طباعتهُ، "غراند رابِّيدز، ميشيغان: "بيكر، ٢٠١٩)، ص. ٢٦. طُبِعَ فِي الأَصْل تحتَ عُنوان: "لايف فيوز" (نظراتُ حياتيَّة).

١٦٤ "هُنا وفي كُلِّ مكان"، السُّطور هي لِـ "آر. سي.".

للشَّرِّ مثالًا. أن نُسمِّي أمرًا ما "شَرَّا"، أو أن نتكلَّمَ عن العدالة والظُّلْم، فيعني هذا أن نُناجيَ مِقياسً كامل. يستجلِبُ هذا حالًا، سؤالًا عن أصْلِ مِقياسٍ فائقٍ سامٍ، وعن أصْلِ إحساسِنا بالشَّرِّ والعدالة والظُّلْم- بالمعنى الختاميِّ المُجرَّد.

بالتَّخلِّي عن الله الا تستطيع العَلمانيَّة أن تتعاملَ مع أيًّ من الأُصول، أو البدايات، أو مع المصير؛ فكِلَا الماضي والمُستقبل مكسوفان مُحتقران. فما يهمُّ هو الحاضِرُ، هُنا والآن. فالحاضِرُ الآنيّ، كما يقول العَلمانيُّون، هو الحاضِرُ الآنيّ، ومن ثَمَّ "ليست هُناك أبديَّة، وليس هُناك منظورٌ أو أُفُقُ أبديّ. لا تُوجدُ الكمالات". أن في هذا الشَّأن، يقولُ "آر. سي.": "هذا هو بالضَّبط حيثُ تتصادَمُ المسيحيَّةُ والعَلمانيَّة". أن لقد رَدَّ الصَّاعَ صاعَيْن بِقَوله: "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد". ثمَّ أضاف:

"إذا كانت هُناك رسالةٌ في وُسعي أن أُقدِّمها إلى جيلي، فهي هذه: 'الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد'. فها نفعلهُ، أنا وأنت، له أهمِّيَّةٌ أبديَّة. فالآنُ مُهِمُّ لأنَّه يُحتسَبُ ويدومُ مدَّةً طويلةً جدًّا. إنَّ الدُّنيويَّ مُهِمُّ لأنَّهُ مُرتبِطٌ إلى الأبدِ بالمُقدَّس".

يعودُ الفضْلُ إلى "لُوثر" لِقَوله: "إذا لم تُدافِع عن الإنجيل في اللَّحظة التي يُهاجَمُ فيها، فأنت لم تُدافِع عن الإنجيل بتاتًا". ما كان "آر. سي." يقومُ بعملهِ في "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، وفي كُتُبٍ أُخرى وفي تعليمهِ ووَعْظهِ، هو الدِّفاعُ عن الإنجيل في اللَّحظة التي هُوجِمَ فيها. في العمود الأوَّل من مجلَّة "تايبِلتوك"، لاحظَ "آر. سي." أنَّهُ لَوْ كان هُناك فقط الآن، "حتَّى في العمود الأوَّل من مجلَّة "تايبِلتوك"، لاحظَ "آر. سي." أنَّهُ لَوْ كان هُناك فقط الآن، "حتَّى الآن يصيرُ بِلا معنَّى أو جدوًى". لا إعلائهِ الصَّوت النَّبويَّ والدِّفاعيَّ في وجْهِ العَلمانيَّة، كان ذلك الرِّسالةَ التي قدَّمها إلى جيلهِ. مِثْلُ "يوحنًا المعمدان"، بِيَدَيْن ممدودتَيْن، أشارَ إلى الله وإلى الأبديَّة، وإلى حَمَل الله الذي جاء إلى هذا العالَم.

في القرن الثَّالث عشَر، رأى "توما الأكوينيُّ" التَّهديدَ المَاثِلَ أمامَ الكنيسة في أيَّامه: الإسلام. وعلى الرغم من ذلك، فقد كتبَ تُحفةً أدبيَّةً رائعةً بعنوان: "سُومًا كونرا جِنتايلز"، التي تحتوي على أربعة كُتُبٍ ما بَيْن عامَي ١٢٥٩ و١٢٥٩. كتبَها "الأكوينيُّ" لِأُولئكَ الذين كانوا على الخطوط الأماميَّة، المُرسَلين الذين سيُواجِهون الإسلام، واليهوديَّة أيضًا. لقد حدَّدَ

١٦٥ "سرول"، "إحداثُ الفَرق"، ص. ٢٩.

١٦٦ "سبرول"، "إحداثُ الفَرق"، ص. ٢٩.

١٦٧ "آر. سي. سبرول"، "الحـاضِرُ الآن يـدومُ إلى الأبـد: جـذورٌ في جيـل الـ 'بيـبسي'"، مجلَّـة "تايبِلتـوك"، المُجلّـدُ الأوّل، ٦ مايو/أيّـار، ١٩٧٧، ص. ١.

النُّقاطِ الخلافيَّة - حيث هوجِمَ الإنجيلُ منها. ثمَّ عرَضَ المنطقيَّات الوثيقة الصِّلة بالإيمان، إضافةً إلى دفاعٍ عن الإيمان في ضَوءِ الاعتراض والهجوم. في الصَّفحةِ الأُولى من الفصْلِ الأوَّل من كتابِ "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، أشادَ "آر. سي." بأنَّ المُهِمَّة المسيحيَّة في العهدِ الحاليِّ إنَّا تكمنُ في "إنتاج ]ما يُسمَّى] 'سُومًا كونترا سِكيولاريزما"". ^``

## ما تُؤمِنُ بهِ، لماذا تُؤمِنُ بهِ؟

إِنَّ عِلْمَ الدِّفَاعيَّات هـو ليس فقط للمسيحيِّين لكي يستخدموه في مُواجهة غير المسيحيِّين في عالم تتزايدُ فيه الشُّموليَّة والعَلمانيَّة، بل هـو أيضًا للمسيحيِّين أنفسهم. في بَحْثٍ لِـ "آر. سي." بخصوصِ مُهِمَّة الدِّفاعيَّات في كتابِ "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، هـوَ يُلاحِظُ الآتِي: "إِنَّ التَّسكيك المُعاصِرَ والمُنتشِرَ هـو ليس دون تأثيرٍ مُدمِّرٍ في الإيمان المسيحيِّ. يُحكِن أن تُستخدَمَ الدِّفاعيَّات مـن الله بوصفها قُوَّةً مُحرِّرةً في حياةِ المسيحيِّ المضروب بآفةِ سِهام الشَّكِّ". "١١ الدِّفاعيَّات مـن الله بوصفها قُوَّةً مُحرِّرةً في حياةِ المسيحيِّ المضروب بآفةِ سِهام الشَّكِّ". "١١

هو يذكرُ أنَّ المسيحيَّ العامَّ، أي العِلمانيَّ، يرى أحيانًا أنَّ الدِّفاعيَّاتِ "تعقيدٌ ليس ضَروريًّا ولا مَرغوبًا فيه للحياة المسيحيَّة البسيطة المُعتادة". " يُتابِعُ "آر. سي." ليذكُرَ استماعَهُ لجدَلٍ لباحثين عبْرَ الرَّاديو بشأنِ وجودِ الله. عندما فُتِحَتْ خطوطُ الهاتف، اتَّصَلتْ إحدى النِّساء مُستفسِرةً: "أيُّها النَّاس، ألَيْست أعينكم مفتوحة؟ تطلَّعوا عبْرَ النَّافذة. من أين تظنُّون أنتم أنَّ كُلَّ هذا قد أتى؟". ""

بالتـأكيد، إنَّ اسـتخدامَ هذه التَّعابير إنَّما يعكِسُ تعبيرًا عامًّا كالشـائع في غرْبِ بنسـلفانيا. يُشيرُ "آر. سي." إلى أنَّ حُجَّتها هـي تقليديَّةُ الطَّابِع، كما في الحُجَّة الكُوزمولوجيَّة/الكُونيَّة. هُنـاكَ جـوابٌ عـقلانيٌّ عـن هذا السُّـؤال: "من أيـن أتى كُلُّ ما هو خـارج نافذتكـم؟". كُلُّ جوابٍ آخَـر، أو غَضُّ النَّظَر عـن هذا السُّـؤال كاملًا، هـُـوَ أمرٌ غير عـقلانيٍّ البتَّة.

هُناكُ إعلانٌ منشورٌ يتعلَّقُ مَادَّةٍ كانت ستُعطى في يناير/كانون الثَّاني في موضوع الدَّفاعيَّات التَّقليديَّة في مركز الدِّراسة، يُثيرُ السُّؤالَ ما يأتي: "ما الذي يُمكِنها أن تفعلهُ من أجلى؟". والجوابُ هو الآتي:

١٦٨ "سرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٣.

١٦٩ "سرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٢٢.

١٧٠ "سبرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٢٢.

١٧١ "سبرول" وزُملاؤهُ، "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة"، ص. ٢٣.

"هذه المادَّةُ مُخصَّصةٌ لكَ. إذا كُنتَ تبحثُ عن أساسٍ مَتنٍ لإيمانكَ، أو كُنتَ تبحثُ عن أساسٍ مَتنٍ لإيمانكَ، أو كُنتَ تُفتِّ شُ أو تبحثُ عن طُرُقٍ تُدافِعُ بها عن إيمانكَ في الصَّف، أو بَيْن أصدقائكَ، فإنَّ هذه المادَّة عندئذٍ يُحِنُها أن تفتحَ أدواتِ الدِّفاعيَّات لِمُساعدتكَ في الدِّفاع عن إيمانكَ ولتُعطيكَ أن تعرفَ سببَ إيمانك بما تُؤمنُ به"."\"

في مُفكَّرةٍ أُخرى، وعلى الغلافِ الذي كتبَ علَيْه "آر. سي." هاتَيْن الكلِمتَيْن: "تاريخُ الدِّفاعيَّات"، كان لدَيْهِ مُخطَّطٌ مُوجزٌ من ثلاثِ صفحاتٍ لِمُحاضرةٍ عُنوانها: "المنطِقُ والإيمان". يُلاحِظُ أنَّ "الدِّفاعيَّات إنَّها تنبثِقُ من الأزَمات التَّاريخيَّة". يُحكِن أن يُرى هذا في القرن الأوَّل للميلاد، حتَّى بينما كان العهدُ الجديد يُكتَب والكنيسة كانت خاضِعة لِسُلطة روما. كانت الأزَمة كامِنة في مفهوم "سيزار' كيوريوس"، أي "القَيصَرُ هو الرَّبُّ". كانت عبارةُ "القَيصَرُ هو الرَّبُّ". في هذا السِّياق، يذكرُ "آر. "القَيصَرُ هو الرَّبُّ". في هذا السِّياق، يذكرُ "آر. سي." الدِّفاعيَيْن الباكِرَيْن "يوستين الشهيد" و"بوليكاربوس".

بعْدَ ذلك، يُعدِّدُ "آر. سي." سلسلةً طويلةً من "الدِّفاعيِّين" الذين واجَهوا الثَّقافة: "بولس' و'أُغسطينوس' و'الأكوينيّ و'لُوثر". يأتي هذا بِفكرِ "آر. سي." إلى العصْرِ الحاليّ؛ فهو يدعو زمَننا "زمنَ الانطباعيَّة". إنَّها ثقافةٌ مأخوذةٌ بِكُونها "مُستمتِعة"، حيث توجَدُ فيها "أَرْمةُ المُحتوى".

ثمَّ يعودُ إلى الإجابة عن ذلك. فهو يُعلِن الآتي: "أَيُها المسيحيُّون، فكُروا!". ثمَّ يقول إنَّها ليست العقلانيَّة، ولا هي عدم العقلانيَّة أيضًا، مُضيفًا أنَّنا "لمْ نُدْعَ لِصَلْبِ الفِكر"، ويجِبُ ألَّا نعتمدَ فقط على "التَّخمين العقيم". بدلَ ذلك، يُدافِعُ "آر. سي." عن موقِفٍ يرى بواسطته أنَّ "الحق يُثيرُ الشَّوقَ". لذا يستشهِدُ مَثَلِ "سورين كيركيغارد".

لَمْ يستطِعْ "آر. سي." أَن يتَّفِقَ مع "سورين كيركيغارد" من جهةِ الإيمان، ولم يستطِعْ أَيضًا أَن يتَّبِع الطَّريق الذي سلكَهُ "كيركيغارد"، لكنَّه أُعجِبَ دامًا بِشغَفِهِ إلى الحقِّ. أُعجِبَ الْمَا بِبُولس الرَّسُول، لذلك كتبَ مُلاحظةً تقول: "بُولس- إنَّني مُوقِنٌ – انظُر ٢كورنثوس أيضًا بِبُولس الرَّسُول، لذلك كتبَ مُلاحظةً تقول: "بُولس إنَّني مُوقِنٌ – انظُر ٢كورنثوس ١١". ثمَّ يُقدِّمُ نُقطتهُ الختاميَّة: "إنَّنا جادُّون في ما نعملهُ ونُدافعُ عنهُ". كان "آر. سي." وفاعيًّا بامتياز، مُصَمِّمًا على معرفة ما آمَنَ به وسبب إيمانه به. كان دامًا يتساءلُ، بحسبِ تعبيره، بشأن أسئلةِ "لماذا" طَوالَ حياته. وقد كافَحَ في مُساعدة الآخَرين في معرفة ما يُؤمنونَ به وسبب إيمانه به وضيةً حياةٍ ومَوت، يُؤمنونَ به وسبب إيمانهم به؛ لأنَّ القضِيَّة، كما كان يقولُ غالِبًا، ليست قضِيَّةَ حياةٍ ومَوت، بل قضِيَّةُ حياةٍ أبديَّة ومَوتٍ أبديٌ.

١٧٢ إعلانُ فصْل الشِّتاء، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الثَّالث، سبتمبر/أيلول، ١٩٧٩، ص. ٤.

### عصَبُ تعليمهِ

في كُلِّ سنةٍ منذُ عام ١٩٧٥ وحتَّى عام ١٩٧٥، تكلَّمَ "آر. سي." في مُؤمَّر "فيلادلفيا" عن اللَّهوت المُصلَح ("بي. سي. أر. تي."). في عام ١٩٧٥، كان موضوعُ المُؤمَّر: "معرفةُ الله". تكلَّمَ "آر. سي." مرَّتَيْن، مُعنوِنًا عِظْتَيْه: "لماذا لا نعرف؟" و"لماذا يجِبُ أن نعرف؟"، على التَّوالي. في عام ١٩٧٦، كان الموضوع: "سُلطانُ إلهنا". تكلَّمَ "آر. سي." ثلاثَ مرَّاتٍ، إلى جانبِ "جيم بويس" و"جون ستوت" و"سي. إيفيريت كووب". تكلَّمَ "آر. سي." مُجدَّدًا في عام ١٩٧٧ في موضُوعاتٍ تتمحوَرُ حولَ عقيدة الإنسان، العُنوان الرَّئيسيُّ لِمُؤمِّرِ تلكَ السَّنة. في عام ١٩٧٨، بحثَ المُؤمِّر موضوع: "الصَّليبُ، مجدُنا". تكلَّمَ "آر. سي." مرَّتَيْن؛ كانت إحدى المُحاضرتَيْن بعنوان: "الذَّبيحة والاكتفاء". في عام ١٩٧٩، تعامَلَ مُؤمِّرُ الـ "بي. سي. أر. تي." مع موضوع: "أسماءُ المسيح". مرَّة أُخرى، تكلَّمَ "آر. سي." مرَّتَيْن. من المُثيرِ أنَّ تطوُّرَ هذا المُؤمِّر إنَّا اللَّموتيَّة الأساسيَّة لخدمته على مدى عقودٍ من الزَّمان، كما يعكسُ كتاباته التَّقليديَّة والكثير من كُتُبه.

إنَّ الموضوعات المعروضة هُنا هي عقائدُ عن الله والإنسان والخلاص والمسيح.

صَوَّبَ "آر. سي." جُهودَهُ نحوَ نداءٍ واحدٍ يحوهُ حَولَ موضوعٍ واحدٍ: تعليمُ النَّاسِ عمَّن هو الله. إنَّ التَّفكيرَ في مَن يكون الله إخَّا يُثيرُ في الحال السُّؤال التَّالِي: "مَن أنا؟"؛ سيئقدِّمُ "آر. سي." جوابًا مُباشرًا عن كليْهها: "اللهُ قدُّوسٌ. نحنُ لسنا كذلك". عندما تتِمُّ مُلاحظةُ هذا، تأتي بالتَّراتُبيَّة المُناسِبة الأسئلة التَّالية: "مَن بديلي؟ مَن الذَّبيحة بدلًا منيً؟ ومَن يحقِّق الاكتفاء؟".

جميعُ هذه الأسئلة هي أسئِلةٌ جَوهريَّة، بل مصيريَّة أيضًا، وجميعُها تقعُ تحتَ مِظَلَّةِ موضوع الدِّفاعيَّات. تعني الكلِمة اليونانيَّة "أبُّولوجيا" الآتي: "تقديمُ جوابٍ ما". لقد تطلَّعَ "آر. سي." و"فيستا" إلى مركَزِ الدِّراسة على أنَّه مكانُ حيث يتمكَّن النَّاس فيه من الحصولِ على أجوبةٍ عن تساؤلاتهم، وحيث يُحكنُ تحضيرُ المسيحيِّين للإجابة عن الأسئلة التي تُطرَح. كان عِلْمُ الدِّفاعيَّاتِ مَعْلَمًا جَوهريًّا لِمركَز الدِّراسة منذُ تكوينهِ، ومعلَمًا أيضًا لتعليم "آر. سي." ووَعْظِه قَبْلَ تفرُّغهِ الجامعيُّ في "ستولزتاون". كانت الدَّفاعيَّاتُ السِّمةَ الخاصَّة التي كان "آر. سي." يحمِلُ شُعلَتها في ذلك المكان.

إِنَّ اسْمَ "آر. سي." مُرادِفٌ للدِّفاعيَّات التَّقليديَّة. لسنواتٍ عدَّة، بل لعقودٍ من الزَّمن، شَعرَ بأنَّه كان الصَّوتَ الأُحاديَّ في البرِّيَّةِ بينما علَّمَ هذا الموضوع وكتبَ فيه. يبدو أنَّ

الآخَرين يُواكِبون الرَّكْبَ في إثْرِ خُطاه في الأيَّام المُعاصِرة، وقد يأتي وقتٌ ما يُظهِرُ فيهِ التَّاريخ أنَّ "آر. سي." كان صائبًا." \

الجديرُ ذِكرهُ أيضًا أنَّ مُحاضراتهِ في مُوَّهرات الـ "بي. سي. أر. تي." تكلَّمَتْ ليس فقط بشأنِ الأُمور الدُّفاعيَّة، بل أيضًا كانت تتَّسِمُ بموضوعِ عقيدة الله. كان "آر. سي." غالِبًا ما يقول إنَّه لا يُوجد فَرْق بتاتًا بَيْن مفاهيم الإقرارات (الاعترافات) الإيهانيَّة للكاثوليك أو اللُّوثريِّين أو الإصلاحيِّين، عندما يتعلَّقُ الأمرُ بعقيدةِ الله. ثمَّ كان يقول إنَّ كُلِّ الفَرْقِ في العالم يكمنُ في تلكَ النَّظراتِ المفاهيميَّة إلى عقيدةِ الله. لقد كان يقتُ المُواربة في الكلام. فكيفَ يكمنُ في تلكَ النَّظراتِ المفاهيميَّة إلى عقيدةِ الله. لقد كان يقتُ المُواربة في الكلام. فكيفَ تُردِّدُ الشَّيءَ نفسَه عن الله على الصَّفحة الأُولى من اللَّهوت النِّظاميّ، لكنَّها لا تستوعِبُ تمامًا عقيدة الله عنْدَ الانتقالِ إلى الصَّفحةِ الثَّانية، عندما يبتدئ الكلام عن عقيدة الإنسان، أو في المُباحثات التَّالية الوثيقة الصِّلة بعقيدتي المسيح والخلاص. يحمِلُ التَّقليد الكلاسيكيُّ المُصلَح على عاتقه عقيدة الله عبْرَ ثنايا اللَّهوت النِّظاميِّ حتَّى الختام، حيثُ جميعُ الموضوعات الباقية المُرتبِطة باللَّهوت النَّظاميِّ ترجِعُ إلى عقيدةِ الله.

لم يشعُر "آر. سي." فقط بأنَّهُ كان الصَّوتَ الصَّارِخَ الوحيدَ في البِّيَّة يُنادي بالدِّفاعيَّات التَّقليديَّة، بـل شَعرَ أيضًا بأنَّه الصَّوتُ الصَّارِخُ الوحيد المُعلِن قداسةِ الله. كان هذا الموضوع كتابًا سـوف يؤلِّفُ تاليًا.

١٧٣ يُحِنُ مُلاحظةُ هذا في ما يأتي: المقالةُ المُطوَّلة لِـ "كيث ماثيسون": "المسيحيَّةُ وفِكرُ 'فان تيل"، مجلَّة "تايبِلتوك"، ٢١ أُغسطس/آب، ٢٠١٩، ٢٠١٩؛ "جيمز دوليزال"، "الله دون أجزاء: بساطةُ اللَّاهـوت وما وراء طبيعة الله الكاملة" ("يوجين"، أُوريغون: "بيكويك"، ٢٠١١)؛ "دوليـزال"، "كُلُّ ما في الله: اللَّاهـوتُ الإنجـيليُّ وتحـدِّي الأُلوهيَّة المسيحيَّة التَّقليديَّة" ("غرانـد رابِّيـدز"، ميشيغان: "ريفورمايشِن هيريتج"، ٢٠١٧)؛ "جي. في. فيسكو"، "إصلاحُ عِلْم الدِّفاعيَّات: استخلاصُ النَّمـط الإصلاحيُّ التَّقليديُّ في الدِّفاع عن الإيمان" ("غرانـد رابِّيـدز"، ميشيغان: "بيكر"، 1913). لقـد استحوَذتْ هـذه الكُتُب على طيفٍ واسِع من المُراجعات والتَّعليقات الإلكترونيَّة.

# الفصلُ السَّابع

# القداسة

"تُعطَى الظِّلالُ في المغارةِ كَي ما تتغيَّر. فهي تتراقَصُ وتتمايلُ بأشكالٍ ولمعانٍ دائمِ التَّغيُّر. لاستيعابِ القدُّوسِ حقًّا وللولوجِ إلى ما هو أعمَق من الأشياء الخلائقيَّة، نحتاجُ إلى أن نخرجَ من المغارةِ ونمشي في نُورِ قداسةِ الله المجيد". "آر. سي. سبرول"

كان لـدى قِسْمِ نهاية الأُسبوع لِمجلَّة "ذا تريبيون ديموقراط" ليومِ السَّبت، الصَّادرة بتاريخ ٢٠ سبتمبر/أيلول، ١٩٨٠، صورةٌ فوتوغرافيَّة كبيرة لِـ "آر. سي." على الغِلاف. مأخوذةٌ في مركز الدِّراسة، كان "آر. سي." يلبَسُ معطفًا ورَبطةَ عُنُقٍ وظَهرهُ يستنِدُ إلى السِّياج، حيث كُتِبَ في العنوان الرَّئيسيّ: "الدُّكتور 'آر. سي. سبرول': تعليمُ النَّاس عمَّن هو الله". بعْدَ أربع سنواتٍ، نشَر عددُ يونيو/حَزيران-يوليو/ةُ وز من الدَّوريَّة الشَّهريَّة السَّاخرة، "ذا 'فيتِنبرغ' دُور" مُقابلةً، وكان السُّؤالُ الأوَّل وجوابُه كالآتى:

السُّؤال: "ذا 'فيتنبرغ' دُور": "ما الذي تحتاج إليه الكنيسة اليوم؟".

الجواب: "سبرول": "إنَّني مُقتنعٌ بِشِدَّةٍ أنَّ الحاجةَ الكُبرى إلى الكنيسة هي في تطوير فَهْم أعمقَ لشخصيَّةِ الله. يحتاجُ النَّاسِ إلى معرفة مَن يكون الله، إدراكيًّا وفكريًّا". ١٧٤

١٧٤ "آر. سي. سبرول"، "ذا 'فيتِـنبرغ' دُور"، المُجلَّـد التَّاسـع والسَّـبعون، يونيو/حَزيران-يوليو/مُّـوز ١٩٨٤، غير رسـميّ.

تضمَّنَ إعلانٌ نُشِرَ في المُجلَّدِ الصَّادر في عام ١٩٧٩، عن مجلَّة "تايبِلتوك"، لِسلسلةٍ تعليميَّة لِـ "آر. سي." في موضوع قداسة الله، خَطًّا كُتِبَ بالحروف القُوطيَّة العريضة، كما يأتي: "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ"، أُتبِعَ بالآتي:

"إنَّه عارٌ. فما كرَّرهُ الله جدًّا، بالكاد نفهمهُ". ٥٧٠

يُتابِعُ الإعلان كالآتي: "في الكتاب المُقدَّس كلِّه، هُنالِكَ كلِمةٌ واحدةٌ كرَّرها اللهُ ثلاثَ مرَّاتٍ لِيَصِفَ ذاتهُ. 'قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ! تصِفُ هذه الكلِمة الخاصِّيَة الأَلوهيَّة الأَكثر حَيرةً ودهشةً: قداستهُ. إنَّها موضوعٌ عظيمٌ ورائعٌ جدًّا حتَّى إنَّ قليلينَ تجرَّأوا في مكانٍ ما على تناولهِ". "\

لم يتناول "آر. سي." هذا الموضوع، أو يقترِب من هذه الكلِمة، بلِ الكلِمةُ اقترَبتْ منه.

بتذكُّرِ تلكَ اللَّحظة المفصليَّة في الجامعة، "أُجبِرَ" "آر. سي."، معنًى ما، على أن يتخلَّى عن نطاق راحته ودفئه وهو على الفراش في عُرفة مسكَنه في جامعة "وستمنستر". كان "آر. سي." ماشيًا بتثاقُلِ أقدام تنخرُ في الثَّلج المُتراكم بينما كانت دقَّتِ السَّاعة عند حلولِ مُنتصَف اللَّيل. دخلَ قاعة العبادة بعدما عبرَ من ذلك الباب المصنوع من خشَبِ السِّنديان القابع تحت قوسٍ قُوطيّ. منذُ تلكَ اللَّحظة فصاعِدًا، أَسَرتْهُ قداسة الله. لقد وجَدتْهُ، ولم تدعْهُ بفلتُ منها.

عندما كان "آر. سي." على الهواءِ مُباشرةً أُوَّلَ مـوَّةٍ في برنامجهِ الإذاعيِّ الوطنيِّ، "تجديدُ الله الله "أَكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٩٤، كان ذلك أُوَّلَ بَثُّ لمُحاضرةٍ عن "قداسة الله" من سلسلتهِ التَّعليميَّة. أنهى "آر. سي." البَثَّ الأُوَّل بتذكُّرهِ تلكَ اللَّحظة المُغيِّرة في حياتهِ، ثمَّ، تكلَّمَ بهذه العبارات:

"ذلك الاختبار الشَّخصيُّ والخاصُّ الذي مرَرْتُ بهِ في قاعةِ العبادةِ تلك، كان اختبارًا مُغيِّرًا لحياتي، وكان البدايةَ التي أدَّتْ إلى سَعْيِ حثيثٍ وراءَ قداسة الله اختبارًا مُغيِّرًا لحياتي، بل مِحوَريًّا للإعلان الكتابيِّ عن شخصيَّة الله، وهو جَوهريُّ بالكامل لِلنُّموُ الشَّخصيِّ للمسيحيِّ في التَّحقُّقِ منها، والتَّأمُّلِ فيها، والبحثِ عنها ضِمْنَ وثاقةِ ما يعنيهِ الكتاب المُقدَّس عندما يُعلن أنَّ اللهَ قُدُّوسٌ ""

١٧٥ مجلَّة "تايبِلتوك"، المُجلَّدُ الثَّالث، مارِس/آذار ١٩٧٩، ص. ٥.

١٧٦ مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الثَّالث، مارس/آذار ١٩٧٩، ص. ٥.

١٧٧ "آر. سي. سبرول"، "الوجْهُ الآخَر لله"، في: "قداسةُ الله"، صيغة إذاعيَّة، المُحاضرة الأُولى. بُتَّ في الأصْل

# في وثيقةٍ عن رسالة الأهداف (ومُلاحظةٌ عن الشَّعْر)

نشَرَ العددُ الصَّادر من مجلَّة "تايبِلتوك" في أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٨١، عمودًا مُميَّزًا، بعنوان: "اسأل 'آر. سي." أُولِئِكَ الذين كانوا يعرفون "آر. سي." على مدى السِّنين، لاحظوا أنَّ أَهاطَ لباسهِ كانت تتغيَّر، ولِذِكر المزيد، كذلك قَصَّةَ شَعْره. كانت لدى الشَّعْر حياةٌ خاصَّة أَهاطَ لباسهِ كانت تتغيَّر، ولِذِكر المزيد، كذلك قَصَّةَ شَعْره. كانت لدى الشَّعْر حياةٌ خاصَّة المَّعْر مُباشرةً، وقد كان كثيفًا مُسرَّحًا. ثمَّ أجرى رحلةً إلى صالون الحِلاقة في أريزونا. سألَتِ المَلَّقةُ "آر. سي.": "لماذا لا تدَعْني أتصرَّف بِشَعركَ؟" تفكَّرَ في قرارةِ نفسه: "أنت كذلك بالفعل. لأنَّكِ تقُصِّينَهُ". إلَّا أنَّ ما أجابها به كان كالآتي: "مثلُ ماذا؟"؛ ويبقى الماضي تاريخًا. سألهُ الجميع: "ما الذي فعلتهُ بِشَعْركَ؟". كان ذلك السُّؤالَ المُلحَّ في عمودِ، "اسأل 'آر. سي.". وكذلك الأمرُ في عام ١٩٨١. تعدَّدتِ الأجوبة عن تسريحة الشَّعْر هذه.

حافظَ "آر. سي." على نمطهِ السَّاخر. على سبيل المَزْح والهُزال، قدَّم ما يأتي:

"تفوَّه 'جي. أي. باكِر' بكلِمةٍ مُشجِّعة لطيفةٍ لائقة؛ قطَّبَ 'جيم كَنيدي' حاجِبَيْه بامتعاض؛ نظَرَ إلَيْه 'فرنسيس شيفر' بتمعُّنٍ وحرَّكَ شفَتَيْه لِيَرُدَّ جوابًا إلى أن اقتنصَني أُحملِقُ في سرواله القصير؛ كتبَ 'شارلز كولسون' الكتابَ الثَّاني للمَراثي بينها كان ينوحُ وهو في طريقهِ إلى 'إل. إل. إين'؛ ظنَّ 'رون سايدر' أنَّها رائعة، لكنَّه كان مُتحيِّرًا في ما إذا كلَّفَ ذلك كثيرًا؛ أمَّا 'جون جيرستنر'، فلم يُلاحظهُ بعْد". "\"

لكنَّ الرَّأي المُعَبَّر عنهُ في عبارةٍ تالية وأخيرة، كانت له الكلِمة الختاميَّة في هذا الموضوع. "لكن..."، قالت "فيستا"، "لقد أحببتُها... فهي تبقى إذًا". إلى لائحة المُؤثِّرين الذين تركوا بَصْمةً حقيقيَّة في "آر. سي." – أبوهُ، والسَّيِّدة "غريغ"، ومُدرِّبوه، والدُّكتور "غريغوري"، والدُّكتور "جيرستنِر" – يجِبُ أن نُضِيفَ حلَّاقةً مجهولة من أريزونا. هذا هو أصْلُ الشَّعْر. ذلك العددُ من مجلَّةِ "تايبِلتوك" ذاته، الصَّادر في أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٨١، يُسلِّطُ الضَّوء على أصْلِ وثيقة الأهداف لِـ "ليجونير".

ضمْنَ برنامج: "تجديدُ الدِّهن"، ٣ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٩٤.

١٧٨ "آر. سي. سبرول"، برنامج: "اسأل 'آر. سي.': أزَمةُ تغيير الشَّكل، أو، شيءٌ طريفٌ حدثَ في الطَّريق
 إلى صالون الحلاقة"، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الخامس، أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٨١، ص. ٥.

تطوَّرَتْ وثيقةُ الأهداف لِـ "ليجونير" على مرِّ السِّنين، ابتداءً من ذلك العدد الصَّادر في أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٨١، والذي تضمَّنَ في أعلى الصَّفحةِ منهُ: "رسالةَ 'ليجونير'"، التي كانت كالآتي:

"الإسهامُ في تفعيل التَّجديد الرُّوحيِّ والإصلاحيِّ بواسطة خدمة التَّعليم الموضوعة لإعلام الجماعة العامَّة بِالمُحتوى الكتابيّ. إضافةً إلى تدريب القادة الكنسيِّين والقادة المُنضوين تحت أعمال الخدمة الرَّئيسيَّة، في الحقُّ الكتابيِّ الذي يتضمَّنُ العقيدة والمُمارسة والتَّفسير الثَّقافيّ (اللَّهوت، الأخلاقيَّات، اللَّهوت العمليّ، وعلْم الدِّفاعيَّات)". "\"

حملَ العددُ الصَّادر في فبراير/شُباط من عام ١٩٨٣، وثيقةً لرسالةِ الأهداف كانت جديدة مُقتضَية:

"تعليمُ الإيمان المسيحيِّ لأكبرِ عددٍ مُمكِنٍ من النَّاس".

نشَرَ العددُ الصَّادر في فبراير/شُباط من عام ١٩٨٥، رسالةً جديدةً أُخرى من الأهداف، عادت إلى عادتها القديمة المُطوَّلة:

"تعليمُ الحقِّ الكتابيِّ للمسيحيِّين البالغين وتشجيعهم على تحقيقِ نظرةٍ عالَميَّة وحياتيَّة تُنتِجُ تقويَةً ناضِجة خاضِعة، ما يُسهِمُ في إحداثِ نهضةٍ روحيَّةٍ في الكنيسة والمُجتمع".

أمًّا رسالةُ الأهداف في أواخِر ثَمَانينيًّات القرن العشرين، فكانت كالآتي:

"المُساعدةُ على توعِية أكبر عددٍ مُمكِنٍ من النَّاس بقداسةِ الله بِكُلِّ مِلئِها".

تُقرأُ رسالةُ الأهدافِ الحاليَّة على النَّحْوِ الآتي:

"إعلانُ قداسةِ الله بِكُلِّ مِلئِها لأكبرِ عددٍ مُمكِنٍ من النَّاس".

يحتفِلُ العددُ الصَّادر من مجلَّة "تايبِلتوك"، الصَّادر في أُغسطس/آب من عام ١٩٩٦، باليوبيل الفِضِّيِّ لِـ "ليجونير". خصَّصَ "آر. سي." عمودَهُ لهذا الشَّهر لهذهِ المُناسبة بعنوان:

١٧٩ في الواقع، كان هـذا الإصدار الأوَّل في أُكتوبر/تشرين الأوَّل يحمِـلُ خطـاً مطبعيًّا في "اللَّهـوت العـمليّ". وجـرى تصحيـحُ ذلـك في العـدد التـالي.

"الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد"، واستغلَّ الفُرصةَ ليتأمَّلَ بقَصْدِ "ليجونير". عَنوَنَ ذلك العمود: "لماذا 'ليجونير'؟"؛ لاحظَ أنَّهُ ومنذُ تلك الأيَّام الخوالي، جرتْ إعادةُ صياغةِ الأهداف، مُضِيفًا: "لقد تبدَّلتْ التَّعابير، إلَّا أنَّ الهدفَ المُضْمَر لم يتغيَّرْ". كانت لهذا الهدفِ المُضْمَر علاقةٌ مَن هو الله، في قداستهِ، ثمَّ تعليمُ ذلك وعَيْشُه. يعودُ هذا الهدفُ المُضْمَر إلى الأيَّام الباكرة من تاريخ "ليجونير" عندما تعامَلوا مع مُستشارٍ مُعَيَّن. "\

كانت النُّسخة النَّهائيَّة لرسالةِ الأهداف التي تطوَّرت، نِتاجَ تعاونِ وثيق بَيْن ذلك المُستشار و"آر. سي." جلسَ المُستشارُ مع "آر. سي." وسألهُ أن يصِفَ نفسَه. أجابَ "آر. سي." أنَّه لاهوقيَّ. ثمَّ سألهُ المُستشارُ: "ماذا تفعل؟" فقالَ "آر. سي." إنَّه يُعلِّم. ثمَّ سألهُ المُستشارُ عمَّا يُعلِّمهُ، وأجابَ "آر. سي." مُجدَّدًا أنَّه يُعلِّم النَّاس عن مَن هو الله. ثمَّ سألهُ المُستشار أيضًا: "مَن تُعلِّم؟" فقالَ "آر. سي." إنَّه يُعلِّم النَّاس في الكنيسة، لكنَّهُ أيضًا يتواصَلُ مع النَّاس في المُجتمع ويُعلِّمهم. كان لدى المُستشار سؤالان إضافيًان. أوَّلَا: "ما أكثر ما يحتاج إليه النَّاس في الكنيسة لمعرفةِ الله؟" أجابَ "آر. سي.": "إنَّهُ قُدُوسٌ". ثمَّ سألَ المُستشارُ السُّؤالَ الأخير: "ما الذي يحتاج إليه النَّاس في المُجتمع لمعرفةِ الله؟" قالَ "آر. سي.": "إنَّهُ قُدُوسٌ". كان هذا دامًا الأساسَ للقَصْدِ المُضْمَر وهو مُنعكِسٌ في النُّسخة الأخيرة من رسالة الأهداف المُعدَّلة. في اللَّيلة التي سبَقتْ خدمة جنازة "آر. سي."، اجتمعَتْ مجموعةٌ من اللَّهوتيُّين والرُّعاة، من الذين شاركوا في الكثير من مواقفِ المُؤمَّرات مع "آر. سي.". بينما استُقصِيَتِ والرُّعاة، من الذين شاركوا في الكثير من مواقفِ المُؤمَّرات مع "آر. سي." وقداسةِ الله. فتساءلَ الكثير من الذين أن الدَّريات، فكَّر "جون بايبر"، بصورةٍ ثاقبةٍ جدًّا في "آر. سي." وقداسة الله. فتساءلَ المُدافها؟". قائلًا: "أيُّ خدمةٍ أُخرى لدَيْها العبارة الوثيقة الصِّلة بقداسة الله في رسالة أهدافها؟".

كانت قداسةُ اللهِ مِحوَريَّة عند "آر. سي.". فالعقيدةُ التي أَسَرتْهُ بدأَتْ باختبارٍ شخصيًّ جدًّا، لكنَّها ترَبَّتْ ورُعِيَتْ بدراسةٍ وسَعْيٍ دامَ مدى الحياة. أَحَدُ الكُتُبِ الذي استحوذَ على المتامِ "آر. سي."، كان كتابًا من تأليف اللَّهويِّ اللَّوْتريِّ الألمانيّ، "رودولف أُوتُّو".

# فِكرةُ القُدُّوس

نشَرَ "رودولف أُوتُو" كتابَهُ "داس هايليج" في عام ١٩١٧. ظهرَتِ التَّرجمة الإنكليزيَّة الأُولى في عام ١٩٢٧، بعنوان: "فكرةُ القُدُّوس: بَحْثُ في العامل غير العقلانيِّ في فكرة اللَّاهوت وعلاقته بالعقلانيِّ". يُلاحِظُ "أُوتُّو" أَنَّنا نهيل إلى استخدام الكلِمة "قداسة" في علاقتها بالكمال

۱۸۰ "آر. سي. سبرول"، "لماذا 'ليجـونير'؟"، مجلَّـة "تاييلِتـوك"، المُجلَّـدُ الـعشرون، أُغسـطس/آب ١٩٩٦، ص. ٢-٧.

الأخلاقيّ، أي "كمالُ الحُسْن الأخلاقيّ". '^ ثمَّ يُلاحِظُ "أُوتُّو" الآتي: "لكنَّ هـذا الاستخدامَ المُتداوَل للكلمة ليس دقيقًا". كانت نُسخةُ "آر. سي." من هذا الكتاب، التي استحصَلَ علَيْها في وقت ما من ستِّينيَّات القرن العشرين، تحتوى على هذه العبارة مُسطَّرة، مع سَطرَيْن تحت كلمتَىْ "غير دقيقة". ١٨٢ من باب التّأكيد، تعنى قداسةُ الله الطَّهارة والكمال الأخلاقيّ. تتضمَّنُ القداسة ذلك، مع أنَّها هي أكثرُ من ذلك؛ فهي شيءٌ أعمَق وأوسَع يُحـاكي جَوهـرَ مَـن هـو الله. يـقترِحُ "أُوتُّو" الكلِمـة "نومينوس"، المُشـتقَّة مـن الكلِمـة اللَّاتينيَّة "نومن"، التي تعني القُوَّة الإلهيَّة. ١٨٣ بينها تتحوَّلُ "أُومن" إلى "أُمينوس"، كذلك "نومن"، كما تبنَّنَ لـ "أُوتُّو"، تستطيع أن تصرَ "نومينوس". يـقترحُ "أُوتُّو" أيضًا أنَّ تقديرَ مفهوم الـ "نومينـوس" للقداسـةِ بصـورةِ كاملـة، يتطلَّبُ "وَعْـىَ- المخلوق" الـذى لدَّيْنا، أي إدراكَـهُ. يُكُّننا "وَعْيُ-المخلوق" لأَنْ نشعُرَ بأنَّنا "مغمورون ومُنغمِسون بعدم الوجود الذي لدَيه، بخلافِ ذلك الفائق الذي هـو فوق جميع مخلوقاته". ١٨٠ سـطَّرَ "آر. سَى." تلـك الجُملَة أيضًا. يشعُّرُ المخلوق بأنَّه واهنُّ ضعيفٌ، أيضًا " عدم الوجود أمام قُوَّة مُقتدرة، كاملة مُسَيطرة من نَوع ما". أَهُ هُناكَ جُملةٌ إضافيَّةٌ أُخرى جرى تسطيرها بينما كان ينتهي "أُوتُّو" من الفصْل الثَّالـث: "يُشعَرُ بالـ 'نومينوس'، بصورةٍ ملموسةٍ وخارجةٍ عن نطاق الذَّات". ١٨٦ بالاستماع إلى هذه العبارات، يفكِّرُ المرءُ في مُوسى أمامَ تلك العلَّيْقة المُشتعِلة، وفي إشعياء السَّاجد أمام عرش الله.

يتزايَدُ هَمَ الرَّابِع، "ميستيريوم ترمِندوم". في القراءةِ الفعَّالة لدى وصُولِهِ إلى الفصْل الرَّابِع، "ميستيريوم ترمِندوم". لا يجدرُ بكَ أن تتعلَّمَ اللَّاتينيَّة لمعرفةِ أنَّ كلِمة "ميستيريوم" تعني السِّرّ. وقبْلَ أن تُفكِّرَ في "هائلٍ" لكلِمة "ترمِندوم"، مع ذلك، يجِبُ أن تُفكِّرَ أوَّلا في الكلِمة "ارتجاف" أو "يرتجِف". إنَّها هائلةٌ، لكنْ بطريقةٍ تهزُّكُ إلى أعماقِ كِيانك. يعني هذا التَّعبير "السِّرَّ الهائل والمُسبِّبَ للارتجاف والجاذبَ للإعجاب". في هذا الفصْل من كتابِ "أُوتُو"، سطَّرَ "آر. سي." ووَضعً دائرةً ورسَمَ خطَّهُ المُخَربَش. وفي مكانٍ ما، طوى صفحات الفصْلِ كلِّها-علامةٌ أكيدةٌ على أنَّه أرادَ أن يرجِعَ إلى ذلك الفصْل مرَّةً أُخرى، رجَّا حتَّى لاستخدامهِ في علامةٌ أكيدةٌ على أنَّه أرادَ أن يرجِعَ إلى ذلك الفصْل مرَّةً أُخرى، رجَّا حتَّى لاستخدامهِ في

١٨١ "رودولـف أُوتُّـو"، "فكـرةُ القُـدُّوس: بَحْـثٌ في العامـل غير العـقلانيِّ في فكـرة اللَّهـوت وعلاقتـهِ بالعـقلانيِّ"، مُترجَـم. "جـون هـارفي" (نيويـورك: مطبعـة جامعـة "أُكسـفورد"، ١٩٥٨)، ص. ٥.

١٨٢ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ٥.

١٨٣ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ٦-٧.

١٨٤ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ١٠.

١٨٥ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ١٠.

١٨٦ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ١١.

كتابٍ يومًا ما. هـذه هـي بعـضُ هـذه الجُمَـل مـن ذلـك الفصْـل الرَّابِـع، وهـي التـي أسَرتْهُ كما أَسَرتْ قلمَـهُ:

يأتي الشُّعورُ النَّاجِمُ من الـ["ميستيريوم تريَندوم"] صاخِبًا كموجةٍ غير عاتيةٍ، مُتغلغِلًا في الدُّهن بِجَوِّ هادئٍ من العبادة الخاشِعة... قد يصيرُ اتَّضاعُ المخلوقِ المُسكَّن والمُرتجِف والمُخرَّس في حَضرةٍ- مَن أو ما؟ في حَضرةِ ذلك الذي هو السِّرُ الذي لا يُستقصَى وفوق كُلِّ الخلائِق... "الارتجافُ" هو بِحَدِّ ذاتهِ مُجرَّدُ الشُّعور المألوفِ بالكامل و"الطَّبيعيّ" لِلخَوف". إنَّ الكلِمة العِبريَّة "هيكديش" (يُقدِّس) هِيَ خَيرُ مثال. أن "تُحافِظَ على شيءٍ ما مُقدَّسًا في القلب"، فيعني هذا وضْعَ علامةٍ فارقة بشعورٍ من الهلَعِ المُريب... الجديرُ بالذُّكر هو كلِمةُ "إيناه" الوثيقة الصِّلة بيَهْوه ("خوفُ الله")، التي يُمكِن أن يعرضها يَهْوه أمامنا. "

في إحدى مُحاضرات "آر. سي." لسلسلتهِ عن القداسة، شهِدَ قائلًا:

"إِنَّ أَكْثَرَ الدِّراسات جاذبيَّةً التي قرأتُها يومًا، والتي أَوَدُّ أَن أُوصِيكَ بها لنوالِ اهتمامكَ الجادِّ، هي في كتابٍ نُشِرَ في الجزء الباكر من القرن العشرين لِلَاهوتيًّ أَلْمَانيًّ كان أيضًا عالِمَ أنثروبولوجيا (عِلْم الإنسان). كان اسمهُ 'رودولف أُوتُو'، وقد ألَّف كتيبًا، لكنَّه كتيبٌ يحسبُه كثيرٌ من اللَّاهوتيِّين أحَد أَهَمً ما كُتِبَ في القرن العشرين". 'ا

١٨٧ "أُوتُّو"، "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ١٣.

١٨٨ "جـون هـارفي"، "مّهيـدٌ للمُترجِـم"، في كتـابِ "أُوتُّـو": "فِكـرةُ القُـدُّوس"، ص. ١٨. (نعـم، سَـطَّرَ "آر. سى." تلـك الجُملـة).

١٨٩ "تمهيدٌ للمُؤلِّف في نُسخة التَّرجمة الإنكليزيَّة"، في كتابِ "أُوتُّو": "فكرةُ القُدُّوس"، ص. ٢١.

١٩٠ "آر. سي. سبرول"، "معنى القداسة"، في: "قداسةُ الله"، في الصيغة الإذاعيَّة، المُحاضرة الخامسة.

لقد قدَّرَ "آر. سي." مفهومَ "أُوتُّو" في ما يختصُّ بالـ "نومينوس"، قدَّرَ أيضًا مفهومَ الله "ميستيريوم تريَّندوم" أكثرَ جدًّا. يُثيرُ القُدُّوس الرَّهبة والخوف. وقد وجدَ "آر. سي." تناظُرًا في الترنيمة للمسيحيِّين الأميركيِّين من أصْلٍ أفريقيّ: "هل كُنتَ هُناك؟"، يستوقِفُنا القرار بكلِماته: "أحيانًا يتسبَّبُ لي ذلك في ارتجاف، ارتجاف، ارتجاف". إنَّ اللهَ "مُروَّعٌ مُخيفٌ مُفعَمٌ بالوقار"، وها إنَّنا "نرتجفُ أمامهُ". "'

### عُزَّة الحَسَنُ النَّيَّة

إضافةً إلى قراءةِ اللَّاهـوتيِّ الألمانيَّ، وجـدَ "آر. سي." أيضًا نفسَـهُ مُفعَمًا بابتهـاجٍ غامِـر بِنَصَّيْن كتابيَّيْن:

"أتذكّر قراءة البرنامج الدّراسي لِمدرسة الأحد في إحدى الطَّوائف التي كُنتُ أعملُ معها. لقد جاء من مكتبِنا الرَّنيسيّ، و... قِيلَ فيه: 'إنَّنا نفهمُ الآن أنَّ هذا النَّوع من القِصَ س التي نقرأُها في العهد القديم، كقِصَّتيْ عُزَة وناداب، وقِصَّة النَّو عمن القَصَ س التي نقرأُها في العهد القديم، كقِصَّتيْ عُزَة وناداب، وقِصَّة تدمير الله للعالَم كُلِّه بطُوفان- الرِّجال والنِّساء والأطفال- وقصَّة الأمرِ بالتَّحريم، مُخبِرًا الشَّعبَ اليهوديَّ بالذَّهابِ إلى أرضِ كَنعان وذَبْح كُلِّ ساكنيها- الرِّجال والنِّساء والأطفال- لا يُحكِن أن تكون إظهارًا لشخصيَّة الله الحقيقيَّة. يجِبُ أن نفهمَ هذه القصَص في العهد القديم ببساطة بصفة شعبٍ يهوديًّ قديمٍ وبدائيًّ وغير مُتمدِّن، فسَّرَ الأحداث التي عاينَها في ضَوء لاهوتهم الغريب الخاصّ. وأمَّ عُزَة قد تعرَّضَ لذبحةٍ قلبيَةٍ وماتَ، وأنَّ الكاتِبَ اليهوديُّ نسَبَ السَّببَ لمهاته إلى تعبيرٍ قاسٍ للغضبِ الإلهيُّ الشَّديد"." المُ

"كلَّا، ليس هذا كلَّ ما حصَل. لقد ضربَ اللهُ عُزَّة 'الحَسَنَ النَّيَّة' في الحالِ وأماتهُ". يضعُها "آر. سي." في قالَبٍ لُغويًّ مُختلِف: "لمس عُزَّة تابوتَ العهدِ، ثمَّ حلَّتِ الضَّربة! لقد انفجرَ اللهُ غاضِبًا". "١٩ وعظَ "آر. سي." عن عُزَّة بحسبِ اأخبار الأيَّام ١٣، في قاعة عبادة جامعة "غوردون" بينما كان أُستاذًا هُناك. لقد وعظَ عن ذلك مرَّاتٍ عدَّة. تبدو القِصَّة للقارئ كأنَّها غير عادلةِ البتَّة. عندما سمِعَ داود بالحادث، كان غاضِبًا من الله. كان عُزَّة يحمي

۱۹۱ "آر. سي. سبرول"، "قداسـةُ الله" (۱۹۸۵؛ أُعيـدتْ طباعتـهُ، "كارول ستريـم"، إلينـوي: "تينـدِل"، ۱۹۹۸)، ص. ۵۰-۰۶.

١٩٢ "آر. سي. سبرول"، "القداسةُ والعدالةُ، في: "قداسةُ الله"، في نسَقِ الرَّاديو، المُحاضرة الثَّالثة.

١٩٣ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ١٢٧.

تابوت العهد، الذي احتوى على الوصايا العشْر، والذي كان مُغطَّى بِكُرسيِّ الرَّحمة. كان بَيْتُ تابوت العهد في الهيكل، هيكلِ الله القُدُّوس. وبذلك، كان موضوعًا في قُدْسِ الأقداس، معزولًا عن الكُلِّ ما عدا ذلك اليوم من السَّنة عندما يتجرَّأُ إنسانٌ واحدٌ، رئيسُ الكهنة، بالدُّخولِ والوقوفِ أمامه. ثُبِّتت حلقاتٌ في أطراف تابوتِ العهد لاستخدامها في حَمله. ما كان على تابوتِ العهد بتاتًا أن يُحسَّ. لكنَّ الثيران انشَمصَت، فمَدَّ عُزَّة يدَهُ لِيُمسِكَ التَّابوت ويمنعَهُ من السُّقوطِ أرضًا. كان ذلك آخِرَ ما قامَ به عُزَّة في حياته. يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ عُزَّة ارتكبَ "خطيَّة الافتراض. لقد افترَضَ عُزَّة أنَّ يدَهُ كانت أقلَّ نجاسةً من الأرض". \* "

أمًّا النَّصُّ الآخَر الذي أسَرَ "آر. سي." فكان من سِفْر إشعياء، الأصحاح السَّادس. سمِعَ "آر. سي." "جون غيست" وهو يعِظُ من هذا النَّصُّ، في وقتٍ ما من عام ١٩٦٩. استمرَّ "آر. سي." في التَّفكير مَليًّا في النَّصِّ مِرارًا وتَكرارًا. عندما دُعِيَ إلى تقديم المُحاضرات في "ساراناك ليك"، قرَّرَ استخدامَ إشعياء ٦ نَواةً لِمُحاضراتهِ الخَمْس عن قداسةِ الله. كانَتْ تلك المرَّة الأولى التي يعِظُ فيها من إشعياء ٦، إلَّا أنَّها لم تكُنِ الأخيرة. تُختَتَمُ قِصَّتهُ بهشهدٍ عن الدُّكتور القَّسُ الخياليُّ "ريتشارد إيفانز" وهو يُقدِّمُ عِظةً عن إشعياء ٦. هِثُّلُ إشعياء وأصحاحهُ السَّادس القاعدة والأساس للفصْلِ الثَّانِي من كتاب "آر. سي."، "قداسةُ الله".

قَبْلَ أَن يقرأ "آر. سي." أَيَّ كتابٍ مسيحيًّ، قرأَ الكتابَ المُقدَّس كلَّه. لقد التهَمَ العهدَ القديم التهامًا لمَّا كان حديث العهد في الإيمان. لاحظَ أَنَّ "هذا الإله الذي في الكتاب المُقدَّس، إِغَّا هـو الله الجادُّ والرَّصين". ثمَّ أضافَ قائلًا: "في هذَيْن الأُسبوعَيْن الأُوَلَيْن، كان لديَّ وعْيٌ ما، نهضةٌ روحيَّةٌ للمفهوم الكتابيِّ عن الله، الذي علَّمني طَوالَ حياتي بعْدَ ذلك". "١٥

إضافةً إلى "أُوتُو" وعُزَّة وإشعياء ٦- والكثير من المقاطع الكتابيَّة الأُخرى كأيً عدد من المقاطع في سِفْر المزامير - هُنالِكَ الوقفَةُ الأُخرى للتَّأثير في "آر. سي.": التَّقليدُ الكلاسيكيُّ المُصلَح، مُجدَّدًا. تتضمَّنُ الحواشي في كتابِ "قداسةُ الله" الدارِسين المُعتادين: "لُوثر" و"كالفِن" و"إدواردز". عنْدَ اقترابِ نهاية الكتاب، يستشهِدُ "آر. سي." بمراجع "اللَّاهوتيِّين في القرون الوسطى" الذين "استخدموا العبارة: 'إنس بيرفيكتيسًيموس' للإشارةِ إلى الله". "١٠ كان هذا الأكوينيّ. سيكون القول "بيرفيكتِسْت" (كامل) أو "موسْتِسْت" (شامل) إشارةً إلى ضعفٍ في قواعد اللُّغة الإنكليزيَّة. فكلِمتا "بيرفِكت" (كامل) و"مُوسْت" (شامل) هُما دالَّتان على صيغة التَّفضيل العُليا.

١٩٤ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ١٣٠.

١٩٥ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابِلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.

١٩٦ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤١.

أمًّا اللَّغةُ اللَّاتينيَّة فلا تتأثَّر بهذه القاعدة اللَّغويَّة. فكلِمةُ "بيرفِكتْ" (كامل) هي صيغة التَّفضيل العُليا. كذلك الأمر بالنِّسبةِ إلى الصيغة اللاحقةِ للكلِمة"- إيسيموس". هُكِنُ ترجمةُ هذا التَّعبير اللَّاتينيّ، حرفيًّا (ولو أنَّهُ على نَحْوٍ فقير)، إلى الإنكليزيَّة كَـ "بيرفيكتِسْت" (كامل). هُكِنُنا مُجرَّد القول: "الأشمَلُ كمالًا" أو "الأكثرُ كمالًا". تعني الكلِمة اللَّاتينيَّة "إنس": "الموجود". اللهُ هو الموجودُ (ذاتيُّ الوجود) الأكثرُ كمالًا. ينتقي "آر. سي." هذه الفكرة ويشرح التَّالي:

"أن نقولَ إِنَّ شيئًا أو شخصًا هو الموجودُ الأكثرُ كمالًا، يتطلَّبُ إسهابًا. فالكمالُ الحقيقيُّ لا يخضَع للمُستويات. فالشَّيءُ الذي هو كاملٌ حقًّا من جميع النَّواحي، لا يستطيع أن يصيرَ أكثرَ كمالًا أو الأكثرَ كمالًا. نحنُ نتكلَّمُ بهذه اللُّغة لأنَّنا تعوَّدنا أن نتعامَلَ مع الأشياءِ غير الكاملة. في وُسعِ الأشياءِ غير الكاملة أن تتحسَّن، أمَّا الكامل فلا يستطيع ذلك". "١٩٠

لذا، فإنَّ كُلَّ هذه التَّساؤلات لِصِيَغ التَّفضيل العُليا والمقامات، أو المُستويات، تُثيرُ سؤالًا: "لماذا إذًا استخدمَ اللَّهوتيَّون مُستوى صِيغة التَّفضيل العُليا للتَّكلُّمِ عن كمال اللهُ؟". ١٩٠٠ يُجيبُ "آر. سي." كالآتي:

في الـ "سُومًا ثيولوجيّ" (الخُلاصَة اللَّهوتيَّة)، كتبَ الأكوينيُّ ما يأتي: "الآن، اللهُ هو المبدأُ الأوَّل، ليس مادِّيًا، بل بترتيبِ العِلَّة، أو السَّبب الفعَّال، الذي يجِبُ أن يكونَ الأكثرُ كمالًا... لأنَّنا نُسمِّي ذلك الكمال الذي لا يفتقِرُ إلى أيُّ شيءٍ في طبيعة كماله". " يُضيفُ "الأكوينيُّ": "جميعُ الكمالاتِ المخلوقة هي في الله. لذلك، هو مُتكلَّمٌ عنهُ بوصفه كاملًا شموليًّا، لأنَّهُ لا يفتقِرُ إلى أيِّ تميُّزِ. فهو الكُلُّ، إذ إنَّه مُسبِّبُ الكُلِّ". ""

١٩٧ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤١.

١٩٨ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤١.

١٩٩ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤١-٢٤٢.

 <sup>&</sup>quot;توماس الأكويني"، "سُومًا ثيولوجيّ، بريا بارس ١-٤٩"، مُترجَمٌ. "فير. لورانس شوبكوت"، "أُو.
 بي." ("لاندر"، وايومنغ: مُؤسَّسةُ الأكوينيّ لدراسة العقيدة المُقدَّسة، ٢٠١٢)، ص. ٣٨-٣٨.

٢٠١ "الأكوينيّ"، "سُومًا ثيولوجيّ"، ص. ٣٩.

هُنا، يُعبِّرُ "الأكوينيُّ" عن هُويَّة الله الأساسيَّة، عن جَوه رِ الله. فهذا هو لُبُّ التَّقليد الكلاسيكِّ المُصلَح.

قالَ "آر. سي.": "أغسطينوس'، و'توما الأكوينيّ'، و'لُوثر'، و'كالفِن'، و'إدواردز'- جميعهم كانوا مأخوذين بجلالِ الله السَّامي". ثمَّ أضافَ: "لقد أُسِرْتُ بذلك. كان ذلك أَحَدَ الأسباب التي جعلَتْني أكتبُ 'قداسةُ الله'، ولماذا كان همِّي طَوالَ خدمتي مُنخرِطًا في استرداد عقيدة الله".

إِنَّ هِـذَا مُهِـمٌّ للاستيعابِ والتَّمسُّكِ بِـه. عندمـا ركَّزَ "آر. سي." على قداسـةِ الله، فهو ركَّزَ ليس على خاصِّيَّةٍ واحـدة لله، بـل على ذاتيَّةٍ وجـودِ الله، وعلى جوهرهِ.

عندما اقتربَ موسى من العُلَّيْقة المُشتعِلة، قِيلَ لهُ إنَّه كان يقِفُ على أرضٍ مُقدَّسة، واقِفٌ أمام ذاتِ حَضرةِ الله. فقُدْسُ الأقداسِ هو حيث "سكَنَ" الله مع شعبه، وحيث التقاه- "أَجْتَمِعُ بِكَ هُنَاكَ وأَتَكَلَّمُ مَعَكَ" (خروج ٢٢:٢٥)، عنْ دَ كُرسيِّ الرَّحمة، على تابوتِ عهدِ السانكتوم سانكتوروم". تُسبِّحُ السَّرافيم في حَضرةِ الله مُردِّدةً النَّشيدَ المُقدَّس الثُّلاثِيِّ، لأَنَّ الله هُو قُدُّوسٌ.

إنَّ قداسةَ الله هي إحدى الوسائل للوصولِ إلى الـ "إنس بيرفيكتيسًيموس". لقد كانت الطَّريق التي سَلكها "آر. سي.". نحنُ نسمعُ أحيانًا عن غضَبِ الله في العهد القديم مَحفورًا في واجهةِ محبَّةِ الله في العهدِ الجديد. فالله هو إله الغضَبِ المُقدَّس، والله هو إله المحبَّة المُقدَّسة. وكان النَّظَرُ بِعَيْنٍ ثاقبةٍ إلى قداسةِ الله كما فعلَ "آر. سي."، هو بالضَّبط ما احتاجت إليه الكنيسة.

### الله، الإنسان، المسيح

لاهـوتُ "آر. سي." - أُسـلوبُ لاهوتهِ المُغايـر والمُميَّز، وعطائـهِ للتَّقليد المسـيحيّ - هـو انتقالٌ مـن عقيـدة الله إلى عقيـدة الإنسـان، ثمَّ إلى عقيـدقَ المسـيح والـخلاص. إنَّـه يفعلُ ذلك بِدقَّةٍ وشـاعريَّة في كتابـه: "قداسـةُ الله". يبـدأُ مـن حيث يبـدأُ الكتـاب المُقدَّس.

يُستهَلُّ الكتاب المُقدَّس بهذه العبارة: "فِي الْبَدْءِ". إنَّ اللهَ الذي نعبدهُ هو الذي كان دامًًا موجودًا، أو كائنًا. فهو وحدهُ يقدِر أن يخلق الكائنات، لأنَّهُ وحدَهُ لدَيْه قُوَّةَ الكَينونة، أو الوجود (ذاتيَّة الوجود). إنَّهُ ليس عدم الوجود، وهو

٢٠٢ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.

ليس مُصادَفة. إنَّه كائنٌ بسيطٌ، الواحدُ الذي لدَيْه القدرة بأن يكونَ الكُلَّ من تلقاءِ ذاته. هو وحدَهُ أبديٌّ، وهو وحدَهُ لدَيْه القُوَّة والسُّلطان على الموت. هو وحدَهُ يستطيع أن يدعوَ العالَمين إلى حَيِّز الوجود بِسُلطان، بصيغةِ "لِيَكُنْ"، بِقُوَّةٍ أَمْرِهِ وسُلطانهِ. إنَّ تلكَ القوَّة مُتعاظمةٌ جدًّا وفائقة الوصْف. إنَّها تستحِقُّ الاحترامَ والتبجيلَ والعبادة المُتواضعة."

هُنـاكَ يكونُ الـ "إنس بيرفيكتيسِّ يموس"، الكائـنُ الأكثرُ كمالًا. يُتابِعُ "آر. سي."، ليقول: "إنَّ فكـرةَ القداسـةِ مِحوَريَّةٌ للتَّعليـم الكتابيِّ حتَّى إنَّها تُقال عن الله، 'وَاسْـمُهُ قُدُّوسٌ' (لوقا ٤٩:١). إنَّ اسـمَهُ قُدُّوسٌ لأَنَّه قُدُّوسٌ". \* ' ' ' ' ' ' '

هـذه هـي عقيـدةُ اللهِ القـدُّوسِ، الأبـديِّ، غيرِ المُتغيِّر، الكُلِّيِّ القُدرة، الجليـل. تاليًا تجيءُ عقيـدةُ الإنسـان. فكِّرْ في مَثَلِ إشـعياء. مـاذا يحصـلُ لإشـعياءَ النَّبِيِّ بعْـدَ أن رأى الله القدُّوس الـثُّلاثيِّ؟ فهـو يقـول: "إِنِّي هَلَكْتُ" (إشـعياء ٥:٦). يحتَفـي "آر. سي." بذلـك ويقول:

"أن يكونَ امروُّ هالِكًا، فيعني هذا أن يصيرَ جزءًا من تشَقُّقٍ أو تَفكُّ ما؛ أن يُكشَفَ. إنَّ ما كان إشعياء يختبِرَهُ هو بالضَّبط ما يصِفهُ عُلماء النَّفس الحديثون اختبارًا للتَّفكُ الشَّخصيِّ. أن تتفكَّك وتنحَلَّ، إنَّا يعني تمامًا ما يُوحي به الكلِمة، يَنْحَلُّ أو يتفكَّك، عندما رأى إشعياء لمحةً مُفاجئةً واحدةً من الله القُدُوس. في تلكَ اللَّحظة الوحيدة، تحطَّمَ كُلُّ كِيانهِ. ففي لحظات، كُشِفَ عنه وتَّتْ تعرِيَتهُ تحتَ النَّظرة المُحدِقة لِمقياس القداسة الكاملة. ما دام كان في وسع إشعياء مُقارنة نفسهِ بالفانين الآخرين، كان يستطيع أن يُحافِظَ على رأي رفيع بخصوصِ شخصيَّتهِ. في اللحظة التي فيها قاسَ نفسَهُ بالمقياس النَّهائيِّ، حلَّ رفيع بخصوصِ شخصيَّتهِ. في اللحظة التي فيها قاسَ نفسَهُ بالمقياس النَّهائيِّ، حلَّ دمارُه- ابتُلِعَ وانتهى روحيًّا وأخلاقيًّا. لقد هلكَ وأصبحَ مُتفكًا". ٢٠٠

أظهرتْ قداسةُ الله فسادَ إشعياء. في دَورٍ ما، أَخذَ أحدُ السرافيم جَمرةً من على الله- المذبح ومَسَّ شَفتَيْ إشعياء؛ إنَّه التَّطهير. لقد كان هذا أشبَه بظِلِّ، أو نوع، من الله- الإنسان الذي سيأتي لِيُقدِّم كفَّارةً كاملة عن الخطيَّة، الذي يُنهي "حربنا المُقدَّسة" ويجلِبُ إلينا السَّلام. من أجلِ ذلك ينتقِلُ "آر. سي." من قداسةِ الله إلى فسادنا، ومن هُنا إلى عمل المسيح وهِبةِ الخلاص.

٢٠٣ "سبرول"، "قداسة الله"، ص. ١٣.

۲۰۶ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ١٥.

٢٠٥ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٣٥-٣٦.

عندما تنتهي حربُنا المُقدَّسة مع الله، عندما نهشي عبْرَ بوَّاباتِ الجنَّة، وعندما نُبرَّرُ بالإمان، تنتهي الحربُ إلى الأبد. فبتطهير الخطيَّة وإعلان الغُفران الإلهيّ، ندخلُ مُعاهدةَ سلامٍ أبديًّ مع الله. إنَّ أوَّلَ ثَمَرٍ لتبريرنا هو سلامٌ مع الله. إنَّ اللهُ يُكِن سلامٌ مُقدَّسٌ، سلامٌ لا شَائبةَ فيهِ ولا عَيْب، وهو سلامٌ فائقٌ سامٍ- سلامٌ لا يُحكِن تدميرهُ... إنَّه ذلك السَّلام الذي لا يحكنُ أن يمنحُه سوى المسيح وحدَهُ. ٢٠٦

تبتلِعُ قداسةُ المسيح عدمَ قداستنا- نجاستنا. تبتلِعُ طهارةُ المسيح عدمَ طهارتنا-فسادنا. يبتلِعُ بِرُّ المسيح جميعَ آثامنا- تعَدِّياتنا. "أخذ عنَّا ثيابنا الرَّقَّة وكسانا رداءَ البِرِّ". ''` يقولُ "آر. سي.": "هذا هو ميراثُ المسيح: السَّلام " ''`. إنَّه يبدأُ بنظرةٍ صحيحةٍ إلى قداسةِ الله. أمَّا النَّظرة السَّطحيَّة عن الله، فستُشوِّه النَّظرات بشأن كُلِّ العقائد الأُخرى.

### آراءٌ سطحيَّةٌ

في كتاب "ديفيد ويلز" لِعام ١٩٩٤، "الله في أرضٍ قاحِلة"، يُلاحِظُ الآتي: "إنَّ المُشكلة الرَّئيسيَّة في العالَم الإنجيليِّ اليوم تكمنُ في أنَّ الله يقبَعُ على نحو غيرِ منطقيٍّ جدًّا فوق صَدْرِ الكنيسة. فَحقُّهُ بعيدُ المنال، ونعمتهُ عاديَّةٌ جدًّا، ودينونتهُ غير ضارَّةٍ، وإنجيلهُ عاديٌّ جدًّا، ومسيحهُ عاديٌّ أيضًا". "٢٠ يصدَحُ تعليقُ "ويلز" مثل صدَّى لِأُطروحةِ "آر. سي." للبكالوريوس في عام ١٩٦١، وهي تُعنَى بروايةِ "ميلفيل"، "موبي ديك". يُقدِّمُ "ميلفيل"، كما لاحظَ "آر. سي." بفطنةٍ، ما "يبدو أنَّه هُجومٌ على النَّظرات أو الآراء الدِّينيَّة السَّطحيَّة للبشَريَّة". "٢٠

بياضُ الحُوت:

يستجلِبُ جميعُ الكهنةِ المسيحيِّين اسْمَ جزءٍ واحدٍ من ثيابهم المُقدَّسة، الثَّوبِ الكَتَّانِيُّ الأبيضِ الطَّويل أو الرِّداء الكهنويِّ القصير، لِيُلبسَ تحتَ رداء الكاهن؛

٢٠٦ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ١٨٣-١٨٤.

<sup>7</sup>٠٧ "الكلِمـةُ صـارَ جسَـدًا: وثيقـةُ 'ليجـونير' عـن الكرِسـتولوجيا" (لاهـوت المسـيح وشـخصه وعملـه)، ٢٠١٦.

٢٠٨ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ١٨٥.

<sup>7</sup>٠٩ "دايفيـد إف. ويلـز"، "الله في أرضٍ قاحلـة: واقِعُ الحقُّ في عالَمٍ مـن الأحلام الخائبـة" ("غرانـد رابِّيـدز"، ميشـيغان: "إيردمانـز"، ١٩٩٤)، ص. ٢٨.

<sup>71</sup>٠ "آر. سي. سبرول"، "التَّبِعـاتُ المصيريَّـة لروايـة 'ميلفيـل' 'مـوبي ديـك""، أُطروحـة البكالوريـوس، ١٩٦١، جامعـة "وسـتمنستر"، "نيـو ويلمينغتـون"، بنسـلفانيا.

ومع أنَّ ذلك يتِمُّ في أُبَّهةِ موكبٍ مُقدَّسٍ عظيمٍ لإيان كنيسة روما، يُستخدَمُ الأبيض في احتفالِ الفصح؛ مع أنَّه بحسبِ نظرة القدِّيس يوحنَّا، فإنَّ الثِّيابَ البيضَ تُعطى للمفديِّين والأربعةِ والعشرين شَيْخًا المُتسربلين بثيابٍ بِيضٍ وهُمْ واقفون أمام العرش الأبيضِ العظيم، والقُدُّوس الجالسِ هُناك الذي شَعْرهُ أبيضُ كالثَّلج؛ على الرُّغم من كُلِّ هذه التَّشابكات المُجمَّعة، بكُلِّ ما هو حُلُوٌ ومُوقَّرٌ سامٍ مَهيبٌ، يقبعُ مع ذلك شيءٌ مُحيِّرٌ في أعماقِ تلك الفكرة لهذه الهالَة، التي تُسبِّبُ الخَوفَ وتبعَتُ الرَّهبةَ في النَّفس أكثر من تلك الحَمراويَّة المُروِّعة في الدَّم.

هذه الخاصِّيَّة المُحيِّة، والتي تُسبِّبُ فِكرَ البياض، عندما تُفصَلُ عن التَّشابُكاتِ الأَكثرِ رِقَّةً، وتُضافُ إلى أيِّ شيءٍ مُروِّعٍ في حَدِّ ذاتهِ، تُنمِّي ذلك الذُّعر إلى أقصى الحدود. هلَّا عايَنْتَ الدُّبُ الأبيض في القُطبَيْن، والحوتَ الأبيض في مياه البحار؛ أوليس بياضُهما النَّاعم هو ما يجعلهما مصدرًا للذُّعرِ الفائق كما هُما حقًّا؛ إنَّه ذلك البياضُ المُروِّع المُخيف الذي يُضفي تلك النُّعومة الماقتة، حتَّى إنَّها أكثرُ كُرْهًا من الرُّعب، نسبةً إلى الإعجاب الأبكم لمظهرها. لذا، حتَّى النَّمِرُ بمخالبَ مُخيفة وبفَروِه الظَّاهِرِ للعِيان، تترنَّحُ شجاعتهُ أمامَ الدُّبِ أو الحُوتِ المكسُويِّن بالبياض. ""

يُمثّلُ البياضُ الطَّهارة. إنَّهُ البياضُ الذي لا شائبةَ أو عَيْبَ فيه، كرِقَّةِ ثوبٍ ناصِعٍ، حيث إِنَّ داوُدَ من باطنِ تَوبتهِ، يترجَّى أن يُغسَلَ، لكي يَبيَضَّ "أَكْثَرَ مِنَ الثَّلْجِ" (مزمور ٧:٥١). مع ذلك، فإنَّ "البَياضَ المُروِّع المُحيف" الذي تحدَّثَ بشأنه "ميلفيل"، هو مُرادِفٌ لِتعبير "نومينوس" الذي لِـ "أُوتُو". فهو يتضمَّنُ الطَّهارة والكمال الأخلاقيّ، لكنَّهُ يحتوي أيضًا على أكثرَ من ذلك. فكِلَا الـ "نومينوس" الذي لِـ "أُوتُو" و"البَياض" الذي لِـ "ميلفيل" بشأنِ الكائنِ الكائنِ الإلهيّ، يُثيران الخوف والإثارة. إنَّه لَأمرٌ كثيرٌ جدًّا؛ فهو يُسبِّبُ للمرءِ الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف، الارتجاف. الارتجاف. الارتجاف. اللهييطرة علَيْه. لقد أخطأً ظَنُّ "أخآب" في الحُوتِ الأبيض.

رأى "آر. سي." مُواجهةَ هذه النَّظرة العاديَّة للهِ بوصفها حاجةً آنيَّة، حاجةً ظَرفيَّة لِكُلِّ آنِ. في السَّنوات القليلة التي سبَقتْ وفاتهُ، ذكرَ كم كان سعيدًا بالسَّفَرِ عبْرَ مسافةٍ مُعيَّنة من الطَّريق السَّريع الرَّقم ٤، إلى الشمالِ بقليلِ من أُورلاندو. مع أنَّهُ كانت ترتبِطُ بهذا

۲۱۱ "هيرمان ميلفيل"، "موبي ديك الحوت" ("نوروالك"، كونيتيكت: "إيستون بريس"، ۱۹۷۷)، ص. ۲۰۰.

الطريق سُمعةٌ سيِّنة نظَرًا إلى الازدحام المُروريّ، فقد كان الأمرُ أكثرَ ارتباطًا بِلَوحةِ إعلاناتٍ أقامتها الكنيسة الكُبرى في وسط فلوريدا. قدَّمَتِ اللَّوحة الإعلانيَّة وبخطُّ أبيضَ عريض، كلماتٍ بخلفيَّةٍ سوداء فاقِعة، مفادُها أنَّ "الله ليس غاضِبًا منك". شهد "آر. سي."، وهو سائِقُ سيًارةٍ مُتمرِّس، أنَّه كُلَّما رأى تلكَ الرِّسالة في ذلك الإعلان تُحملِقُ فيه، كادت تُسَبِّبَ لهُ الانزلاقَ عن الطَّريق. يرثي "آر. سي." الأعماق الهابطة التي وصَلتْ إليها الكنيسة في المُجتمع في نظرتها إلى الله الذي هو "نارُ آكِلة". تحدَّثَ "أُوتُّو" بشأن الـ "نُومينوس"، وهي كلِمةٌ اخترعَها هو. تكلَّمَ "ميلفيل" عن "البَياض"، فعارَ وارتاعَ بإظهارِ طبيعتهِ.

استخدمَ "آر. سي." كلِمةً مُباشرةً من الكتاب المُقدَّس- "القداسة".

إذا كان حجَرُ الأساس لعقيدةِ الله في مكانه الصَّحيح - ومُوَقَّرُ - عندها تأخُذُ جميعُ العقائد الأُخرى مكانتها الصَّحيحة، وستكون مَوزونة. إذا كانت عقيدةُ الله خارجَ إطارها الصَّحيح، مَنسيَّةً، أو مُصغَّرةً، عندها جميعُ العقائد الأُخرى ستكونُ في غير مكانها السليم. تُذكِّرنا القداسة بِمَن هـو الله وبِمَن نكونُ نحن. نحنُ عُزَّة، مُضَلَّلون بدناسةٍ في تفكيرنا أنَّنا نعرِفُ أكثرُ مِمًا يعرف الله. نحنُ إشعياء، بطبيعتنا نجِسون هالِكون.

هذا هو بالضَّبط ما كان "آر. سي." يُعلِّم به الكنيسة، والمُجتمع، كُلَّ هذه العقود بالمُواعِظ والسَّلاسِل التَّعليميَّة والكُتُب. عندما نُشِرَ كتابُ "قداسةُ الله"، لم يكُنْ هُنالِكَ بالمواعِظ والسَّلاسِل التَّعليميَّة والكُتُب عندما نُشِرَ كتابُ "قداسةُ الله"، لم يكُنْ هُنالِكَ بالفعل نظيرُ مثلهُ في سُوقِ الكتاب المسيحيِّ الذَّائع الصِّيت. في الكتاب، يلْحَظُ "آر. سي." أنَّه كانت لدى "جوناثان إدواردز" "حاجةٌ آكِلةٌ إلى التَّعليمِ والوعْظِ عن قداسةِ الله، تعليمها بجلاءٍ ووضوحٍ، وتَوكيدٍ، وإقناعٍ، وبِسُلطانٍ". " كانت هذه أيضًا حاجةُ "آر. سي." الآكِلة.

أطلقَ كتابُ "قداسةُ الله" سلسلةً عمليَّة من الكُتُب لِــ "آر. سي." عن عقيدةِ الله بتواترٍ سريع. تفَكَّرْ في هـذه اللَّائحة من إصـدارات الكُتُب:

١٩٨٥ - "قداسةُ الله"؛

١٩٨٦ - "مُختارٌ من الله"؛

١٩٨٧- "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ: العطشُ الدَّفين إلى معرفةِ الله"؛

١٩٨٨- "إرضاءُ الله".

٢١٢ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢١٢.

لا تُكرِّرُ هذه الكُتُب ببساطة الموضوعَ ذاته؛ فكُلُّ واحدٍ منها يستكشِفُ وجهًا مُختلِفًا من وجوهِ تلك الجَوهرة المُتعدِّدة الأَوجُه: عقيدة الله.

استغربَ "آر. سي." أنَّ القُرَّاءَ مِمَّن أحبُّوا كتابَ "قداسةُ الله"، لم يُعجبهم كتابُ "مُختارٌ من الله". لقد أرادَ أن يقولَ لهُم إنَّه، إذا كان الأمرُ مَقضِيًّا هكذا، فهُم يحتاجون إلى العَودةِ إلى كتاب "قداسةُ الله" وقراءتهِ مُجدَّدًا.

## عقيدةٌ مُحيِّرةٌ خَطِرةٌ

في كتابِ "مُختارٌ من الله"، يستكشف "آر. سي." سُلطانَ الله على كُلِّ الأشياء، جما فيها خلاصنا. ما دامَتِ القداسة حُجَّةٌ مُطوَّلةٌ جاذِبةٌ مُقنِعةٌ لِسُموِّ الله الفائق، هكذا أيضًا الاختيار الذي هو مُطوَّلٌ جاذِبٌ مُقنِعٌ لعقيدة الاختيار المُسبَق. نشَرَ "آر. سي." فكرَهُ أُوَّلًا في موضوع الاختيار المُسبَق في مقالةٍ كتبها لكتابٍ نقَّحَهُ لتكريم عملِ أُستاذهِ، الدُّكتور "جيرستنِر". في الوقع، تناولَ "آر. سي." إحدى القضايا اللَّاهوتيَّة الشَّائكة حقًّا بكتابتهِ "الاختيار المُسبَق المُّزوجِج"، عنوانًا لمقالتهِ."\"

منذُ نَشْرِ تلكَ المقالة الأُولى في عام ١٩٧٨، وفي الواقع، طَوالَ مسيرتهِ في التَّعليم على مرِّ السِّنين، برزَ في نهاية المطاف السُّؤال الوثيق الصَّلة بالاختيار المُسبَق، وبصورةٍ لا بُدَّ منه في الختام، سيُعبِّر النَّاس عن صعوبةٍ بشأنِ استيعابِها، بوصفها عقيدةً، وتحيُّرهم من جرَّائها. لذلك كتبَ "آر. سي." كتابَهُ "مُختارٌ من الله" للمُساعدة: "كتَبْتُ الكتابَ للنَّاس المُلتزمين في صراعهم مع هذه العقيدة الصَّعبة المُعقَّدة". أَنَّ أَشَارَ "جون كالفِن" نفسُهُ إلى ذلك قائلًا: "إنَّ موضوع الاختيار المُسبَق، الذي بِحَدِّ ذاته يُتناوَلُ بصعوبةٍ بالِغة، هُوَ يُعدُّ موضوعًا مُحبِّرًا جدًّا، وبذلك يكون خَطرًا عقياس الحشريَّة البشَريَّة ". "١٥

كان "آر. سي."، حالُه حالُ "كالفِن"، مُتجانِسًا مع أُولئِكَ الذين يتعاملون مع عقيدة الاختيار المُسبَق بسببِ تعقيداتها. كان "آر. سي." مُتجانسًا أيضًا مع المنطقِ الوجوديّ.

٢١٣ "آر. سي. سبرول"، "الاختيار المُسبَق المُزدوج" في: "سولي ديو غلوريا: مقالاتٌ في اللَّاهـوت المُصلَح - تكريـمٌ لِـ 'جـون هـ جيرسـتنِر" ("فيلبـسبرغ"، نيوجـرسي: "المَشيخيَّة والمُصلَحـة"، ١٩٧٦)، ص. ٣٦-٧٢
 ٢١٤ "آر. سي. سبرول"، "مُقابلـةٌ مـع 'آر. سي.' بشأنِ كتـابِ 'مُختـارٌ مـن الله"، مجلَّـة "تابيلتـوك"، المُجلَّـدُ العـاشر، ديسـمبر/كانون الأوَّل، ١٩٨٦، ص. ٤.

<sup>7</sup>۱۵ "جـون كالفِـن"، مُقتبَسـةٌ مـن قِبَـلِ "آر. سي. سبرول" في عمـودهِ: "الحـاضِرُ الآن يـدومُ إلى الأبـد"، "الاختيـارُ المُسبَق: تحذيـرٌ جِـدِّيُّ"، مجلَّـة "تايبِلتـوك"، المُجلَّـدُ العـاشر، ديسـمبر/كانون الأوَّل، ١٩٨٦، ص. ٣.

فلنتذَكَّرُ أَنَّ "آر. سي." تصَارعَ مع هذه العقيدة في السَّنوات الأُولى لانطلاقةِ حياتهِ المسيحيَّة. ولِمُساعدة النَّاس على فَهْم سُلطانِ الله وعقيدة الاختيار المُسبَق، بدأ بكتابة "مُختارٌ من الله" بالإشارةِ إلى أنَّها بالفعلِ عقيدةٌ كتابيَّة وبِسَرْدِ قصَّتهِ الشَّخصيَّة وتسطيرِ كيفيَّة مجيئه أُوَّلًا إلى فَهْمِ مُحتمِلٍ ثمَّ، اعتناقٍ مُبهِج للعقيدة.

يُجنِّدُ "آر. سي." كُلًّا من رسالة أفسُس، الأصحاح الأوَّل، ورسالة رومية، الأصحاح الثَّامن، ليكونا إثباتَين كتابيَّيْن للعقيدة. فهو يستنتجُ الآتي: "إذا كان الكتابُ المُقدَّس كلِمةَ الله، وليس مُجرَّدَ تخمينٍ بشَريًّ، وإذا كان الله نفسُه يُعلِنُ وجودَ أمرٍ كالاختيار المُسبَق، فيتبَعُ هذا دون مُقاومةٍ أنَّنا يجِبُ أن نعتنِقَ عقيدةً ما في الاختيار المُسبَق". "أنا إنَّه ليس خيارًا أن نقول: "أنا لا أُومِن بالاختيار المُسبَق". فالقيامُ بذلك إثَّا هو إنكارُ للتَّعليم الكتابيّ. في مقالةٍ في مجلَّة "تايبِلتوك" تزامَنتْ مع إطلاقِ الكتاب، يُصَرِّحُ "آر. سي." بوضوحٍ الآتي: "الاختيارُ المُسبَق هو تاييلتوك" تزامَنتْ مع إطلاقِ الكتاب، يُصَرِّحُ "آر. سي." بوضوحٍ الآتي: "الاختيارُ المُسبَق هو موضوعٌ كتابيّ. إنَّه تعبيرٌ كتابيّ. فهو لم يُخترَع بواسطة 'كالفِن' أو 'لُوثر". "\" بل، كما يُشيرُ "آر. سي." في كتابِ "مُختارٌ من الله"، في اللَّحظة التي نُلاحِظُ فيها أنَّ الكتابَ المُقدَّس يُعلِّمُ الكتاب المُقدَّس يُعلِّمُهُ الكتاب المُقدَّس بخصوصِ هذا المؤضوع". "

تاليًا، يتذكَّرُ "آر. سي." سياحتَهُ الخاصَّة في ما خَصَّ هـذه العقيدة. فهو يتحـدَثُ بكيفيَّة أنَّه لم يستسِغ النَّظرة المُصلَحة: "لم تُعجِبُني بتاتًا، وقد حاربتُها بِكُلِّ ما أُوتيتُ من قُوَّةٍ طَوال سنواتي الجامعيَّة". ٢٩٦١ كان هـذا في عام ١٩٥٧ واستمرَّ حتَّى ١٩٦١. ثمَّ حلَّتْ مرحلة كُلِّيَّةِ اللَّهـوت (١٩٦١. 1٩٦٤).

يتذكَّرُ "آر. سي." كيف مَرَّ بِ "المراحل المُؤلِمة" في تعَلُّمِ هذه العقيدة واقتنائها. فبتعليم "جيرستنِر" الدَّوْوبِ والأمين، تَكَّنَ من قبولها. كان على نَوعٍ من التَّصالُح الفكريِّ مع العقيدة. كما يُعبِّر "آر. سي.": "حسنًا، أنا أُومِنُ بهذه الموادّ، لكنَّني لستُ مُضطرًا لأن أُحبَّها". " لكنْ، سُرعانَ ما بدأ قلبهُ يتبَعُ إثْرَ عقلهِ: "عندما بدأتُ أرى قُوَّة حُجَّةِ العقيدة وتَبعاتها العريضة، فُتِحتْ عينايَ على النِّعمة الرَّحومة والتَّعزية الهائلة لِسُلطان الله. بدأتُ

٢١٦ "آر. سي. سبرول"، "مُختارٌ من الله" ("ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٨٦)، ص. ٣.

٢١٧ "سرول"، "الاختبارُ المُسبَق: تحذيرٌ جادٌّ"، ص. ٣.

۲۱۸ "سرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٣.

۲۱۹ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٣.

۲۲۰ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٤.

أُعجَبُ بالعقيدة، رُوَيدًا رُوَيدًا. إلى أن فتحْتُ بابَ نفسي على مِصراعَيْه حتَّى إنَّ العقيدةَ أظهرتْ عُمْقَ رحمة الله وغناها". ٢٢١

يُحتمَـلُ أَنَّ صراعَ "آر. سي." الشَّخصيَّ قد حمَّلَـهُ كُلًّا من التَّجانُسِ والصَّبر بينما كان يُجاهِـدُ في مُساعدة الآخَريـن على رؤيتهـا واعتناقهـا.

يبدأً تفسيرُ "آر. سي." للاختيار المُسبَق عِلاحظة الآتي: "إنَّ ما يعنيهِ الاختيارُ المُسبَق، في أبسَطِ أشكالهِ، هو أنَّ مصيرنا الأبديّ، سواءٌ كان السَّماء أم الجحيم، هُوَ مُقرَّرٌ من الله ليس فقط قبْلَ أن نولد". " إنَّ هذا يقودُ مُباشرةً إلى سُلطان الله. يُخبِرُ "آر. سي." قُرَّاءهُ عن لُعبةٍ صغيرةٍ لَعِبها ذات يومٍ مع الطلبة في صَفً في المعهد. استشهدَ بإقرار إيمان "وستمنستر" بصَددِ سُلطان الله:

"الله، منذُ الأبديَّة السَّاحقة، عيَّنَ بحكمتهِ الكاملة ومشورتهِ المُقدَّسة لإرادتهِ الخاصَّة، على نحوٍ حُرٍّ ونهائيًّ، كُلَّ ما سيأتي".

ثمَّ سألَهم ليرفعوا أياديهم إذا ما تعَارضوا مع هذه الفكرة. ارتفعَتْ أيادٍ كثيرة. ثمَّ سألَ مُجدَّدًا: "هل من ملحِدين مُؤمنين في القاعة؟" لم تُرفَع أيَّة يد. أكملَ "آر. سي." ليقول: "كُلُّ واحدٍ مِمَّن رفعَ يدَهُ للسُّؤال الأوَّل، كان يجِبُ أن يرفعَ يدَهُ للسُّؤال الثَّاني". " لم يُؤخَذ هذا الأمر مأخَذًا حَسَنًا بتاتًا. لكنَّ "آر. سي." أشارَ إلى أنَّ سُلطانَ الله ليس كالفنيًّا أو مَشيخيًّا بالتَّحديد، بل ينتمي إلى الأُلوهيَّة؛ فهو "أساسٌ ضَروريٌ للأُلوهيَّة". " وكما كان يُعبِّد: "إذا لم يكُنْ الله ذو سُلطانِ، فاللهُ ليس الله".

عندما يعرِضُ "آر. سي." قضيَّةً ما في الكتاب بخصوصِ السُّلطان والاختيار المُسبَق، فهو يعرِضُ تاليًا سلسلةً من الإجاباتِ عن أسئلةٍ وثيقة الصِّلة. وأحَدُ هذه الأسئلة هو الآتي: "لماذا لا يُخلِّصُ الله الجميع؟". يُجيبُ "آر. سي." قائلًا: "لا أعلَمُ. ليست لدَيَّ أدنى فكرة عن سببِ خلاصِ بعض الأشخاص وليس جميعهم. أمرٌ واحدٌ أعلَمهُ يقينًا: أنَّه إذا سُرَّ الله بأن يُخلِّص بعضَ الأشخاص وليس الكُلُّ، فليس هُناك خطبٌ في ذلك". "٢٠ يكتفي "آر. سي." بالتَّوقُفِ عندَ هذا الحَدِّ في هذا الموضوع.

٢٢١ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٤-٥.

٢٢٢ "سرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ١٢.

۲۲۳ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ١٥.

٢٢٤ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ١٥.

٢٢٥ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٢٥.

هُنالِكَ سؤالٌ آخَر، وهو الآتي: "ماذا عن الحُرِّيَّة البشَريَّة؟". يُجيبُ "آر. سي." بالإشارة إلى التَّعليم الكتابيِّ الوثيق الصِّلة بطبيعتنا الفاسدة الشرِّيرة: "إنَّ طبيعتنا لَفاسِدةٌ جدًّا، وقُوَّةُ الخطيَّةِ وسَطوتها عظيمةٌ جدًّا، حتَّى إنَّه إذا لم يُجْرِ الله عملًا خارقًا للطَّبيعة في أنفُسِنا، فلن نقدرَ أن نختارَ المسيح". فإراداتُنا تُحوِّلُنا في الاتَّجاه المُعاكِس للمسيح. أدركَ "آر. سي." من كتابيُ "لُوثر"، "عبوديَّةُ الإرادة"، و"إدواردز"، "حُرِّيَّةُ الإرادة"، الدَّعامة الأساسيَّة للإيان المُصلَح: التَّجديدُ (الولادةُ الثَّانية) يسبِقُ الإيان. كما يشرحُ "آر. سي.": "نحنُ لا نُؤمِنُ للْوَلدَ من جديد، بل نُولَدُ ثانيةً لكي نتمكَّنَ من أن نُؤمِن"."

يبحثُ "آر. سي." في سؤالٍ أخيرٍ للإجابةِ عنهُ: "هل الله عادل؟". هُنا، يخوضُ "آر. سي." في بَحْثٍ عن الاختيار المُسبَق المُزدوج، الموضوع ذاته الذي تناولهُ في مقالتهِ عن كتابٍ لِ "جيرستنِر" في عام ١٩٧٦. يتكلَّم "آر. سي." عن الاختيار المُسبَق المُزدوج، الاختيار للخلاص، والاختيار للغضَبِ أو الهلاك، بوصفها أُمورًا غير مُتناسقة، كَونها علاقة إيجابيَّة-سلبيَّة. ففي الاختيار، يختارُ الله بفاعليَّة مُختاريه. في قانون الغضَب، يُحرِّرُ غير المُختارين. تحدَّث "أُغسطينوس" بشأن الإنسانيَّة كأنَّها "كُتلةُ آدَم الشرِّيرة". ومن بَيْن هذه الكُتلة، خلَّصَ اللهُ بعض الأشخاص. إنَّ هذا مُختلِفٌ عن كيفيَّةِ التَّفكير الطَّبيعيَّة للأغلبيَّة. فالأغلبيَّة عيل لأن تُفكّر في أنَّ البشَريَّة مُحايدة، مع اللهِ مُخلِّصًا بعض الأشخاص ومُرسِلًا بعضهم الآخر على نحوٍ نَزويًّ اعتباطيًّ إلى الجحيم. يُجابِهُ "آر. سي." النَّظرة أنَّ الجميع هالِكون، ثمَّ يُضيفُ قائلًا:

"هكذا يجِبُ أن نفهمَ الاختيار المُسبَق المُزدوِج. يُعطي الله الرَّحمة للمُختارين بالإيمان العامل في قلوبهم. وهو يُعطي العدْلَ للفُجَّار الهالكين باركهم في خطيتهم. وليس من تناسُقٍ هُنا؛ فمجموعةٌ تنالُ الرَّحمة، ومجموعةٌ أُخرى تنال العقاب. ليس أحَدٌ مظلومًا بسبب عدم العدالة. لا يُحكن أن يعترِضَ أحدٌ على عدم وجودِ برِّ الله".

يختِمُ "آر. سي." كتابَهُ "مُختارٌ من الله" بِبَحْثٍ في موضوع الضَّمانة. ففي المُقابلة التي أُجرِيَت في مجلَّةِ "تايبِلتوك" بشأنِ إصدار الكتاب، ختمَ "آر. سي." برقَّةٍ قائلًا: "لا شيءَ بتاتًا يستطيعُ أن يُعطيني ضمانةً لخلاص وأمنًا لإماني أكثرَ من عقيدة الاختيار المُسبَق. أستطيع

٢٢٦ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ٥٥.

۲۲۷ "سبرول"، "مُختارٌ من الله"، ص. ۱۱۹.

أَن أَسَمِعَ الله وهـو يقـولُ لِي: 'أنـت مُلْكُ لِي'، وهُنـاك تعزيـةٌ هائلـةٌ في ذلك". ثمَّ يُضيـفُ قائلًا: "آمُـلُ أَنَّ كتابى بشـهِدُ عـن ذلك". ٢٢٨

### كالإيَّل

في تلكَ السَّنة التي نشَرَ فيها "آر. سي." كتابَهُ "مُختارٌ من الله"، نشَرَ كتابًا آخَر، بعنوان: "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ: العطشُ الدَّفين إلى معرفةِ الله". " مُنا، يُتابِعُ "آر. سي." لِيُقدِّمَ تفسيراتٍ تتعلَّقُ بشخصيَّةِ الله. يُعالِجُ هذا الكتاب صِفاتِ الله من منظورِ تلك الأسئلة الصَّعبة المُعقَّدة، التي يطرحُها النَّاس عن الله والحياة. كان الكثيرُ من هذه الأسئلة أسئلةَ "آر. سي." نفسِه.

يسرِدُ الفصْلُ الأوَّل خسارةَ "آر. سي." المُؤلِمة لأبيهِ بينها كان ما يزالُ يافعًا. جعلهُ ذلك غضُوبًا مُتسائلًا: "مَن أنت، يا الله؟ ولماذا تفعلُ مثل هذه الأمور التي تعملها؟". " لقد وجَدَ "آر. سي." الجواب في لقاءاتِ موسَى بالله. بعدَها تساءلَ قائلًا: "مَن صَنعكَ، يا الله؟". لم يأتِ هذا من ذلك المكان من الألم والغضَب، لكنَّهُ أثارَ مُشكلةً فكريَّةً عويصةً لم تُفارقه. إذا خلقَ اللهُ كُلَّ الأشياء، لأنَّ كُلَّ نتيجةٍ لدَيْها سببٌ، لذا... مَن أو ما الذي خلقَ الله؟ يُجيبُ "آر. سي." عن ذلك بإجراءِ بَحْثِ في ناحيةٍ من طبيعة الله، غالِبًا ما تُهمَل: ذاتيَّة وجودِ الله.

تبعَثُ هذه الكلِمة، "الوجوديَّة" (الحيثيَّة) أو "الكَينونة"، بقُشَعْريرةٍ سرَتْ في مفاصِلِ العمود الفِقْريِّ. قُبَيْلَ وفاتهِ بأشهُر عدَّة، سُئِلَ عمًا إذا كان في وُسعه أن يكتُبَ كتابًا آخَر، وعمًّا سيكون موضوعه. دون تردُّد، أجابَ "آر. سي." أنَّه سيكتبُ كتابًا عن كَينونةِ الله.''' لكن، بالعَوْدةِ إلى عام ١٩٨٧، على الأقلِّ كان قادرًا على أن يكتبَ فصْلًا عن الموضوع. تعني "الكَينونة"، أو "الوجوديَّة" (الحيثيَّة)، أنَّ "الله موجودٌ بِقُوَّتهِ الذَّات، هي خاصِّيَّة مُعيَّرهُ كائِنٌ من تلقاءِ الذَّات، هي خاصِّيَة مُعناها الوجوديِّ من تلقاءِ الذَّات، هي خاصِّيَة مُعيِّرهُ

٢٢٨ "سرول"، "الاختبارُ المُسبَق: تحذيرٌ جدِّيٌّ"، ص. ٥.

٢٢٩ نُشِرَ في الأَصْلِ بواسطة "توماس تيندِل"، أُعِيدَ نَشْرُ هذا الكتاب تحت عنوان: "شخصيَةُ الله: الكتشافُ الله الذي أَهْيَهْ" ("آن آربور"، ميشيغان: "سيرفينت"، ١٩٨٧)، ومُجدَّدًا تحت ذات العنوان ("فينتورا"، كاليفورنيا: "ريغال"، ٢٠٠٤). أُعِيدَ نشرهُ مرَّةً أُخرى بعنوان: "التَّمتُّع بالله: اكتشافُ الرَّجاء في صفات الله" ("غراند رابيدز"، ميشيغان، "بيكر"، ٢٠١٧).

٣٣٠ "آر. سي. سبرول"، "شَـوقٌ مُقـدَّسٌ وحيـدٌ: العطشُ الـدَّفين إلى معرفـةِ الله" (ناشـفيل، تينـيسي: "تومـاس نبلسـون"، ١٩٨٧)، ص. ٧.

٢٣١ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.

عن سائر الأشياء الأُخرى. فاللهُ هو الوحيدُ الذي يستطيع أن يقول: 'أَهْيَهِ الَّذِي أَهْيَهُ". "" أَمَّا نحنُ فلسنا كائنين بِحَدِّ ذاتنا. يُلاحظُ "آر. سي." الآتي: "إنَّ الحياةَ تُعاشُ بَيْن مُستشفيَيْن: الحياة والموت". ""

إذًا، ما الذي نتعلَّمهُ من كَينونةِ الله ووجودِه من تلقاءِ ذاته؟ أو ما الاستخدامُ العمليُّ لعقيدة كَينونة الله؟ أوَّلًا، إنَّها الجوابُ عن كُلِّ مخاوفنا المُتمحوِرة حولَ هَشاشة الحياة. نحنُ نعيش وننقُص وموت. أمَّا اللهُ فأبديُّ، وبواسطة الابنِ الأزليّ، سيُغلَبُ الموت وكُلُّ ضعفٍ للوجودِ الإنسانيّ وسيُهزَمُ. يُشيرُ "آر. سي." إلى العمل المُعزِّي وإلى كلِماتِ المسيح: "يسوعُ مُخلِّصٌ ذو قُدرةٍ كاملة، وهو يحمِلُ قُوَّة الوجودِ والكَينونة بَيْن يدَيْه. فكلِماتِ التعمل المَّع نَيْ مَعَكَا، ليست كلِماتٍ فارغة. ليس لدَيَّ أيُّ شيءٍ أهابهُ من الموت".

يُشيرُ "آر. سي." أيضًا إلى أنَّ الكَينونةَ الوجوديَّة (الحيثيَّة) هـي وثيقةُ الصِّلة بخلاصنا. لقد خلقَ الله الحياة من الموتِ أيضًا. لقد تعَلَّمَ "آر. سي." عقيدة الكَينونة مـن التَّقليد الكلاسـيكيِّ المُصلَح، بالتَّحديد، لكنَّهُ تعلَّمها أيضًا من الرَّسُول بولس في "المقطع الحاسِم" لِسِفْر أعمال الرُّسُل ٢٥:٢٠، ٢٨:

"الإله الَّذِي خَلَقَ الْعَالَمَ وكُلَّ مَا فِيهِ، هَـذَا، إِذْ هُوَ رَبُّ السَّمَاءِ والْأَرْضِ، لَا يَسْـكُنُ فِي هَيَـاكِلَ مَصْنُوعَةٍ بِالْأَيَـادِي، ولَا يُخْـدَمُ بِأَيَـادِي النَّـاسِ كَأَنَّـهُ مُحْتَـاجٌ إِلَى شَيْءٍ، إِذْ هُـوَ يُعْطِي الْجَمِيعَ حَيَـاةً ونَفْسًا وكُلِّ شَيْءٍ... لِأَنْنَا بِهِ نَحْيَـا ونَتَحَـرَّكُ ونُوجَدُ، كَمَا قَـالَ بَعْـضُ شُـعَرَائِكُمْ أَيْضًا: لِأَنْنَا أَيْضًا ذُرِّيتُهُ".

إنَّ العبارة المركزيَّة هي التَّالية: "كَأَنَّهُ مُحْتَاجُ إِلَى شَيْءٍ". بوصف الله كائنًا بِحَدِّ ذاتهِ، فهو لا يحتاجُ إلى أيَّ شيءٍ. يستطيع أن يرى "آر. سي." كيف أنَّ الله الكائن والموجود من تلقاءِ ذاتهِ، يُجيبُ عن المُعضِلات الرَّئيسيَّة التَّلاث التي حيَّرَتِ الفلاسِفة والعُلماء على حَدِّ تلقاءِ ذاتهِ، يُجيبُ عن المُعضِلات الرَّئيسيَّة التَّلاث التي حيَّرَتِ الفلاسِفة والعُلماء على حَدِّ سواء: الحياة والحركة والوجود. "٢٥ فكَّرَ "الدُّكتور فرنكشتاين" في روايةِ "شيليِّ" الخياليَّة أنَّ في وُسعه أن يخلقَ الحياة. لكنَّ الله وحده يُعطي الحياة. "نحنُ نتحرَّك لأنَّه يتحرَّك". "٢٦

٢٣٢ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ١٦.

٢٣٣ "سرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ١٨.

٢٣٤ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ٢٢.

٢٣٥ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ٢٥.

٢٣٦ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ٢٥.

"نحنُ موجودون لأنَّه موجودٌ". ٢٣٠ يختِمُ "آر. سي." ويقول: "نحنُ نُذهَلُ بالفرقِ الشَّاسِع بَيْن البشَر والكائن الأسمى". ٢٣٨ تبعثُ عقيدةُ الوجوديَّة (الحيثيَّة) والكَينونة القُشَعْريرة في جسْم "آر. سي.".

لِكُلِّ فَصْلٍ من هذا الكتاب، اختارَ "آر. سي." مزمورًا، أو على الأقلِّ جزءًا كبيرًا من مزمور. أُدخِلَ ببساطةٍ لناحيةٍ قريبةٍ من مُنتصَف الفصْل. مَعنَّى ما، حواراتُ "آر. سي." بشأنِ صفاتِ الله وشخصيَّته، ما هي إلَّا تعليقاتٌ على المزامير.

في عام ١٩٨٨، للسَّنة الرَّابعة على التَّوالي، نشَرَ "آر. سي." كتابًا عن عقيدةِ الله، بعنوان: "إرضاءُ الله" يرسمُ هذا الكتاب خطًّا مُستقيمًا يعودُ إلى كتابِ "قداسةُ الله" بتوصيلهِ التَّقديس - النُّموُ في القداسة في الحياة المسيحيَّة - بشخصيَّة الله، وتحديدًا قداسته.

استرعَتِ النُّسخة الإعلانيَّة في القِسْم الدَّاخليِّ من طيَّةِ الكتاب، انتباهًا للسُّؤال المُلخِّ الذي تناوله الكتاب: "كيف يستطيع الإنسان غير الكامل أن يرجوَ رضى الله؟". أحدُ الأجوبة هو التَّذكُّرُ ببساطةٍ أنَّ الحياة المسيحيَّة هي رحلةٌ في البحْثِ عن الله: "إنَّ البحْثَ عن الله هو سَعْيٌ يدومُ طَوالَ الحياة. فالسَّعْيُ في إثْرِ الله، هو ما سمَّاهُ 'جوناثان إدواردز': 'العملَ الرَّئيسيَّ للحياة المسيحيَّة"."

كان "آر. سي."، على الأصَحِّ، مُؤكِّدًا أنَّه، بينها الخلاص هو أُحاديُّ الجانب عملُ الله وحدَهُ والتَّقديسُ هو مُغامرةٌ تعاونيَّة عملُ الله والإنسان. يدعو كتابهُ المسيحيِّين أن يهِبُّوا لدعوتهم: "أن نكون مُقدَّسين، فهذا يتطلَّبُ العمل. يجِب أن نعملَ واللهُ سيعملُ أيضًا". "كُوه هذا المفهوم هو مَشورة "آر. سي." في بداية الكتاب. يقولُ الشَّيءَ ذاتَه في ختام الكتاب. يستشهدُ "آر. سي." بسِفْر العبرانيِّين ٢١: ٢٠- ٢٩: "لِذَلِكَ ونَحْنُ قَابِلُونَ مَلَكُوتًا لَا يَتَزَعْزَعُ لِيَكُنْ عِنْدَنَا شُكُرُ بِهِ نَخْدِمُ اللهُ خِدْمَةً مَرْضِيَّةً، بِخُشُوعٍ وتَقْوَى لِأَنَّ إِلَهَنَا نَارٌ آكِلَةٌ". يُقدِّمُ "آر. سي." هذه الجُمَل الأخيرة من كتابه: "إنَّنا من أجلِ هذه النَّار الآكِلة نحيا. إنَّه مَن نسعى إلى إرضائه، ومن أجلهِ نقومُ بعْدَ سقطاتِ مُتكرِّرة. إنَّ شخصَهُ هو مصيرنا". "٢٠

٢٣٧ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ٢٥.

٢٣٨ "سبرول"، "شَوقٌ مُقدَّسٌ وحيدٌ"، ص. ٢٥.

٢٣٩ "آر. سي. سبرول"، "إرضاءُ الله" ("ويتون"، إلينوي: "تبندل"، ١٩٨٨).

٢٤٠ "سبرول"، "إرضاءُ الله"، ص. ٣١.

٢٤١ "سبرول"، "إرضاءُ الله"، ص. ٢٢٧.

٢٤٢ "سبرول"، "إرضاءُ الله"، ص. ٢٣٤.

# محبَّةُ الله القُدُّوس

في سنة ١٩٨٨، استضافت "ليجونير" مُؤتمرها الوطنيَّ الأوَّل في موضوع "محبَّةُ الله القُدُّوس". كان المُتكلِّمون التَّالية أسماؤهم: "جي. أي. باكر"، و"تشاك كولسون"، و"جيري بريدجيز"، و"آر. سي. سبرول". عُقِدَ هذا المُؤتمر الأوَّل في فُندق "هيلتون"، "أُورلاندو/ألتامونتي سبرينغز"، بالقُربِ من الطَّريق السَّريع الرَّقم ٤، وهو يبعدُ مسافةً قصيرة عن مكاتب "ليجونير". أرادَ المُؤتمر أن يبحثَ في سؤالَيْن: "كيف نُجذَبُ بأكثر كمالًا في المحبَّةِ لله الذي هو قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ؟ و"ما التَّبعات العمليَّة لكيفيَّة تأثير قداسة الله على حياتنا؟". "

تتعلَّقُ إحدى هذه التَّبِعات العمليَّة جدًّا بالألَم. في فبراير/شُباط، بُعَيْدَ استضافة المُؤْمَر الوطنيَّ الأوَّل، صَوَّرَ "آر. سي." سلسلة فيديوهات تعليميَّة. لم يكُنْ هذا أمرًا جديدًا البتَّة عليه. كان قد أمضَى أكثر من عشْرِ سنينٍ وهو يُعلُّمُ أمام الكاميرا. إلَّا أنَّ المكان كان جديدًا. صُوِّرت السِّلسلة في المركز الطبِّيِّ التَّابع لِمُستشفى "أندرسون للسَّرطان" في مدينة هيوستن، تكساس. بينما ابتدأ بالمُحاضَرات، قال "آر. سي.": "أُلاحِظُ أنَّه من بَيْن العاضرين هذا المساء، لدَيْنا أطبَّاء، وعامِلون وإداريُّون، ورجالُ دِينٍ مُوَقَّرون. لكنَّني مُوجِّهٌ هذه المُحاضَرات إلى المَرضى أوَّلًا، وثانيًا إلى جميع الأصدقاء والعائلات لهؤلاء النَّاس الذين وجَبَ عليْهم أن يُواجِهوا شخصيًّا مُستوياتٍ ضخمة من الألَم والشَّكُ والعذاب، وفي حالاتٍ كثيرة أَيضًا الموتَ نفسَه"."

أَخذَ "آر. سي." المَرضى وأصدقاءهم وعائلاتهم إلى دراما أيُّوب وإلى تلك التي للمسيح. في نهاية المطاف، قادَهم "آر. سي." إلى الله. كما كتبَ "آر. سي." في الكتاب الذي رافق السِّلسلة التَّعليميَّة ونُشِرَ في تلك السَّنة ذاتها، علَيْنا "أن نعيشَ بالفعل حياةً تُؤمِنُ أنَّ الله هو صاحِبُ السُّلطان، وأن نُحافِظَ على ثقتنا فيهِ حتَّى عندما تبدو الحياة وكأنَّها خارجة عن نطاق السَّيطرة".

لقد وجدَ "آر. سي." طريقةً لِرَبْطِ قداسةِ الله بعقيدةِ الله للأطفال. صدرَ أوَّلُ كتابٍ له للأطفال في عام ١٩٩٦، بعنوان: "الملِكُ دون ظِلِّ". يحصُلُ حفيدُ "آر. سي."، "ريان"، على دَور البطولة، كما كلبُ "ريان"، "السِّر ونستون". (نعم، كان "ونستون" اسْمَ الكلب). سألَ

٢٤٣ مجلَّة "تايبلتوك"، المُجلَّدُ الحادي عشَر، ديسمبر/كانون الأوَّل، ص. ٦.

٢٤٤ "أدهَشَني الألَم"، سلسلةٌ تعليميَّة، المُحاضَرة الأُولى، "الألَم: حالةٌ دراسيَّة"، ١٩٨٨.

<sup>7</sup>٤٥ "آر. سي. سبرول"، "أدهَشَـني الألَـم: دَورُ الألَـم والمـوت في الحيـاة المسـيحيَّة" ("ويتـون، إلينـوي: "تينـدِل"، ١٩٨٨)، ص. ٣٨.

"ريان" الملك: "من أين تأتي الظُّلال؟". " ثم يعرفِ الملكِ الجواب، لذا بدأ برحلةِ اكتشافٍ قادَتْهُ إلى نبيّ. أخبرَ النَّبيُ الملكَ مَن كان لدَيْه ظِلُّ عن الملكِ الذي ليس لدَيْه ظِلُّ. "ليس لدَيْه ظِلُّ. "ليس لدَيْه ظِلُّ. "ليس لدَيْه ظِلُّ. "ليس لدَيْه ظِلُّ لأَنْهُ قُدُّوسٌ بالكامل"، قال النَّبيُ للملك. لقد وجدَ الملكُ الصَّبيَ وعيَّنَ الكلبَ فارسًا: "أدعوكَ 'السِّير ونستون' لِـ 'وينغفيلد نورث'". ثمَّ أخبرَ الملكُ "ريان" والكلبَ ما قد عرفهُ عن "أسرارِ الظُّلال" \* فأخبرَ "ريان" قائلًا: "تأتي الظُّلالُ من النُّور. فهذا الملكُ العظيم هو نفسُهُ النُّور. ونورهُ لامِعُ أكثرَ من لمعانِ الشَّمسِ نفسِها". عندما أخبرَ الملكُ "ريان" أنَّ الملكَ العظيم قُدُّوسٌ، سألهُ "ريان": "ما هو هذا 'القُدُّوس'؟".

أَجَابَ المَلِكُ الذي لدَيْه ظِلٌ "أَن تكونَ قُدُّوسًا، يعني أَمرَيْن: أُوَّلَا، أَن تكونَ أعظمَ من أيِّ شيءٍ في العالَم كُلَّه. يعني أَنَّ الله مُختلفٌ عنَّا. فهو أعلى وأسمى من العالي، وأعمق من العميق. إلَّا أَنَّ هذا ليس كُلَّ شيءٍ. فهو يُدعى قُدُّوسٌ لأَنَّه طاهرٌ". ثمَّ أضافَ الملِكُ الذي لدَيْه ظِلَّ: "جميعُ البشَر ينحنونَ أمامَهُ ويسجدون له في عظمةِ جلالهِ".

ليس هُناكَ اسْمٌ في مسيحيَّة القرنَيْن العشرين والحادي والعشرين أكثرَ ارتباطًا بقداسة الله مِمَّا لاسْمِ "آر. سي. سبرول". إنَّ ذلك سَببٌ رئيسيّ. لقد بحثَ هذا الفصْلُ، بالمُجمَل، في السَّنوات الأربع التي المتدَّت من عام ١٩٨٥ حتَّى ١٩٨٩، وفي جميع الطُّرُق التي تطرَّقَ إليّها "آر. سي." في تعليمهِ وكتاباتهِ بشأنِ قداسة الله. بالتأكيد، يُحكِن مُلاحظةُ هذا التَّسديد قبْلَ سنة ١٩٨٥ بوقت طويل. يَعتدُ تعليمُ "آر. سي." ابتداءً من عام ١٩٦٧ والعِظات التي تناولت عُزَّة، ومن هُناكَ إلى عام ١٩٧٠ ومُحاضَرات "ساراناك ليك"، إضافةً إلى الكثير والكثير من المرَّات التي حاضَرَ فيها عن قداسةِ الله في مركز الدِّراسة. تُذكَرُ قداسةُ الله مِرارًا وتكرارًا في موضوعات مُؤمَّرات "ليجونير"، ابتداءً من عام ١٩٨٨ واستمرارًا إلى قِسْمٍ لا يُستهانُ به من القرن الحادي والعشرين.

كما صرَّحَ "آر. سي." عن اختبارهِ الجامعيِّ الفريدِ من نوعهِ: "كانت لدَيَّ صَحوةٌ وثيقةٌ بالمفهـوم الكتـابيِّ عن الله، شـكَّلتْ حيـاتي بِرُمَّتها بعْـدَ ذلك". ٢٤٨

٢٤٦ "آر. سي. سبرول"، "الملِكُ دون ظِلِّ"، مُصَوَّرةٌ، "ليز بونهام" ("إلغِين"، إلينوي: "تشاريوت"، ١٩٩٦).

۲٤٧ "سبرول"، "المللُّك دون ظِلًّ".

٢٤٨ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧.



"آر. سي. سبرول" ووالِدَاه، "ميري" والكابتن "روبرت سيسيل سبرول"، ١٩٤٥



"آر. سي. سبرول" لابِسًا سُترته لفريق الهوكي "تورونتو مايبل ليفس"، التي أُعطِيَتْ له من قِبَلِ أعضاء الفريق، "ليك مينيسوتا"، أُونتاريو، كندا، ١٩٤٩



"آر. سي. سبرول"، ١٩٥٧



يوم الزِّفاف، ١٦ يونيو/حَزيران، ١٩٦٠، الكنيسة المُجتمعيَّة في "بليزينت هيلز"



غُرفةُ الجلوس لِـ "سبرول"، مركزُ الدِّراسة في وادي "ليجونير"، "ستولزتاون"، بنسلفانيا، بداية سبعينيَّات القرن العشرين



زيارةُ "جون آر. سكوتس" إلى مركز الدِّراسة، نوفمبر/تشرين الثَّاني، ١٩٧٢

# ARE YOU AND YOUR CHURCH READY FOR VIDEO?





شريط تسجيل كاسيت لتعليم "آر. سي. سبرول"، ١٩٧٢



حلقةُ سؤالٍ وجواب مع "آر. سي. سبرول" و"تشاك كولسون" في مركز الدِّراسة، أواخِر سَبعينيَّات القرن العشرين

# TABLE TALK

VOL. 1 NO.4

A NEWSLETTER OF THE LIGONIER VALLEY STUDY CENTER

SEPTEMBER 1, 1977



Left to right: Alane Barron, Patty Temple, Pat Erickson, Carol and Bill White, R. C. and Vesta Sproul, Kathy and Stu Boehmig, Janice and Steve Gooder, Jackie Shelton, Art Lindsley, Marilyn and Tim Couch, Toni and Dave Fox. Not pictured Marcia Orr, Jack and Linda Rowley.

### LIGONIER CELEBRATES SIXTH YEAR

August 1, 1977 marked the sixth anniversary of the opening of the Ligonier Valley Study Center. Begun as a result of the common vision of an interdenominational group of lay persons and clergy, the Center was designated to be a resource facility for the Christian community in Western Pennsylvania and it was expected that a resident study program would develop involving pastors and other Christian leaders from this locale. We have been pleasantly surprised to welcome people from all over the continent and overseas as well, and these have been a cross section of the Christian church involving students, adult couples, business people, housewives, pastors, missionaries, professional people and retired persons. Expecting that our on-site program would be the mainstay of our work, we have been amazed to see a multiplication of our ministry through audio and color video tape, and through the publication of books by R.C. Sproul. These beginning years have been exciting to say the least!

Our purpose initially was to provide Biblical and theological training that was more than what is normally offered in the local church, but less than what could be obtained in a formal academic program (which is often inaccessible to people because of the time and money commitment involved). This purpose has been fulfilled to a large extent, and in addition . . . we have been pleased that over 20 colleges and universities have accepted work done at Ligonier for academic credit, and the list keeps growing.

In view of the history and development of our ministry, and as a

result of careful thinking and planning with respect to the future, we have recently stated our purpose as follows: TO BE A RESOURCE CENTER FOR LIFE-LONG CHRISTIAN EDUCATION. We firmly believe that God calls all of us to a lifetime of growing in knowledge of the things He has revealed about Himself. All of us, therefore, need to be involved in life-long Christian education. We are anxious to see what the next six years have in store as we address ourselves to this stated purpose.

In our first year of operation we received 169 resident students and our total lecture attendance was about 3,280 (accurate figures were not kept). This past year we took in nearly 800 resident students and total lecture attendance exceeded 18,000 ... we began in faith having been promised financial help from three churches and a few dozen people. Today forty some churches underwrite 19% or our budget, over 400 individuals underwrite 41% of our budget. The balance is covered by student fees and some foundation grants. Over 60% of our program involves adults, the balance includes students who have not yet finished their preparation for their life's vocation. The number of people purchasing our tapes and renting our tapes through our loan library system is growing rapidly, and we know that many tapes going out are utilized by Sunday School classes and home Bible Study groups thized by Sunday School classes and home Bible Study groups thized by Sunday School classes and home Bible Study groups through tape can be made. How grateful we are for this record of growth as we celebrate our sixth birthday!

Published by International Council on Biblical Inerrancy

December 1978, No. 2

#### SUMMIT REPORT

On October 26, 1978, at the Hyatt Regency O'Hare, ICBI convened its Summit Conference on biblical inerrancy. There were 268 participants on hand to take part in three days of rigorous meetings. The participants came from a variety of backgrounds and represented many diverse works and places. There was representation from 34 seminaries, 33 colleges and other schools, 41 churches, and 38 interdenominational Christian works. Eleven different countries were represented, including Africa and India. While our backgrounds were diverse, our goals were common. We all hold to the absolute authority, integrity, and full inerrancy of God's word, and we came together to forge out a statement which would state succinctly and clearly what we mean by biblical inerrancy. A remarkable spirit of unity and anticipation marked the Summit which culminated in signing the finished statement on Saturday. Those who were present were deeply moved and went from that place rejoicing in what God had

Lives were changed and hearts knitted together at this conference. Many participants commented on the significant impact the conference had on their lives. One such comment was made by David A. Barnes, Associate European Director, Greater Europe Mission: "Having been at many conferences on missions, evangelism and church affairs, I can say very simply that this conference has been the most significant of all for me coming at a moment which is strategic in my personal ministry as well as in the History of the Church.'

The conference had three major goals: 1) the authoritative preaching from God's Word; 2) grapling with problems concerning inerrancy; and 3) defining inerrancy.

#### SUMMIT SERMON SERIES

The preaching from God's Word on His Word took place during the six plenary sessions. Entitled "Great Sermons on the Bible," the speakers and messages were as follows:

Edmund P. Clowney
 CHRIST IN ALL SCRIPTURE



Signing the Statement. left to right: James M. Boice, Edmund P. Clowney (standing) R. C. Sproul, James I. Packer, Earl D. Radmacher, Harold W. Hoehner.

- 2. James I. Packer A LAMP IN A DARK PLACE
- 3. Robert D. Preus SCRIPTURE: GOD'S WORD
- AND GOD'S POWER

  4. James M. Boice
  THE MARKS OF THE CHURCH
- 5. W. A. Criswell WHAT HAPPENS WHEN I TEACH THE BIBLE AS LITERAL-LY TRUE
- 6. R. C. Sproul HATH GOD SAID

#### SUMMIT PAPERS

There were 14 major papers prepared for and presented at the Summit, addressing some of the key problem areas involving inerrancy. The papers were mailed to the participants prior to the Summit to give them adequate time to critique them. During the paper sessions at the Summit.

each author presented a 20-minute sum mary of his paper, then answered ques tions and comments from the participant for the remaining 30 minutes of the ses sion. The papers presented were as follows

1. John W. Wenham

"CHRIST'S VIEW OF SCRIPTURE"

- 2. Edwin A. Blum "THE APOSTLES' VIEW OF SCRIPTURE"
- 3. Gleason L. Archer
  "ALLEGED ERRORS AND DIS
  CREPANCIES IN THE ORIGINAI MANUSCRIPTS OF THE BIBLE
- 4. J. Barton Payne "HIGHER CRITICISM AND BIBLI CAL INERRANCY"
- 5. Walter C. Kaiser, Jr.
- "LEGITIMATE HERMENEUTICS" 6. Greg L. Bahnsen
  - THE INERRANCY OF THE AUTOGRAPHA'

Continued Page 2

P.O. Box 13261 - Oakland, CA 94661



"جون جيرستنر"، ١٩٨٠



مجلِسُ هيئةِ خدماتِ "ليجونير"، "دورا هيلمان" و"آر. سي. سبرول" جلوسًا، ١٩٨٢



"آر. سي. سبرول" أمام الكاميرا، ١٩٨٢



"آر. سي. سبرول"، ۱۹۸۲



"آر. سي. سبرول" في العمل، ١٩٨٣



"آر. سي. سبرول" في استديو التَّسجيل، ١٩٨٣



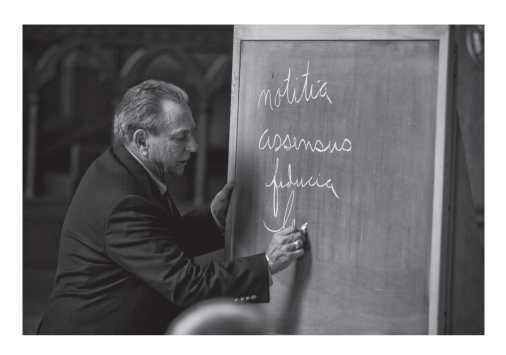
"آر. سي." و"فيستا سبرول" أمام مَقرِّ إقامةِ "مارتِن" و"كيتي لُوثر"، في قلعةِ "ذا بلاك كلويستر"، مدينةِ فيتنبرغ، ألمانيا، ٢٠٠٩



"آر. سي. سبرول" واعِظًا في كنيسة القدِّيس أندراوس ("سانت أندروز")، سي. سبرول" واعِظًا في كنيسة القدِّيس أندراوس



"آر. سي. سبرول" في استديو التَّسجيل، ٢٠١١



"آر. سي. سبرول" أمام السَّبُّورة (لَوح الطَّبشور)، ٢٠١٢



غداءُ شرِكةٍ مع طلبةِ كُلِّيَّة الإصلاح الكتابيَّة، ٢٠١٣



في أثناء تسجيل ترنيمة "المجدُ للواحدِ القُدُّوس"، "باستير تشابل"، "كينمور"، واشنطن، ٢٠١٤



"آر. سي. سبرول" مُتكلِّمًا في مُؤمّر "ليجونير" الوطنيّ، أُورلاندو، فلوريدا، ٢٠١٤



# الفصلُ الثَّامن

# موقِفُ

"الإنجيلُ هو قُوَّة الله الحقيقيَّة للخلاص". "آر. سي. سبرول"

في نُسخةِ "آر. سي." من "الرَّسائل الثَّلاث" لِـ "لُوثر"، تطوَّرَ التَّسطيرُ الفعَّال وتدوينُ الحواشي لدى "آر. سي." إلى مُستوًى آخَر. حينما كان طالبًا في اللَّهوت والدُّكتوراه، كان يقرأُ لهدفٍ مُحدَّد: النَّجاح في المادَّة. لكنْ كان لدَيْه أيضًا الحديثُ الأوَّل الشَّديد والمُكثَّف مع أَحَد ما، الذي مع أنَّه كان مُتباعدًا لِقرونِ عدَّة، فما يزالُ صديقًا صالحًا ورفيقًا دامًًا. قالَ "آر. سي." مُباشرةً: "أنا دامًًا أحبَبْتُ 'لُوثر". "ثُنَّ فاضَت سنواتُ حياةِ "لُوثر" بَيْن ١٥١٧ و١٥٢١ بالدَّراما. لقد وجدها "آر. سي." مُثيرةً للاهتمام. بدأت هذه السنوات مع "لُوثر" بتعليقهِ القضايا الخمس والتِّسعين على باب كنيسة فيتنبرغ وانتهت بإعلان "لُوثر": "هُنا أقِفُ" في مجمع "فورمز". إنَّها موادُّ الأُسطوريِّين. لكنَّ هذه اللحظات لِـ "آر. سي." هي أهَمُّ بكثيرٍ من حشريَّة تاريخيَّة. لقد شكَّلتْ هُويَّتهُ اللَّهوتيَّة ووضعتْ أساسًا صُلْبًا لحياته.

# "آر. سي. إس."

كان لـدى "آر. سي." عملـهُ الخـاصُّ في "ليجـونير"، إضافـةً إلى الكتابـة والتحدُّث والسَّـفَرُ. شـملَ سَـفَرُه الذَّهـاب إلى "جاكسـون"، ولايـة ميسيسـبِّي، للتَّعليـم أُسـتاذًا مُلحَقًا مُسـاعِدًا في كُلِّيَـة

٢٤٩ "مُذكَّراتُ سبرول"، الحلقةُ الثَّامنة، سُجِّلتْ في عام ٢٠١٤، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

اللَّهوت المُصلَحة ("أر. تي. إس."). في عام ١٩٨٢، عُيِّنَ أُستاذًا في اللَّهوت، وهو مركزٌ احتفظَ به إلى عام ١٩٨٩. نُقِلَ من "جاكسون" إلى أُورلاندو وكُلِّفَ بهامِّ العميد الأكاديميِّ الأوَّل. أُورلاندو وكُلِّفَ بهامِّ العميد الأكاديميِّ الأوَّل. أُجرِيَت خدمةُ المجمع الكنَسيُّ الإنجيليِّ أوَّلَ مرَّةٍ في "ميتلاند شيراتون" في "ميتلاند"، فلوريدا. تكلِّم "كارل إف. ه. هنري" إلى حَشْدٍ من بِضْعِ مئاتٍ. يُلاحِظُ "سكوت أر. سوين"، الرَّئيسُ الحرَم الحاليُّ لِـ "أر. تي. إس."، في أُورلاندو، ما يأتي: "كان ['آر. سي.'] مُفيدًا جدًّا في تأسيس الحرَم الحاليُّ لِـ "أر. تي. إس."، في أُورلاندو، ما يأتية في إحدى المُناسبات أشاروا سهوًا إلى الـ 'أر. تي. الس.' كأنَّها 'آر. سي. إس.'." وضيف "سوين" أنَّ الـ "أر. تي. إس." ستستغنمُ فُرَصَ التَّوظيف لـدى مؤة راتِ "ليجونير" الوطنيَّة المعقودة في أرضِ موظِنهم في أُورلاندو. لقد وظَفت "ليجونير" أيضًا الكثيرَ من طلبةِ الـ "آر. تي. إس." وزوجاتهم خلال السِّنين. استخدمت الـ "أر. تي. إس." "آر. سي." في الكثيرِ من إعلاناتها؛ لقد كان جذَّابًا. انخرطتْ خدماتٌ كثيرة ليست من ضِمْنِ الطَّوائف المَشيخيَّة في برنامج "الدُّكتوراه في الخدمة" لغرَضٍ وحيد: الدِّراسة تحت من ضِمْنِ الطَّوائف المَشيخيَّة في برنامج "الدُّكتوراه في الخدمة" لغرَضٍ وحيد: الدِّراسة تحت إشراف الأُستاذ "آر. سي.".

أقامَ "آر. سي." صداقاتٍ كثيرة في الوقت الذي أمضاهُ في الـ "أر. تي. إس."، في كُلًّ من أورلاندو و"جاكسون". كانت لدَيْه أيضًا لقاءاتٌ غير مُتوَقَّعة. ذاتَ مرَّة، بينها كان عائدًا إلى "جاكسون"، أمضى بعض الوقت في مَلعَبِ الغُولف مع المُمثِّل "جين هاكهان". كان "هاكهان" في "جاكسون" يُصوِّر فِلمًا في عام ١٩٨٨ هو الـ "مسيسيبي بيرنينغ"، وانضَمَّ إلى نادي الغُولف في "جاكسون" يُعبَ فيه "آر. سي.". كانا كِلاهُما معًا عندما شاركَ واحدٌ من مُوَظَّفي النَّادي قِصَةَ صراعاتِ عائلتهِ في الجنوب المعزول ذي التَّمييز العُنصريّ. عندما عُرِضَ الفِلم، ذهبَ "آر. سي." و"فيستا" لِمُشاهدتهِ. في وقتٍ ما من الفِلم، أعادَ "هاكمان"، في مشهدٍ مُرتجَلٍ، سَرْدَ القِصَّة ذاتها التي كان هو و"آر. سي." قد سمِعاها قبْلًا. بالكاد كان "آر. سي." يُصدِّق أنَّه كان يُشاهِدُ بِأُمِّ عَيْنِه ما كان يحدثُ على الشَّاشة.

أقامَ صداقاتٍ أيضًا مع الأساتذة. ففي "جاكسون"، أصبحَ مُقرَّبًا من "جون أر. دي ويت". غادرَ "دي ويت" "جاكسون" ليتسلَّمَ المِنبَر في الكنيسة المَشيخيَّة الثَّانية في "مِمفيس"، تينيسِّي. لقد كانت ترجو الكنيسة أن تُبعِدَ "آر. سي." عن "ليجونير"، لكنَّ "آر. سي." رفضَ ذلك وقال إنَّهم سيُبلون بلاءً حسَنًا إذا ما انضَمَّ إلَيْهم "دي ويت". أيضًا استمتَعَ "آر. سي." برفقة الطلبة. جاءت "فيستا" إلى كُلِّ صَفً برفقتهِ. ويتذكَّرُ "جون وينغارد"، الذي انضَمَّ برفقة الطلبة.

۱۵۰ "ســکوت آر. ســوین"، "في ذکــری 'آر. سي. سبرول'، واعِــظٌ ومُعلِّــمٌ عــن الله القُــدُّوس الثَّالــوثيّ"، ۱۵ https://rts.edu/news/news-orlando/in-memoriam-r-c-sproul- ،۲۰۱۷ دیســـمبر/کانون الأوَّل، ۲۰۱۷، -preacher-and-teacher-of-a-thrice-holy-god/.

إلى كُلِّ من الجامعات الثَّلاث "كالفِن"، و"ويتون"، و"كوفينانت" لِنَيْل الدُّكتوراه في الفلسفة ولِيُعلِّم، كيف كان "آر. سي." يطرحُ على الطلبة سؤالًا، لا أحدَ كان يعرف الإجابة عنه. وبعْدَ مُرورِ بعض الزَّمن، كان "آر. سي." يُوجِّه أنظارهُ نحو "فيستا"، التي كانت تُقدِّمُ الجواب.

في أُورلاندو، كان زُملاؤه الأساتذة الجُدُد كُلُّ من "ريتشارد برات"، أُستاذٌ في العهد القديم، و"روجر نيكول"، زميلهُ الأسبَق من جامعة "غوردون"، ولاحقًا في عام ١٩٩١، انضَمَّ إلَيْهم الفيلسوف "رونالد ناش". كان واحدًا آخَر من أُولئِكَ الدِّفاعيِّين الصلبين في التَّقليد الكلاسيكيِّ. ومُجدَّدًا، تَمَتَّعَ "آر. سي." بصحبةِ تلاميذه.

إضافةً إلى عملهِ في الـ "أر. تي. إس."، كان مُنشغِلًا في السَّفر والكتابة. في إحدى رحلاتهِ في أواخر ثَمَانينيَّات القرن العشرين، كان قادرًا على تمضِيَة وقتٍ مُطوَّلٍ مع "مورتاعر أدلر". لقد بحثا في الكُتُب التَّقليديَّة، والفلسفة، وبراعة الكتابة. أجرى أيضًا "آر. سي." رحلاتٍ عدَّة إلى واشنطن العاصِمة في تلك السِّنين. في إحدى المرَّات، التقى هو و"كولسون" "وليَم إف. باكلي". تعرَّف "آر. سي." أيضًا إلى "جاك كيمب". "كيمب" الذي كان سابقًا لاعبًا لِكُرةِ القدَم ولاعبًا في فريق كُرةِ القدَم الكنَديِّ قبْلَ امتهانهِ للسِّياسة، احتفظَ بكُرةِ قدَمٍ في مكتبه. تبادَلَ هو و"آر. سي." الكُرة بينما كانا يتباحثان في السِّياسة والأخلاقيَّات واللَّاهوت. لقد أخِذا بحديثهما ذات مرَّةٍ حتَّى إنَّ المُساعِدة أُرسِلت لكي تُقاطِع لُعبة تبادُلِ الكُرة، حيث إنَّ المُساعِدة أُرسِلت لكي تُقاطِع لُعبة تبادُلِ الكُرة، حيث إنَّ المُساعِدة أُرسِلت لكي تُقاطِع لُعبة تبادُلِ الكُرة، حيث إنَّ المُساعِدة الوقت.

تعرَّفَ "آر. سي." إلى ذلك السِّيناتور الدِّموقراطيِّ من إلينوي اللَّابِسِ ربطة عُنُقٍ مُزخرفة، "بول سايمون"، وتناولَ الغداء معه. أيضًا تعرَّفَ "آر. سي." إلى "دونالد هـودِل"، وزير الدَّاخليَّة في إدارة الرَّئيس الأميركيِّ الأسبَق، "رونالد ريغن".

نجَمتْ هذه العلاقات في "واشنطن" من رَحِمِ اهتمامهِ الوثيق بالأخلاقيَّات، ومن المُدَّة التي أمضَاها وهو يخدِمُ في مجلس مُؤسَّسة "بريزون فيلوشيب"، إضافةً إلى مشاركته في حركة "فاليو أُوف ذا بيرسون" وسِيرة "واين ألدرسون". شَقَّتْ نُسخةٌ من كتابِ "واين ألدرسون" فكتبَ "نيكسون" إلى "آر. سي." ليُعلِمَهُ أنَّه سيأخذُ كتابهُ معه في رحلة استجمامهِ، وأنَّه "سيقرأُه باهتمام"، إضافةً إلى "نَشْره للكلمة السَّارَة".

نُشِرَ كتابُ "ألدرسون" في عام ١٩٨٠. لقد شهِدَ عَقْدُ ثَانينيَّات القرن العشرين الكثير من الكُثيبِ التي ألَّفها "آر. سي.". واحِدٌ منها، وهو بعنوان "أدهَشَني الأَلَم"، الذي نُشِرَ في عام ١٩٨٩، كان مُترافِقًا مع سلسلةٍ تعليميَّة صَوَّرها في مركز "أندرسون" الطِّبِّيِّ للسَّرطان. في ١٩٨٩، نشَرَ كتابَيْن، وهُما إذا ما أُضِيفًا إلى كتاب "قداسةُ الله"، لاختُصِرتْ مُعالجتهُ لموضوع

الثَّالوث. نُشِرَ كتاباهُ "مجدُ المسيح" و"سِرُّ الرُّوح القدس" بواسطة "تيندل". في تلكَ السَّنة أيضًا، نشَرَ كتابًا كان مُهِمًّا جدًّا له: "الإجهاض: نظرةٌ موضوعيَّةٌ في قضِيَّةٍ عاطفيَّة". هذا الكتاب الذي نُشِرَ بواسطة "ناف-بريس"، تسبَّبَ في حزنٍ عميقٍ لِــ "آر. سي." نظرًا إلى ضعفِ مَبيعاته. كان حزينًا ليس بسبب الطَّمع، بل لأنَّ القِلَّة مِمَّن في الكنائس أرادَتِ التَّكلُّمَ بشأنِ خطيَّة الإجهاض الشَّائنة.

لقد نُشِرتْ كتاباتُ التَّأَمُّل العائدة إلى "آر. سي." في رسالة رومية، التي ظهرتْ في عددِ مجلَّة "تايبِلتوك" من عام ١٩٨٩. وأيضًا التَّأَمُّلات في إنجيل البشير لوقا، التي ظهرتْ في أعدادِ سنة ١٩٩٠ لِمجلَّةِ "تايبِلتوك"، على التَّوالي حاملةً هذه العناوين: "أمامَ وجْهِ الله: الكتابُ الأَوَّل" في عام ١٩٩٣. وفي عام ١٩٩٣ أيضًا، نشَرَ "ليس بالصِّدفة". كانت هُناك قصَّةٌ ذاتُ خلفيَّة مُعيَّنة.

# الأكوانُ بالصِّدفة

بالعَودة إلى عدد ١٩٨٨ من مجلَّة "تايبِلتوك"، نشَرَ "آر. سي." مقالةً مُطوَّلة عن "كارل سيغان"، يُراجِعُ ويُجيبُ فيها عن كتابِ "سيغان" الذَّائع الصِّيت، "الأكوان"، الذي يعود إلى عام ١٩٨٠، والذي تزامنَ مع الوثائقيِّ العلميِّ المشهور، "الأكوان: رحلةٌ شخصيَّة". كان لدى "آر. سي." احترامٌ كبير لِـ "سيغان". فقد تأثَّرَ بِخبرات "سيغان" الأكاديميَّة، لكنَّ ما أثَّرَ في "آر. سي." أكثرَ جدًّا هو طريقةُ "سيغان" في تواصُلهِ مع الآخرين على نحوٍ مُذهِلٍ ومُقنِع جدًّا.

يتحدَّث "آر. سي." بشأن "مدى تأثُّرهِ العميق بعملِ "سيغان". فهو ليس فقط يعرِضُ سِعَةَ اطِّلاعٍ مُمتازة، بـل يحبكُهـا أيضًا مع أُسلوبٍ أدبيًّ مُذهِـل. فتحويلُ قلَمـهِ إلى الخيال، هُوَ امتدادٌ مُنسجِمٌ مع مواهبهِ الأدبيَّة الوفيرة". ٢٥١

على الرُّغمِ من أنَّ "سيغان" هو "رئيسُ كهنةِ المَادِّيَّة الكَونيَّة"، فقد قدَّرَهُ "آر. سي." بِشِدَّة. كان "سيغان" للعلوم ما هو "آر. سي." للَّاهوت. لم يتواصَل "سيغان" بصورةٍ حثيثةٍ مع زُملائهِ العُلماء، بل مع النَّاس غير المُثقَّفين، مع الإنسان العاديّ. كان قادرًا على أن يُقدِّمَ أفكارًا مُعقَّدة بطريقة بسيطة واضِحة دون أن يكونَ سخيفًا ودون تشويه. لقد رأى "آر. سي." دامًا ذلك كالسِّمة الأُحاديَّة لِمُعلِّم عظيم. يمكنك أن تُبسِّطَ أمرًا مُعيَّنًا، ويمكنكَ بكُلِّ تأكيدٍ أن تختصِرَ أفكارًا أو حُجَجًا مُعقَّدة بطريقة تُشوِّه المضمون. كان هدفُ "آر. سي." لا أن يُعلِّمَ لاهوتيِّين مُحترفين آخَرين، أو يكتبَ لِلاهوتيِّين مُحترفين آخَرين، أو للنَّقابة، بل

٢٥١ مجلَّة "تاييلتوك"، المُجلَّدُ الثَّاني عشَر، أُوغسطس/آب ١٩٨٥، ص. ٤.

أَحَبُّ "آر. سي." اللَّهـوت، وهـو لم يُرِد لذلك أن يكونَ استئثارًا، وأرادَ للعَلمانيِّين أن يكونَ لهم دورٌ في البحْث. وكان هـذا صحيحًا منذ يوم افتتاح مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير" وتشريع أبوابِهِ أمامَ الطلبة. كان هـذا صحيحًا منذُ نَشْرِ كتابهِ الأوَّل. وكان صحيحًا أيضًا من المُؤتمر الأوَّل ذاته. لقـد رأى "آر. سي." ذلك في "سيغان". وأُعجبَ بذلك في "سيغان" مع أنَّه اختلفَ بشِـدَّةٍ في الـرَّأي معه.

أرسلَ "آر. سي." خطابًا إلى "سيغان"، الذي أجابه بالرَّدِّ المُناسِب، وقد أدَّى ذلك إلى زمنٍ من التَّبادُلِ بينهما. لقد استمرَّ "آر. سي." بالضَّغط علَيْه في موضوع وحيد لم يستطِع "سيغان" تقديمَ إجابةٍ وافيةٍ بشأنه. ما الذي كان موجودًا قبل أن ابتدأت الأكوان؟ سألَ "آر. سي!" صديقَهُ "سيغان" التَّالي: "ما الذي حصلَ قبل الـ 'الانفجار العظيم'؟". أجابَ "سيغان": "لا أُريد أن أتطرَق إلى هذا الموضوع".

أدًى كُلُّ ذلك إلى كتابة "آر. سي." في عام ١٩٩٣، بعنوان: "ليس بالصِّدفة". في تقديم له إلى الله المؤتمر الوطني لعام ١٩٩٤، ذكر "رافي زاكرياس" أنَّ ما يُميِّز "آر. سي." هو دَمْجُ الفلسفة واللَّهوت. ٢٠٠ دبَّرَ كتابُ "ليس بالصِّدفة" لهذا المزيج لأن يتعاملَ مع تاريخ العلوم والعُلماء بشأنِ السُّؤال الجَوهريِّ عن أصْلِ الكَون. في تلك العمليَّة، دارَ "آر. سي." عائِدًا إلى المفاهيم والموضوعات التي استمتع بها: الحُجَّةُ الكَونيَّة؛ "الطَّرائِقُ الخَمْس" لِـ "توما الأكوينيِّ"، لا سيَّما الحُجَّة من الضَّرورة (الكائِنُ الضَّروريُّ)؛ عقيدةُ الوجود أو الكَينونة الذَّاتيَّة لله (الوجوديَّة أو الحيثيَّة) والأبديَّة، أو غير النهائيَّة. ٢٠٠ يُقدِّمُ "آر. سي."، في الختام، حُجَّةً مُباشرةً مُناوئة للطَّبيعيَّة في العِلْم الحديث. تتناولُ النَّظريَّة الفكرَ القائل إنَّه قبْلَ الانفجار الكبير، لم يكُن أيُّ شيء، كمَن يقول إنَّه من لا شيء، انبثَقَ كُلُّ شيْء.

رأى "آر. سي." ذلك على أنَّـه أمـرٌ سـخيفٌ بوضـوح. فالتَّمسُّـكُ بنظرةٍ كهذه، تـراهُ يُجادِل، إغَّـا يعنـي تعريـضُ ليـس فقـط اللَّاهوت للخَطَـر، بل أيضًـا المنطِق والعِلْم نفسـه.

إضافةً إلى الكُتُبِ وتعليم الـ "أر. تي. إس."، حافظَ "آر. سي." على جدولِ سَفَرِ قاسِ.

<sup>707 &</sup>quot;رافي زاكرَيـاس"، مُقدِّمـة في "آر. سي. سبرول"، "مَـن هــو قائدُنـا"، المُؤَةــر الوطنــيُّ لِــ "ليجــونير"، أُورلانــدو، فلوريــدا، ١٩٩٤.

<sup>707 &</sup>quot;آر. سي. سبرول"، "ليس بالصَّدفة: أُسطورةُ الصَّدفة في العِلم الحديث والأفلاك"، "غرانـد رابِّيـدز"، ميشـيغان: "بيكـر"، ١٩٩٣)، انظُـر تحديـدًا الصَّفحـات ١٦٧-١٩٢.

# السَّاعةُ الثَّالثة إلَّا سَبْع دقائق فجرًا، ٢٢ سبتمبر/أيلول، ١٩٩٣

في سبتمبر/أيلول من عام ١٩٩٣، سافرَ "آر. سي." و"فيستا" إلى "تشاتانوغا" للتَّكلُّم، ومن هُناك ذهبا إلى "مِمفيس". من "مِمفيس"، استقلَّا القطار باتِّجاه "نيو أُورلينز"، حيث صعدا على مَثْن القطار في رحلةِ ليليَّة إلى "سانسيت ليميتِد" مُتوجِّهة شرقًا إلى فلوريدا. كانا في حُجرةِ عرَبةِ نَوم، وهي الأخيرة من بَيْن إحدى عشَرةَ عرَبة للقطار. كانا مُستغرقَيْن في النَّوم بينما كان القطارُ يُسرعُ عبْرَ روافدِ "ألاباما" بسرعة نحو ١١٠ كيلومتراتِ في السَّاعة. لحظاتٌ قُبَيْل دُنُوِّ القطار مـن الـجسر الواقع فـوق الـ "بيـغ بايو كانـوت"، ارتطمَتْ سلسـلةٌ من المراكب وسطَ الضَّباب بواحدة من الدَّعامات لجسر الحديد، ما أدَّى إلى حَيَدان القطار نحو متر عن السِّكَّة. ارتطمَ القطارُ بالسِّكك الحديديَّة العوجاء تمامًا عند السَّاعة الثَّالثة إِلَّا سَبْع دقائق فجرًا. طارت عربتان نحو ٤٥ مترًا في الهواء، لترتطمَ بالضَّفَّة المُوحِلة. عندما ارتطمَت العرَبة الأُولي بالأرض، انتزعتها الضَّربة من العرَبة الثَّانية، التي استدارت ثمَّ انفجرَتْ. تحدَّث المُسافرون، الذين شهدوا النَّتيجة المُباشرة للارتطام، عن رؤيتهم للَهب النِّيران تتطايرُ نحو ٢٠ مترًا في الهواء. اصطدمَتْ أربعُ عربات بالنَّهر، اثنتان منها غرقت إلى مُستوى يزيدُ على ٧ أمتار تحت المياه. أمَّا العربات الخَمْس المُتبقِّية، فارتطمَتْ بالجسر على نحو مُتقلقل. ساعدَ عُمَّالُ الإنقاذ الـرُّكَّاب، مِمَن فيهم "آر. سي." و"فيستا"، على الخروج من تلكَ العربات الخَمْس القابعة فوق الجسر، وإلى بَرِّ الأمان إلى الجهة الخلفيَّة من القطار. يتذكَّرُ "آر. سي." ما رآه آنـذاك:

"من أفضليَّةِ موقعنا في الجهةِ الخلفيَّة من القطار، كان المشهدُ أمامنا سُرياليًّا بامتيازٍ، فائقًا للطَّبيعة تقريبًا. اختلطَ الضَّبابُ الكثيف بغيومٍ من الدُّخان الصَّاعد من المُستنقَع. كانت ما تزال أعمِدة اللَّهَبِ بَيِّنة إلى الجانبِ الأيمَن من القطار. في وُسعي أن أرى شُعاعَ ضَوءٍ صادرٍ عن مركبٍ قريبٍ كشَّافٍ يشقُ طريقهُ عبْرَ الضَّبابِ والدُّخان، وفي وُسعي أن أرى أشكالَ عربات القطار النَّاتئة من المياه بصورةٍ غريبة. لم تكُن لديًّ أدنى فكرةٍ أنَّ عرباتٍ أُخرى كانت تحت المياه. هُناك أعدادٌ من النَّاس ممَّن كانوا يتحرَّكون في المُحيط عنْدَ خطً سِكَّة الحديد، الكثيرُ منهم يتدثَّرون بأغطِية. لا أدري كم من النَّاس استطاعوا النَّجاة من المياه، لكنَّني مُتيقًن ٌ أنَّهم كانوا أكثر من خمسين شخصًا. لم يلحَظْ أحدٌ منًا فظاعَةَ الأمر، والوقْعَ الجسيم لتلكَ اللَّحظة. لم يكُنْ هُناك من صُراخِ ألَمٍ أو ذُعرٍ فظاعَةَ الأمر، والوقْعَ الجسيم لتلكَ اللَّحظة. لم يكُنْ هُناك من صُراخِ ألَمٍ أو ذُعرٍ

بَيْنِ النَّاجِينِ. لم يكُن هُناك أيُّ تصوُّرٍ وإدراكٍ بأنَّ كثيرًا من النَّاس فقدوا حياتهم. أُولئِكَ الذين ماتوا في الدَّقائق الأُولى للاصطدام، حُجِزوا في العربات الغارقة". ٢٥٠

لقد قُتِلَ خمسةُ أشخاصٍ من طاقمٍ مُؤلَّفٍ من ثمانية عشَرَ شخصًا. فقَدَ اثنان وأربعون راكبًا من أصْلِ مئتَيْن واثنَيْن حياتهم. ما يزالُ ذلك هو الاصطدامَ المُميت في تاريخ "أمتراك" للسكك الحديديَّة. عندما وصَلَ كِلَا آلِ "سبول" إلى المنزل في أُورلاندو، كان بانتظارهما طاقمٌ مُصوِّر ومُراسِلون. سألوا "آر. سي.": "لماذا تعتقِد أنَّ نَجَوتَ؟". أجابَ "آر. سي." أنَّه "لا يعلَمُ"، مُضيفًا: "لقد اختبرنا من جديدٍ، بكلِّ تأكيد، رحمةَ الله المُنعِمة ونحن شاكران بِشِدَّةٍ على تدبير عنايته". "ألي ستذكِرُ "آر. سي." حادثَ القطار هذا في كتابهِ المنشور في عام ١٩٩٦ عن عقيدة التَّدبير، بعنوان: "اليَدُ الخَفِيَّة". اختتمَ ذلك الكتاب بهذه الكلِمات: "إنَّ تدبيرَ الله هو حِصنُنا، وملجأُنا، وكنزُنا العظيم. فهو ما يُوفِّرُ الشَّجاعة والثَّبات والاحتمال لقدِّيسيه". "أمّا كُلُّ الحياةِ إنَّا تعودُ إلى عقيدةِ الله.

# "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا"

إضافةً إلى الكُتُبِ والتَّكلُّمِ في أرجاءِ الوطن، كان "آر. سي." يُخطِّطُ ويتكلَّمُ في مُؤتمرات "ليجونير" في عام ١٩٨٨. في تلكَ السِّنين الباكرة، كانت اليجونير" في عام ١٩٨٨. في تلكَ السِّنين الباكرة، كانت أسماءُ الدارسين المُعتادة التي تظهرُ على لائحة المُتكلِّمين تشملُ ما يأتي: "تشاك كولسون" و"جي. أي. باكر"؛ كان هذان صديقيْ "آر. سي.". وكانت هذه الصَّداقات على وشَكِ أن تُمترَن.

بدأت الغيومُ تتلبَّدُ في فلَكِ الصَّداقة التي كانت مع "كولسون" في عام ١٩٩١، عندما أرسلَ "كولسون" إلى "آر. سي." نُسخةً غير نهائيَّة لكتابه: "الجسَدُ: أن تكونَ نُورًا في الظَّلام". لقد مارسَ "كولسون" عادةً تقضي بإرسالِ جميعِ نُسَخهِ إلى "آر. سي." للمُراجَعة اللَّاهوتيَّة. كان "آر. سي." قلقًا، اعتمادًا على النُّسخة الأُوَّليَّة، أنَّ "كولسون" "لم يكُنْ مُستوعِبًا تمامًا القضايا الوثيقة باللَّاهوت الكاثوليكيِّ لكنيسة روما". ٢٠٠ أرسَلَ "آر. سي." لِـ "كولسون" حتَّى الشَرطة السِّلسلة التَّعليميَّة التي كان قد نظَّمها عن الكاثوليكيَّة. استمعَ "كولسون" للأشرِطة، لكنَّه لم يُجْرِ أيَّ تعديلاتِ في النُّسخة. كانت آخِرُ نُسخةٍ يُرسِلها إلى "آر. سي.". في الوقتِ ذاته لكنَّه لم يُجْرِ أيَّ تعديلاتِ في النُّسخة. كانت آخِرُ نُسخةٍ يُرسِلها إلى "آر. سي.". في الوقتِ ذاته

٢٥٤ "آر. سي. سبرول"، "اليَـدُ الخَفِيَّـة: هـل كُلُّ الأشـياء تعمـلُ معًـا للـخَير بالفعـل؟" (دالاس: "وِرد"، ١٩٩٦)،

٢٥٥ "سبرول"، "اليَدُ الخَفِيَّة"، ص. ١٥٤-١٥٥.

٢٥٦ "سبرول"، "اليَدُ الخَفِيَّة"، ص. ٢١٠.

٢٥٧ "مُذكِّراتُ سبرول"، الحلقةُ السَّابعة، سُجِّلت في عام ٢٠١٣، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

تقريبًا، بدأ "كولسون" بتكوين صداقةٍ مع "جون ريتشارد نيوهاوس". كان "نيوهاوس" خادمًا لُوثريًّا جذبَ اهتمامًا لا يُستهانُ به بواسطة كتابِ عام ١٩٨٤، "السَّاحةُ العامَّة الخالية". كانت لدى ساحةِ البلدة القديمة في "نيو إنغلَند" كنيسةٌ في جهةٍ منها وقاعةُ بلديَّةٍ عامَّة من جهةٍ أُخرى، حيث إنَّ الموضوع في هذا إغًا يكمنُ في أنَّ الدِّين والكنيسة المُؤسَّساتيَّة كلاهُما أَدَّيًا دَورًا مهمًّا في الحياة العامَّة. فالعَلمانيَّة والانفصاليَّة الرَّاديكاليَّة للكنيسة والدَّولة جرَّدا السَّاحة العامَّة بنفي الدِّين وتعريتهِ من الحياة العامَّة. روَّجَ "نيوهاوس" حضورًا دينيًّا قويًا ونشِطًا في المُجتمع المَدني عتمِدُ بشِدَّة علَيْه.

في سنة ١٩٩٠، غادر "نيوهاوس" الكنيسة اللُّوثريَّة للانضمام إلى الكنيسة الكاثوليكيَّة. استمرَّ في عملهِ النَّشِط في قضايا كهذه في الأخلاقيَّات والموت الرَّحيم والإجهاض، وهي قضايا حسًّاسةٌ وُسِمَتُ بها تِسعينيَّات القرن العشرين في "واشنطن" العاصِمة وفي أرجاء البلاد كافَّة. حسب "كولسون" "نيوهاوس" شريكًا أو حليفًا ذكيًّا ومُذهِلًا، واستخدمَ "فرنسيس شيفَر" تلكَ الكلمة، "شريكًا أو حليفًا"، في العقْدِ السَّابق. تعني الكلمة "شريكًا أو حليفًا"، كما يُعبِّرُ القول المأثور، أنَّ عدوًّ عدوًي هو صديقي. فالعدوُّ هُنا هو النَّظرة العالَميَّة وأخلاقيَّات العَلمانيَّة والنُّزوع الطَّبيعيّ. استحوذَ كتابُ "شيفَر" في عام ١٩٧٩، الذي كُتِبَ بالتَّعاون مع "سي. إيفيريت كووب"، وهو بعنوان: "كُلُّ ما أصابَ الجنسَ البشَريِّ" اهتمامًا كبيرًا، وقدَّمَ سببًا إلى النَّاس للتَّواصل مع "شيفَر" بشأنِ جميع النُّقاط الكامنة في البوصلة اللَّهوتيَّة. بينما جاهدَ "شيفَر" في مواجهة الموت الرَّحيم والإجهاض ووقفَ إلى جانبِ الكرامة الإنسانيَّة والقضايا المناصرة للحياة، وجدَ قاسمًا مُشتركًا مع كثيرٍ من اللَّهوتيَّين الكاثوليك. وكانوا نشِطين حوالي "واشنطن" العاصِمة في هذه القضايا ذاتها. استشعَرَ "شيفَر" أنَّ الرَّهانَ كان كبيرًا للثَّقافة في ما خَصَّ القضايا الوثيقة الصَّلة بالقانون الطَّبيعيِّ، أو النَّعمة المُسترَكة، كان كبيرًا للثَّقافة في ما خَصَّ القضايا الوثيقة الصَّلة بالقانون الطَّبيعيِّ، أو النَّعمة المُسترَكة، كان كبيرًا للثَّقافة في ما خَصَّ القضايا الوثيقة الصَّلة بالقانون الطَّبيعيِّ، أو النَّعمة المُسترَكة، كبيرًا كمن توحيد الجهود معهم.

كانت هذه الموجة الأولى لمفهوم "الشريك أو الحليف". لم يكُنْ هُناك بحْثٌ في قضايا لاهوت الخلاص أو النِّعمة المُشترَكة. عرفَ "شيفَر" أين يقف من عقيدة الحلاص، وعرفَ أيضًا موقيفَ الكاثوليكيَّة، وقد استخدمَهُ الله في تجديد كثيرٍ من الكاثوليك واكتشافِ التَّبرير بالإهان وحدَهُ. لكن، في ما يختصُّ بِشِدَّة بقضايا النِّعمة المُشترَكة، يمكن أن يكونَ الإنجيليُّون والكاثوليك شُركاءَ حربٍ. في الواقع، إنَّ السِّياقَ الكامل لابتكار "شيفَر" للعبارة "شريك الحرب"، هُوَ ضِمنيًّا "شُركاء حرب، وليس حُلفاء". يمكنك أن تَشُنَّ حملةً على قضيَّةٍ واحدة، كالإجهاض، دون أن تقولَ أيَّ شيءٍ بصَدَدِ أيَّةٍ قضيَّةٍ أَخْرى. فهكذا فضَّلَها "شيفَر".

أمًّا الموجةُ الثَّانية من سياقِ مفهوم "الشريك أو الحليف" فتخطَّت حدودَ النِّعمة المُشترَكة وبدأتْ بالتَّفكير خارجَ نطاق الأُصُول المُعتمَدة في غَطِ "شريكِ الحرب"، لكنْ باستخدام لُغة تشيفَر"، "لا بصفة شُركاء بل حُلفاء". هذه هي موجةُ "كولسون-شيفر" التي أنتجَتْ الوثيقة بعنوان: "الإنجيليُّون والكاثوليك معًّا" ("إي. سي. تي.")، والتي كُشِفَ النُقابُ عنها في ٢٩ مارِس/آذار، ١٩٩٤. كانت الوثيقة بصورةٍ أساسيَّة عملَ "كولسون" و"شيفَر"، ومن بَيْن الاثنَيْن، كان "شيفَر" لاهوتيًّا مُتمرِّسًا. انخرطَ أيضًا كاثوليكيُّون بارِزون في كتابة النُّسخة الختاميَّة للوثيقة، ومن بَيْنهم: "بيتر كريفت"، و"مايكل نوفاك"، و"جورج ويغل" و"أفِري دولِّيس". ضمَّ الجانِبُ الإنجيليُّ "جي. أي. باكِر"، و"بِل برايت" و"أوس غينيس"- جميعهم لدَيْهم ارتباطاتٌ بمستوياتٍ مُتعدِّدة ومُتفاوتة مع "آر. سي.".

لكنْ لم يتوقَّع "آر. سي." ما يجري. فقط قُبَيْلَ إصدار الـ "إي. سي. تي."، قال "آر. سي." إنَّ الكنيسة الإنجيليَّة في أزَمة، و"نحنُ في حربٍ"، ما يعني الحربَ الثَّقافيَّة، التي كانت تتغلغلُ في الكنيسة.

أضافَ "آر. سي." قائلًا: "وليس هُناكَ أيُّ شيءٍ يُشجِّعني أكثر من أن أكونَ مع رجالٍ ونساءٍ يتَّسِمون بالشَّهامة. عندما تستعِرُ الحرب، فإنَّني أُريدُ أن أرى 'جيم باكر'... في قفصِ الاتِّهام". '`` في حلقةِ السُّؤال والجواب، سألَ أحدهم "آر. سي." إذا كان هو و"باكِر" قد اختلفا في ما مضى. لم يستطِع "آر. سي." أن يتذكَّرَ وقتًا مُعيَّنًا، لذا أجابَ بالنَّفي.

كان "آر. سي." في مكتبهِ المُوَقَّت في غُرفة تغيير الملابس في النَّادي الرِّيفيُ الذي كان ينتمي إلَيْه. كان يُحارِسُ، بوصفه نجمًا صاعِدًا، جولةً سريعةً من الغُولف عند شروقِ الشَّمس، ثمَّ كان يكتبُ في غُرفة الملابس، حيث كان يحتلُّ زاويةً بأكملها وأربعة أدراجٍ تحتوي على كُتُبهِ. كانت سكرتيرتهُ تتواصَلُ معه عبْرَ الهاتِف، وكان يعودُ الكثير من كُتُبهِ إلى أواسِط ثَانينيَّات القرن العشرين فصاعِدًا، وهي التي كُتِبَت من مكتبِ غُرفة الملابس. في نهاية المَطاف، أعادَ النَّادي تغييرَ بُنيَة غُرفة الملابس، وعمليًّا، طَرَدَ "آر. سي." من هُناك. فقصَدَ مقهى "ستيك آند شيك"، المفتوح على مدار الساعة يوميًّا، لكي يتمكَّن من الكتابة. لقد رسَمَ مُخطَّطاتٍ مُوجَزة لِكُتُبٍ، وأفكارِ مُحاضرةٍ، حتَّى رسائلَ، على خلفيَّة قطعةٍ ورَقيَّةٍ صغيرة لمقهى "ستيك آند شيك". لكنْ، بالعودة إلى مارِس/آذار من عام ١٩٩٤، كان "آر. سي." ما يزالُ يستخدمُ مكتبهُ في غُرفة تغيير الملابس.

۲۵۸ "زاکریاس"، "مَن هو قائدنا".

كان "جويل بيلز" من مجلَّة "وورلد" مُستعِدًّا لِيَزِفَّ خبرَ قصَّة الـ"إي. سي. تي.". لقد أراد أن يأتي بِـ"آر. سي." للانقضاض على الوثيقة، ذاكرًا أنَّها كانت نتاجَ عملٍ مُشتركٍ ما بَيْن "كولسون" و"نيوهاوس"، اتَّصَلَ "بيلز" بسكرتيرة "آر. سي."، التي أعطته رقمَ هاتف عموميّ. قرأً "بيلز" بعض المقاطع الأساسيَّة من وثيقة الـ"إي. سي. تي." عبْرَ الهاتف على مَسمع "آر. سي.". كانت هذه هي المرَّة الأولى التي قد سمِعَ عنها. "لقد صُعِقْتُ"، أجابَ مُزمجِرًا. ثمَّ أضافَ: "هذه خيانةٌ للإصلاح. وأسوأُ من ذلك، إنَّها خيانةٌ للإنجيل وخيانةٌ للمسيح". "

اتَّصَلَ "آر. سي." بِ "كولسون" عصرًا. أخبرَهُ "كولسون" أنَّ "باكِر" راجَعها ووجدها مقبولةً بصيغتها، فوقَّعَ علَيْها. كان ذلك كافيًا لِ "كولسون". بعْدَ ذلك، اتَّصَلَ "آر. سي." بلكِر" وأبلغَهُ ببعض النَّقص في الوثيقة. يذكرُ "آر. سي." أنَّ "باكِر" رَدَّ بإخبارهِ بالآتي: "بالفعل، أستطيع أن أرى المُشكِلة. رُجَّا لم يجدُر بي توقيعها". كتبَ "آر. سي." مُلاحظات "باكِر" وأخبرَهُ أنَّه ينوي إرسالها إلى "كولسون". ثمَّ اتَّصَلَ "آر. سي." بِ "كولسون" وقراً على مَسمَعهِ المُلاحظات التي قدَّمها "باكِر" للتَّو. لم يكُنْ "كولسون" سعيدًا بذلك.

دعا "جيمس مونتغمري بويس"، الذي كان قد أسهمَ في تأسيس اتّحاد "الكنائس الإنجيليَّة الإيمانيَّة" ("أي. سي. إي.")، والتي كان "باكِر" عُضوًا في مجلسها، لاجتماعٍ يُعقَدُ مع "باكِر" للبحثِ في موضوع التَّبريرِ، ولا سِيَّما نظرةِ "باكِر" لِـ "إي. سي. تي." في ضَوءِ موقفِ الـ "أي. سي. إي.". أخبرَ "باكِر" "بويس" في ذلك الاجتماع أنَّ التَّبريرَ بالإيمان هـو جزءٌ يسيرٌ من الإنجيل. رَدَّ "بويس" بالنَّفي القاطِع لذلك، قائلًا بدلَ ذلك، إنَّ هُ جزءٌ مُهِمٌّ من الإنجيل. "أي. سي. إي.".

كانت هذه الفقّاعات تستحوذُ على اهتمامٍ كبير. كتبَ "باكِر" مقالًا تحريريًّا من جزأيْن على صفحاتِ مجلَّة "المسيحيَّة اليوم" في ديسمبر/كانون الأوَّل من عام ١٩٩٤، بعنوان: "لماذا وقَعْتُ علَيْها؟".

دُعِيَ إلى اجتماعٍ مُغلَقٍ، عُقِدَ في مكتب "دي. جيمز كَنيدي" في الكنيسة المَشيخيَّة في "كورال ريدج" في "فورت لودردايل"، فلوريدا. كان الحاضرون التَّالية أسماؤهم: "آر. سي."، و"جون ماك آرثر"، و"مايكل هورتون"، و"جون أنكِربرغ" و"كنيدي" بصفتهم غير مُوَقِّعين وناقدين لوثيقة الـ "إي. سي. تي."، وكُلِّ من "بِل برايت"، و"تشاك كولسون" و"باكِر" بصفتهم

٢٥٩ "مُذكِّراتُ سبرول"، الحلقةُ التَّاسعة، سُجِّلت في عام ٢٠١٤، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

٢٦٠ يتذكَّرُ "آر. سي. سبرول" هـذا الحديث في: "الإيمانُ وحـدَهُ: العقيـدةُ الإنجيليَّـة للتَّبريـر" ("غرانـد راتِّـدز"، مشـعغان: "بكر"، ١٩٩٥)، ص. ١٨٣.

مُدافِعين عنها. حضرَ كُلُّ من "جوزف ستويل" و"جون وُودبردج" بصفة ميسِّرين للحوار. بعاً "كولسون" الاجتماع بتأكيد الحاجة إلى الوَحدة، مُلاحِظًا أهمِّيَّةَ البقاءِ معًا بصفة إخوة. لاحظَ "آر. سي." يقينَ "كولسون" في احتمالِ الوَحدة بَيْن الإنجيليِّين والكاثوليك، كما روَّجتْه وثيقة ألـ "إي. سي. تي.". لم يُشارِك "آر. سي." بهذا الاعتقاد، مُشيرًا إلى أهمِّيَّة الاختلاف الذي يجعل من سؤالِ الوَحدة سؤالًا تصعبُ الإجابة عنه.

ثمَّ استطردَ "آر. سي." بطَرحِ سؤالٍ وُجِّهَ إلى "باكِر" وتناولَ التَّبرير بالإيمان وحدَهُ، مُشيرًا إلى أَنَّه أساسيٌّ للإنجيل، في حين ادَّعى "باكِر" أنَّه مركزيٌ. قالَ "آر. سي.": "أساسيٌ"؛ أمَّا "باكِر" فقالَ: "مركَزيٌ". أكَّدَ جميعُ الجالسين حول الطَّولة التَّبريرَ بالإيمان، لكنْ ليس الجميع قالوا إنَّه "أساسيٌ". ثمَّ تحوَّلَ الحديث إلى موضوع الاحتساب، (أو الإسناد أو التَّنسيب). مُجدَّدًا، كان "جون ماك آرثر" و"هورتون" في فكرٍ واحدٍ لجهةِ الموقف أنَّ الاحتسابَ (أو الإسناد) أساسيٌّ لعقيدة التَّبرير بالإيمان، مُقارنةً بِفَهْم الكَاثوليك لموضوع "الإدخال أو التَّضمين". لقد أعفلَتْ وثيقة الـ "إي. سي. تي." موضوع الاحتساب أو الإسناد من البحث حول الإنجيل، الأمر الذي قالَ عنهُ "آر. سي." إنَّه غير مُمكِن. في الختام، تعارَضوا بخصوصِ جميع هذه النُقاط، لكنَّهم استمرُّوا في حسبان بعضهم بعضًا إخوة. أُبلغَ أنَّهم كانوا قد صالَحوا جميع اختلافاتهم. وصَفَ "آر. سي." هذه المسألة بأنَّها الأصعَبْ في حياته. لقد كان قد استمتعَ الفعل بصداقتهِ مع "كولسون" وقدَّر بصدقِ شريكهُ في قفَص الاتِّهام، "باكِر"، إلَّا أنَّ وثيقةَ الـ "إي. سي. تي." كلَفت هاتَيْن الصَّداقتَيْن ثمَنًا باهِظًا.

في الوقتِ نفسِه، كان "آر. سي." يُعيدُ النَّظَر في وقتهِ ومنصبهِ في كُلِّيَّة اللَّاهوت المُصلَحة في أُورلاندو، نظَرًا إلى السُّرعة وضغط العمل في "ليجونير". بحلولِ عام ١٩٩٤، كان حرَمُ الـ "أر. تي. إس." في أُورلاندو قد بلَغَ سنَّ الخامسة مزهوًا. لقد شَعرَ بأنَّ الوقتَ حان للمُضيِّ قُدُمًا. فأعلَمَ رئيسَ الـ "أر. تي. إس." آنذاك أنَّه يعتزِمُ التَّنَحِّي عن دَورهِ أُستاذًا، لكنَّه أرادَ أن يستمِرَّ في تعليمِ مادَّةٍ أو مادَّتَيْن أُسبوعيًا للدُّكتوراه في الخدمة. سألهُ رئيسُ الـ "أر. تي. إس." إذا كانت لقراره أيَّة صِلةٍ بوثيقة الـ "إي. سي. تي.". لم يُوقِّع الأُستاذ الآخَر في الـ "أر. تي. إس." وثيقة الـ "إي. سي. تي.". لم يُوقِّع الأُستاذ الآخَر في الـ "أر. تي. إس." وثيقة الـ "إي. سي. تي." لم يُوقِّع الأُستاذ الآخَر في الـ "أر. تي. إس."

بحلولِ عام ١٩٩٤، كانت لدى الـ "أر. تي. إس." علاقةٌ جيِّدةٌ بحركة "كامبس كروسيد"، التي كانت قد نقلَتْ مركزها الرَّئيسيَّ إلى أُورلاندو، واعتمدتْ على الـ "أر. تي. إس." في تدريب كثيرٍ من العاملين معها. كان "بِل رايت"، رئيسُ الـ "كامبس كروسيد"، مُشاركًا بارزًا ومُدوِّيًا في وثيقة الـ "إي. سي. تي."، ما عقَّدَ الأُمور. لم يستسِغ الأساتذة والإداريُّون أيضًا أن يرَوا تباعُدًا ما بَيْن "آر. سي." و"باكر"، وكانوا قَلِقِين بشأن تَبعاتها على المُجتمع المُصلَح

العريض. أكَّدَ "آر. سي." لرئيس الـ "أر. تي. إس." أنَّ قرارهُ بالابتعاد لم يكُنْ بسببِ وثيقةِ الـ "أو. سي. تي." بالتأكيد، لم يُساعِد تردُّد الـ "أر. تي. إس." في انتقادِ وثيقة الـ "إي. سي. تي." "آر. سي." في إيجادِ عَنْمٍ إضافيًّ يُحفِّزهُ على البقاء. لكنَّه أكَّدَ مُجدَّدًا للرَّئيس أنَّ القرارَ كان مِعَنْلٍ عن الجدَل. عندما أبلَغَ الرَّئيس طلبة الـ "أر. تي. إس." وأساتذتها بقرار استقالةِ "آر. سي."، أخبرَهُم بأنَّه كان بسببِ الـ "إي. سي. تي." "

# العقيدةُ المفقودة

اعتقدَ "آر. سي." آنذاك، وتزايَد يقينُه مِرورِ السِّنين ليَصيرَ أقوى وأعمق، أنَّ الـ "إي. سي. تي." كانت خطأً جسيمًا سبَبتْ ضَررًا جِدِّيًّا لرسالةِ الإنجيل، كما كان لدَيْها تأثيرٌ سلبيُّ في الكنيسة الإنجيليَّة الأميركيَّة - حيث إنَّ تأثيراتها بَرزتْ مُجدَّدًا إبَّان إطلالةِ النَّظرة الجديدة بشأن الجدَلِ حول فِكْر الرَّسُول بولس. إنَّ قَطْعَ العلاقاتِ في الصَّداقات كان أمرًا مُعينًا، أمَّا بشأن الجدلِ فهُوَ أمرٌ مُختلِفٌ، وهذا ما أحزَنَ "آر. سي." فعلًا. قامَ بالرَّدِ على ذلك بتأليفِ كتابٍ بعنوان: "الإيمانُ وحدَهُ: العقيدةُ الإنجيليَّة للتَّبرير". يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ الـ "أي. سي. تي." أعلنَتِ الآتِ: "الإنجيليُّون والكاثوليك هُمْ إخوةٌ وأخواتٌ في المسيح. لم نختَرْ أحدُنا الآخَر، كما لم نختَر المسيح. لقد اختارنا، واختارنا لنكونَ له معًا". " لذا يرى "آر. سي." أنَّ "هذا التَّأكيد، الذي هو مركزيُّ لـ 'إي. سي. تي.'، هو ما أثارَ قلقًا بالغًا بشأن الإنجيليِّين الذين يتبنَّون هذه الوثيقة وبشأن التزامِهم الطبيعةَ الأساسيَّةَ للتَّبرير بالإيهان وحدَهُ". " "

يستدعي "آر. سي." اهتمامًا لهذه العبارة واللَّائحة النَّاجِمة عنها لِـ الـ "إي. سي. تي.":

"نُلاحظُ بعض التَّبايُنات والاختلافات التي يجِب أن تُتناوَل بصورةٍ أوفى وأكثر صراحةً بهدفِ تقوية علاقةٍ من الثُّقة بَيْننا في طاعةِ الحقّ". من بَيْن نُقاطِ الاختلاف في العقيدة والعبادة والمُمارسة، التي يُظَنُّ بأنَّها سببٌ للشِّقاق، ما يأتى:

 الكنيسة بوصفها جزءًا مُتكاملًا من الإنجيل، أو الكنيسة بوصفها نتيجةٍ كُوميونيَّة-مُجتمعيَّة للإنجيل.

٢٦١ "مُذكِّراتُ سبرول"، الحلقةُ التَّاسعة.

٢٦٢ "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا: الرِّسالةُ المسيحيَّة في الألفيَّةِ الثَّالثة"، ١٩٩٤.

٢٦٣ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٣١.

- الكنيسةُ بوصفها طائفةٍ أو اتِّحادًا منظورًا، أو جماعةٍ غير منظورةٍ للمُؤمنين الحقيقيِّين.
- السُّلطان الوحيد للكتاب المُقدَّس ("سولا سكريبتورا")، أو الكتاب المُقدَّس كما يُفسَّرُ بسُلطان في الكنيسة.
- "الحُرِّيَّةُ الفرديَّة" للفَرْدِ المسيحيّ، أو التَّقليدُ الكَنَسيّ (سُلطانُ التَّعليم والتَّفسير) للحماعة.
  - الكنيسةُ بوصفها جماعةٍ محلِّيَّة، أو طائفةً واتِّحادًا عالَميًّا.
  - تنظيمُ الخدمة بناءً على التَّوالي الرَّسُولي، أو كهنوتُ جميع المُؤمنين.
- الفرائضُ المُقدَّسة والطُّقوسُ الدِّينيَّة والشَّعائرُ بوصفها رموزٍ إلى النِّعمة، أو أدواتٍ للنِّعمة.
  - العشاءُ الرَّبَّانيُّ بوصفه سِرَّ الإفخارستيًّا أو القربان المُقدَّس، أو مائدةٌ تذكاريَّة.
    - تذكُّرُ مريَم والقدِّيسين، أو التَّعبُّدُ لمريم والقدِّيسين.
  - المعموديَّةُ بوصفها فريضةً مُقدَّسةً للتَّجديد (الولادةُ الثَّانية)، أو شهادةٌ للتَّجديد.

إِنَّ الأمرَ المُثيرَ بشأنِ اللَّائحة هو أَنَّ موضوع التَّبرير غير موجود. يُسطِّرُ "آر. سي." الآتي: "لا تذكرُ اللَّائحة في أيًّ مكانٍ منها التَّبريرَ بالإيمانِ وحدَهُ. بالفعل، فإنَّ موضوعَ التَّبرير غير مُتضمَّن البَّة (إلَّا إذا كان مُلمَّحٌ عنه في الموضوع المُبهَم لمفهوم 'الكهنوت')". ٢١٤

ثمَّ يُلاحِظُ "آر. سي." هذا الأمر:

"إِنَّ قَضِيَّةَ المسيح هي قَضِيَّةُ الكنيسة ورسالتُها، التي هي المُناداة بالخبر السَّارِّ اللهَ كَانَ فِي الْمَسِيحِ مُصَالِحًا الْعَالَمَ لِنَفْسِهِ، غَيْرَ حَاسِبٍ لَهُمْ خَطَايَاهُمْ، ووَاضِعًا فِينَا كَلِمَةَ الْمُصَالَحَةِ ' (٢كورنثوس ١٩:٥). إِنَّ إعلانَ هذا الإنجيل والمُحافَظة على جماعة الإيمان والعبادة والتَّلمذة المُتضمَّنة في هذا الإنجيل، إفَّا هو المسؤوليَّةُ الأولى الأبرزُ للكنيسة. كُلُّ المهامِّ والمسؤوليَّات الأُخرى للكنيسة مُستقاةٌ من رسالةِ الإنجيل ومُوجَّهةٌ إليه". ٢٥٠

٢٦٤ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٤١.

٢٦٥ "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا".

"تستمرُّ المُشكِلة المُحدِقة وتبقى"، يُلاحِظُ "آر. سي."، "ما هـو الإنجيل؟". ثمَّ يُتابِعُ ويقول: "إذا كانت كنيسة روما تُنكِرُ مبدأ الـ 'سولا فيدي' (بالإيمان وحدَهُ)؛ وإذا كان مبدأ الـ 'سولا فيدي' غنصًا المُؤلِّفين، انخرطت الـ اسولا فيدي' بخيانةٍ مُضْمَرةٍ للإنجيل". "آل يكتبُ "آر. سي." إضافةً ويقول: "تشارلز كولسون' أي سي. تي.' لم يتنازلوا عن أي شيءٍ مُقتنِعٌ أنَّ الإنجيليِّين الذين شاركوا في صياغة وثيقة الـ 'إي. سي. تي.' لم يتنازلوا عن أي شيءٍ ولم يُساوِموا على الإنجيل. آخرون، مِن فيهم أنا، نعتقِد أنَّ الوثيقة تُساوِمُ جِدِيًا على الإنجيل وتُحاوِرُ من أجلِ إبعاد قلبِ الإنجيليَّة التَّاريخيَّة بعَيْنه". "آلَ ثمَّ يُضيفُ "آر. سي." أيضًا: "إنَّ وَرَ الإنجيلِ الكتابيُّ أهمُ من الاتِّحادات التَّاريخيَّة. إنَّه أهمُ بكثيرٍ من أي إظهارٍ للشَّراكة والتَّحالُف في القضايا الاجتماعيَّة والسِّياسيَّة. إنَّ الإنجيل هـو قُوَّةُ الخلاص الحقيقيَّة". " في ختام الكتاب، يقولُ "آر. سي." إنَّه نتيجةً لوثيقةِ الـ "إي. سي. تي."، "انهارَتِ اتِّحاداتٌ قديةٌ واتَّحاداتٌ سامقة أصحَتْ خصومات". "آلَ هُناكُ مغزَّى كبرٌ كامنُ وراءَ هـذه الكلمات.

## المُحتسِبون أو التَّنسيبيُّون

هُناكَ نُقطةٌ صغيرةٌ مُحدَّدةٌ منقوصةٌ في هذا البحْث الوثيق بالعقيدة الكبيرة المنقوصة للتَّبرير بالإعان، وهي الإسناد أو التَّنسيب أو الاحتساب. لقد أحَبَّ "آر. سي." كيف أنَّ "مارك هورتون" استخدمَ التَّشابُه الموجود في كعكةٍ مُحلَّةٍ بالشُّوكولاتة، ليشرحَ أهمًيَّة الاحتساب أو الإسناد. قال "هورتون" إنَّه إذا كان لدَيْك جميع العناصر لِصُنعِ الكعكة، وتركتَ جانبًا حُبَيْبات الشُّوكولاتة، فلن تكون لديك حينها كعكةٌ مُحلَّةٌ بالشُّوكولاتة. الإسناد، أو التَّنسيب، هو للخلاص كما هي حُبَيْبات الشُّوكولاتة لكعكةٍ مُحلَّةٍ بالشُّوكولاتة. إنَّ الفرقَ الأساسيَّ بَيْن النَظرة الإصلاحيَّة إلى التَّبرير بالإيان والنَّظرة الكاثوليكيَّة، لدَيها كُلُّ الارتباط بأمرَيْن. أوَّلا، الكلمة "سولا"؛ ثانيًا، الفرقُ بَيْن الاحتِساب أو الإسناد والتَّضمين. لِمُساعدتنا في فَهْم التَّضمين، لعمود بنا "آر. سي." إلى مجمع "ترنت"، الذي تعمَّق بدراسته مع "جيرستنر" بينما كانا في كُلِّية اللَّهوت. يُلاحِظُ "آر. سي." ما يُشيرُ إلَيْهِ الفصْلُ السَّادس عشَر من إعلان وثيقة "ترينت":

"ما دامَ المسيحُ يسوعُ، كما هو الرَّأسُ للأعضاء والكرمةُ للأغصان (يوحنًا ١:١٥ وما بعده)، يضخُّ باستمرارِ القُوَّةَ في أُولئِكَ المُبرَّرين، الذين قُوَّتهم تسبِقُ دامًا،

٢٦٦ "سرول"، "الإمانُ وحدَهُ"، ص. ٤٤.

٢٦٧ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٤٧.

٢٦٨ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٤٨.

٢٦٩ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ١٨٣.

تترافَقُ مع أعمالهم الصَّالحة ، وتتبعُها، والتي دونها ليس في وُسعهم بتاتًا أن يكونوا مَرضيِّن ومَقبولين أمام الله. يجِبُ أن نُؤمن أنْ لا شيءَ مُتطلَّبٌ لدى أُولئِكَ المُبرَّرين يمنعهم من أن يُحسَبوا، بتلكَ الأعمالِ ذاتها التي عُمِلتْ في الله، بأنَّهم تَّموا بالكامل القانون الإلهيُّ بحسبِ طبيعةِ هذه الحياة وأنَّهم يستحقُّون بالحقُّ الحياة الأبديَّة ٢٠٠."

هـذه الفكرةُ هي أنّنا "أهلٌ للمُكافأة"، أبرارٌ أمام الله، بواسطة التَّبرير والتَّضمين كِلَيْهما. فقُدرةُ المسيح تُضَخُّ، فتملأنا، ثمَّ ثُكَّنُ لنعملَ أعمالًا صالحة. إنَّ هـذا هو الخلاصُ التَّعاويُّ التَّارُريِّ. يعملُ الله ويضخُّ الله فينا لنعملَ أعمالًا صالحة. فالخلاصُ بالإيمان والأعمال، وليس بالإيمان وحدَهُ.

يُعنى التَّضمين بالتَّعاون. أمَّا الاحتسابُ فهو عملُ واحدٍ. فالإسنادُ أو التَّنسيبُ هو كلِمةٌ حسابيَّة. إنَّها تعني إضافةَ شيءٍ ما إلى حسابِ شخصٍ معيَّن. هُناك بالفعل تنسيبٌ مُزدوج؛ فخطيَّتنا تُنسَبُ إلى المسيح وتُحتسَبُ علَيْه. فهو يأخذُ خطيَّتنا ودَيننا وعقابنا. وفي الختام، عقابُنا هو غضَبُ الله، الذي ينسكِبُ على المسيح بدلًا منَّا. يحمِلُ المسيح الوطأةَ المُريعة لأكثر عقابٍ قاسٍ يُحكِن استيعابه، ثمَّ يُعطينا بِرَّهُ. لقد تكلَّمَ "لُوثر" عن البِرِّ على أنَّه البِرِّ على أنَّه "بِرٌّ غريب"، كأنَّهُ خارِجٌ عنَّا وليس فينا (نحن البشَر). إنَّه "إكسترا نوس"، خارِجَنا وأبعَدُ منَّا. يُ فَسِّرهُ "فرنسيس تورِّيتِن"، وهو لاهوتيٌّ مُفضَّلُ حقيقيُّ لدى "آر. سي."، بهذه الطَّريقة:

"يُعلِّمُنا الإنجيل أنَّ ما لا يُحكِن أن يُوجَدَ فينا ويُفتَّشَ علَيْه في شخصٍ آخَر، يُحكِن أن يُوجَدَ فينا ويُفتَّشَ علَيْه في شخصٍ آخَر، يُحكِن أن يُوجَدَ فقط في مكانٍ واحدٍ هو شخصُ المسيح، الله-الإنسان ('ثيانوثروبو')؛ وهو آخِذٌ على عاتقِ نفسِهِ رتبةَ الضَّمانة، أرضى إرضاءً كاملًا نهائيًّا عدالةَ الله بطاعتهِ الكاملة، وبذلك أعطانا بِرًّا أبديًّا نستطيعُ به فقط أن نكونَ مُبرَّرين أمام الله، حتَّى إنَّ مَن غُطِّيَ بذلك الثَّوب وأُلبِسَه كأنَّهُ كان للبكر (مثل يعقوب)، قد يحصلون في ظِلِّه على بركةٍ أبديَّة لأبينا السَّماويّ". "\"

إنَّ هذا ما قالَه مَجمَع "ترِنت" ١١ عن الاحتِساب أو الإسناد: "إذا قالَ أحَدُّ إنَّ البشَرَ يُبرَّرون إمَّا بالإسنادِ وحدَهُ لعدالةِ المسيح، وإمَّا بتَطهير الخطايا وحدَهُ للخطايا... فليكُن أناثيما". لقد لعنَ "ترِنت" أُولئِكَ الذين يُريدون أن يتمسَّكوا بِبرِّ المسيح وحدَهُ

٢٧٠ مُقتبَسٌ في "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ١٢٥.

٢٧١ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ١٠٣.

للخلاص. فتنسيبُ بِرِّ المسيح المُحتسَبِ لنا هو أساسُ خلاصِنا. وفي هذه العبارة، الكاثوليك والإنجيلُ. وهم ليسوا معًا، وهذه العبارة هي الإنجيل.

يُشيرُ "آر. سي." في نهاية الكتاب أنَّ الموضوع ليس مُتعلِّقًا "في ما إذا كان هُناك مسيحيُّون مُخلَّصون في الكنيسة الكاثوليكيَّة، مُؤمِنون يتمسَّكون بالمسيح الكتابيّ، يُؤمِنون بالإنجيل الكتابيّ، ويثِقون فقط بالمسيح لخلاصهم"، لأنَّ "الجميع مُتَّفِقون أنَّه يُوجِدُ منهم هُناك". ٢٧٢

إنَّ الموضوع متعلِّقٌ بالاكتفاءِ بالإنجيل. ما هو الإنجيل الذي يُوعَظُ به ويُدوَّنُ في إقرارات (اعترافات) الإيمان. عن هذا، توجَدُ هُوَّةٌ شاسِعة بَيْن الكاثوليكيَّة والإنجيليَّة في شريان الإصلاح. في غداة ذلك الاجتماع المُغلَق في مكتبِ "كنيدي"، اقترحَ "مايكل هورتون" الكلِمة "التَّنسيبيُّ" (في موضوع البِرِّ المحسوب). أمَّا الكلِمة "الإنجيليَّة" فقد غدَتْ، على اللَّمحِ، مطَّاطةً شموليَّة، كما الكلِمة "مسيحيّ". يُشيرُ التَّنسيبيُّ أو المُحتسِبُ أو المُسنِدُ إلى لللَّمة اللَّمين كتابيًا.

يقترحُ كاتِبُ سيرة حياة "جي. أي. باكِر" أنَّ انخراطَ "باكِر" في الـ "إي. سي. تي" كان مُرتبِطًا بِ "المَسكونيَّة". " ويُلاحِظُ "رايكن" أيضًا أنَّ مَسعى الـ "إي. سي. تي" لم يكُن الأوَّل من نوعه لِـ "باكِر" الذي وجدَ فيه نفسَه على الجانبِ الآخَر من الانقسام. في عام ١٩٧٠، تباعَدَ هـ و و"دي. مارتِن لويد-جونز" في ما خَصَّ المساعي المَسكونيَّة الكاثوليكيَّة-الأنغليكانيَّة التي كان يقومُ بها "باكِر"، إضافةً إلى دَورهِ في كتاب: "النُّموُّ نحو الاتِّحاد".

كان أُولئِكَ الذين عارَضوا الـ "إي. سي. تي" مُلتزمين مّامًا وَحدةَ الكنيسة كأُولئِكَ الذين أَيَّدوها. أَمَّا السُّوال المطروح فكان الآتي: "على ماذا تتمحورُ الوَحدة؟". يتحدَّثُ قانون الإيان النِّيقاويُّ عن "كنيسةٍ رسُوليَّة، كاثوليكيَّة، مُقدَّسة واحدة". فالكلِمةُ الأُولى "رسُوليَّة"، هِيَ مرجعٌ لتعليم الرُّسُل، أي القول: مُحتوى الإنجيل ما يُسمِّيه الرِّسُول بولس "الْوَدِيعَةِ الصَّالِحَةِ" في ٢تيموثاوس ١-٢. كان على مفهوم الـ "ديبوزيتِم فيدي" (وديعة الإيان) أن يُعلَّمَ ويُورَّدَ ويُحفظَ ويُجاهَد من أجلهِ (يهوذا ٤). "٢ فهذا الجهادُ "لِأَجْلِ الْإِيَانِ الْمُسَلَّم

٢٧٢ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ١٨٥-١٨٨.

٢٧٣ "ليلاند رايكن"، "'جي. أي. باكر': حياةٌ إنجيليَّة" ("ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠١٥)، ص. ٤٠٨.

<sup>7</sup>٧٤ تنقلُ الحاشية في "دراسة الكتاب المُقدَّس الإصلاحيّ" بشأن يهوذا ٣، ما يأتي: "يعني 'الإيان' هنا المُحتوى العقائديَّ للرِّسالة التي علَّمَها الرُّسُل وقَسَّكَ بها جميعُ المسيحيِّين حاسبين إيَّاها قاسمًا مُسْترَكًا. تتضمَّنُ المسيحيَّة كِيانًا ذا سُلطان للإيان المُعطى من الله للكنيسة بواسطة الرُّسُل".

مَرَّةً لِلْقِدِّيسِينَ"، قد جرى في الكثير من الجدالات الكَنَسيَّة عبْرَ القرون. في الكنيسة الأُولى، قد ورَبِ الجدالات والهرطقات حولَ شخص المسيح: إنسانيَّتهُ الكاملة، أُلوهيَّتهُ الكاملة، واتِّحادُ شخصهِ في طبيعتَيْن. في الزَّمن الذي تصارَعتْ فيه الكنيسة مع هذه العقائد في مجامع نيقية (٣٢٥م.) والقسطنطينيَّة (٣٨١م.) وخلقيدونيَّة (٤٥١م.)، انبثقَتِ النَّظرة المُحافِظة القويهة. غداة قانون الإيمان الخلقيدونيُّ (أي بعْد عام ٤٥١ للميلاد)، كان يعني تأكيدُ المسيح أنَّه إنسانٌ كاملٌ وإلهٌ كامل، أي طبيعتان في شخْصٍ واحدٍ (اتِّحادُ أُقنومٍ)، أنَّك أمينٌ كتابيًا وقويمٌ. أمَّا إنكارُ المُعادلة الخلقيدونيَّة، فيعني أنَّك خارج روابط الوَحدة للكنيسة الحقيقيَّة. أو بكلِمات الكنيسة الأُولى، أنت مهرطق.

كان مَجمَعا نيقية وخَلقيدونية لحظاتٍ مُوَضِّحةً لتعليم الكتاب المُقدَّس - "بِكُلِّ مَشُورَةِ الله" - بخصُوصِ شخصِ المسيح. كذلك الأمر للإصلاح الذي كان لحظةً مُوَضِّحة أيضًا. يتحدَّث اللَّاهوتيُّ ون بشأن المُعتقَد الرَّسميِّ والمُعتقَد المادِّيِّ للإصلاح؛ كلاهُما كانا سببَ الانقسام بَيْن الكنيسة الكاثوليكيَّة وأُولئِك الذين "احتجُّوا". يتعاملُ المُعتقَدُ الرَّسميُّ مع سؤال السُّلطان. لقد غرسَ الإصلاحيُّ ون العلَمَ في مبدأِ الـ "سولا سكريبتورا"، أي الكتاب المُقدَّس وحدَهُ بوصفه مصدرًا لِسُلطان الكنيسة. ورَدَّتْ كنيسةُ روما رسميًّا على ذلك في مَجمَع "ترِنت"، وأيضًا في النُقاشات مع "لُوثر"، بتأكيد مبدأِ الـ "سكريبتورا إي. تراديشين"، أي الكتاب المُقدَّس والتَقليد، بوصفه صاحبَ السُّلطان. يتعلَّقُ المُعتقَدُ المادِّيُّ بالإنجيل. لقد نادَى الإصلاحيُّون والعَمال. بالسُلطان والأعمال. والمُختصَرِ المُفيد، يُعرَّفُ الإصلاحيُّون بالكلِمة "سولا"، بينما تُعرَّفُ ووما بحَرف الوصْل "إي."، بالمُختصَر المُفيد، يُعرَّفُ الإصلاحيُّون بالكلِمة "سولا"، بينما تُعرَّفُ روما بحَرف الوصْل "إي."، واوا "العَطْف؛ لكنَّ هُناكَ هُوَةً واسعةً بَيْن هاتَيْن الكلِمتَيْن والتَّ كيبتيْن.

كما أنَّ أُولِئِكَ الذين يعيشون ما بعْد خلقيدونيَّة يُعرَّفون على أنَّهم جزءٌ من الكنيسة الحقيقيَّة بتأكيدِ القانون الخلقيدونيَّ، هكذا، أيضًا، أُولِئِكَ الذين يعيشون في زمنِ ما بعْدَ الإصلاح يجِب أن يأخذوا مَوقفًا إمَّا مع الـ "سولا سكريبتورا" (الكتاب المُقدَّس وحدَهُ)، و"سولا فيدي" (بالإيمان وحدَهُ)، و"سولا غراشيا" (بالنِّعمة وحدَها)، و"سولاس كريستوس" (المسيح وحدَهُ)، و"سولي ديو غلوريا" (المجدُ لله وحدَهُ)، وإمَّا ضدَّها جميعًا. "آر. سي." وآخرون مِمَّن وقفوا إلى جانبه في أرضِ المعركة، آمنوا بأنَّ الوَحدة يجِب أن تكون حول الإنجيل- مُتمحورة حول شخْصِ المسيح وعملِه- كما عُرُّفتْ بواسطة القوانين القديمة ومبادئ الـ "سولا" للإملاميين. وضعَ "آر. سي." ذلك تحت الاختبار لإعلان الحقِّ الكتابيُّ للإنجيل، التَّعليم الحقِّ لِكُلِّ مَشُورةِ اللهُ. إنَّ إنكارَ القوانين القديمة أو مبادئ الـ "سولا" هو للإنجيل، التَّعليم الحقِّ لِكُلِّ مَشُورةِ اللهُ. إنَّ إنكارَ القوانين القديمة أو مبادئ الـ "سولا" هو

خيانةٌ للإنجيل؛ وأيضًا التَّخفيف من أهمِّيَّة الـ "سولا"، أو الالتفاف علَيْها أو الابتعاد عنها، هُو أمرٌ مُساو للخيانة. ٢٠٥

كان "آر. سي." مسرورًا بالوقوفِ جنبًا إلى جنبٍ مع "جيم بويس" وآخَرين في الكتابة وترويج إعلان "كامبردج" في أبريل/نيسان، ١٩٩٦. من مُنطلَقِ كَونها جُهدًا من أجل "استردادِ الإيمان المسيحيِّ التَّاريخيِّ"، كُتِبَتْ هذه الوثيقة بسببِ الآتي:

"في يومنا هذا، أُخْفِتَ ضَوءُ الإصلاح بصورة كبيرةٍ جدًّا. فكانت النَّتيجة أنَّ الكلِمة "إنجيليّ" أصبحتْ شموليَّةً حتَّى إنَّها خسِرتْ معناها. نحنُ في مُواجهةِ خطَر خسارة الوَحدة التي استغرقتْ قرونًا لتحقيقها. بسببِ هذه الأزَمة وبسببِ محبَّتنا للمسيح وإنجيلهِ وكنيسته، نحنُ نسعى إلى التشديد مُجدَّدًا على التزامنا الحقَّ المركزيَّ للإصلاح والإنجيليَّةَ التَّاريخيَّة. هذه الحقائق نُؤكِّدها ليس لِدَورها في تقاليدنا، بـل لأنَّنا نُؤمِن بأنَّها مركزيَّة نسبةً إلى الكتاب المُقدَّس"."

إنَّ إعلانَ كامبردج هو إعادةُ تأكيدٍ لمبادئِ الــ "سولا" في الإصلاح.

تُشيرُ الوثيقة إلى الـ "سولا فيدي" (بالإيمان وحدَهُ) بوصفها "المبدأَ الرَّئيسيَّ"، مُعلنةً الآتى:

"إِنَّ التَّبريرَ هو بالنِّعمةِ وحدَها، بالإيانِ وحدَه، وبالمسيح وحدَه. هذا هو المبدأُ الذي على أساسهِ تقِفُ الكنيسة أو تسقط. في يومِنا الحاضِر، غالِبًا ما يُهمَلُ هذا المبدأ أو يُحوَّرُ أو أحيانًا يُنكَرُ حتَّى من قِبَلِ القادة والباحثين والرُّعاة الذين يدَّعونَ أَنَّهم إنجيليُّون. على الرُّغم من أنَّ الطَّبيعة البشَريَّة السَّاقطة دامًا تتلوَّى في حسبان حاجتها إلى بِرِّ المسيح المنسوب، فالحداثةُ تُؤجِّجُ كثيرًا نيرانَ عدَم الرِّض بشأنِ رسالة الإنجيل بحسب الكتاب المُقدَّس. لقد سمَحْنا لهذا الاستياء أن يُحدِّد طبيعة خدمتنا وما نعِظُ به. ... نحنُ نُعيدُ تأكيد أنَّ التَّبرير هو بالنِّعمةِ وحدَها، بالإيمانِ وحدَهُ، وبالمسيح وحدَهُ. ففي التَّبرير، يُنسَبُ إلَيْنا ويُحتَسَبُ لنا بِرُّ المسيح إرضاءً مُحتمَلًا وحيدًا لعدالة الله الكاملة".

<sup>7</sup>۷0 عندما أسَّسَ "آر. سي." الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة، كتبَ تعهُّداتٍ لأعضاء المجلس والأساتذة لتكرارها وحفظها وتوقيعها أو التَّعهُّ دِ بها سنويًّا. كان من بَيْن هذه التَّعهُ دات: تأكيد القوانين القديمة (المجامع الرَّسُوليَّة، نيقية وخلقيدونيَّة)، مبادئ الإصلاح الخمسة السولا"، والإجماع على القرارات/اعترافات الإمان المُصلَحة.

٢٧٦ "إعلانُ 'كامبردج"، ٢٠ أبريل/نيسان، ١٩٩٦، اتِّحادُ الإنجيليِّين المُعترِفين بالإيمان.

"نحنُ نُنكِرُ أَنَّ التَّبريرَ يستنِدُ إلى أيِّ استحقاقٍ أو صلاحٍ يُحكِن أن يُوجَدَ فينا، أو على أساساتِ تضمينٍ لِبِرِّ المسيح فينا. وأيضًا أَنَّ أَيَّةً مُؤسَّسةٍ تدَّعي أنَّها كنيسة وهي تُنكِرُه، لا يُحكِن أن تُعدَّ كنيسةً شَرعيَّة". "" كنيسةً شَرعيَّة". ""

لقد حُضَّ إعلانُ "كامبردج" بواسطة الـ "إي. سي. تي." وتطوُّراتٍ أُخرى في الكنيسة الإنجيليَّة الأميركيَّة. كان هذا نتاجَ مجموعةٍ دؤوبةٍ من الرِّجال الذين اهتمُّوا عميقًا باللَّاهوت والهُويَّة اللَّاهوتيَّة للكنيسة. أحيانًا، هُناكَ تخمينُ قائلٌ إِنَّ أُولئِكَ المدفوعين باللَّاهوت ليسوا مُهتمِّين جِدِّيًّا بالوَحدة. إِنَّ ذلك ليس صحيحًا في ما يخصُّ "آر. سي."، و"بويس"، و"ماك آرثر"، وآخَرين مِمَّن وقفوا في وجه الـ "إي. سي. تي.".

لم يكُنِ الأمرُ كما لو كان جانبًا من الـ "إي. سي. تي." كان يقِفُ إلى جانبِ الوَحدة، في حين يقفُ الجانِبُ الآخَرُ إلى جانبِ الانقسام والشَّرذمة. ما من شَكًّ أنَّ "آر. سي." اعتقدَ أنَّ لِـ الـ "إي. سي. تي." كُلُّ الارتباط بجدالاتِ الإصلاح. في الواقع، رأى الـ "إي. سي. تي." "مُخطئةً منذُ البداية" في بعْضٍ من هذه الجدالات. لقد خصَّصَ فصْلًا عن "الإيمان وحدَهُ" لِـ "لُوثر"، مُعيدًا رحلتَهُ من باب "فيتنبرغ" إلى "فورمز".

#### الخنزيرُ البَرِّيّ

انطلق "مارتِن لُوثر" في رحلةِ الخمس مئة كيلومتر من "فيتنبرغ" إلى "فورمز" في عام ١٥٢١. بينما كان مارًّا ببلْدَاتٍ سَكسونيَّة وقُرَّى صغيرة في رحلتهِ، استُقبِلَ استقبالَ الأبطال. لقد تبدَّلَ ذلك عندما دخلَ "فورمز" في ٦ أبريل/نيسان. كان ذلك "كونترا موندوم" بالنَّسبة إلى "لُوثر". أصدقاءُ "لُوثر" رجَوه ألَّا يذهب، لأنَّهم لم يكونوا واثِقين بشأن النَّتيجة. في هذا الإطار، قالَ "آر. سي.": "أتعلمون ماذا كانت إجابته؟". "حتَّى لو وُجِدَتْ شياطين كثيرةٌ بعددِ آجُرُ القرميدِ فوق الأسطح على تلكَ الأبنِيَة، فسأذهبُ إلى هُناك". "

أَضافَ "آر. سي." قَائلًا: "لَو قُدِّر لكُم أَن تكونوا هُناك، لرأيتُم أَنَّ كُلَّ سطحِ منزلٍ كان مصنوعًا من آجُرُّ القرميد". "٢٧٩

۲۷۷ "إعلانُ 'كامبردج"".

٧٧٨ "آر. سي. سبرول" و"باينتـون" في: "هُنــا أقِـفُ"، "أُوبِّـن بــووك بودكاســـت"، ١٧ مايو/أيَّــار، ٢٠١٨، الموسِــمُ الأوَّل، الحلَقـةُ العــاشرة.

٢٧٩ "سبرول"، "آر. سي. سبرول" و"باينتون" في: "هُنا أَقِفُ".

مَثُلَ "لُوثر" في محفَلٍ رسميًّ في مَجمَع "فورمز" الكنَسيِّ أمامَ الملِك "تشارلز" الخامس ونُبلاءَ آخَرين، إضافةً إلى مُمثَّلين بابويِّين ومسؤولين كنَسيِّين رسميِّين ومجموعةٍ من الشَّياطين في ١٦ و١٧ أبريل/نيسان، ١٥٢١. في السَّابع عشَر ألقى خطابَهُ الشَّهير "هُنا أقِفُ". فما الذي قادَ "لُوثر" إلى هذه اللَّحظة الزَّمنيَّة وهذا المكان؟

يعودُ "آر. سي." بالذَّاكرة إلى سنة ١٥١٥ والعاصِفة الرَّعديَّة التي أَدَّتْ بِـ "لُوثر" إلى الالتجاءِ إلى الدَّيْر. يُشيرُ "آر. سي." إلى الآتي: "تألَّمَ 'لُوثر' من جرَّاءِ عذابٍ غير اعتياديًّ بينما كان يبحثُ جادًّا عن السَّلام لنفسِه". ٢٨٠

استخدمَ "لُوثر" الكلِمة الألمانيَّة "أنفِخْتأنجِن" (أزَماتٌ روحيَّة) للتَّعبيرِ عن كَرَبِ نفسِهِ وصراعاتِه العميقة. لقد فكَّرَ "لُوثر" في أنَّ الله أطلَقَ العِنان لهذه العاصِفة لِقصْدٍ جليٍّ: أن ياخُذُ حياته. يكتبُ "آر. سي." في سياق هذا، ما يأتي: "صرخَ في ذُعْرِ: 'أيتُها القدِّيسة 'آن'، سي." ياخُذُ حياته. يكتبُ "أو كما لاحظَ "رونالد باينتون" بِجِدِّيَةٍ في أحَدِ كُتُبِ "آر. سي." المُفضَّلة، "هُنا أقِفُ"، حافظَ الله على مَوقفه، وكذلك فعلَ "لُوثر". في ذلك الدَّيْر، وبعْدَ خمْسِ سنواتٍ، "تعرَّضَ 'لُوثر' لعذابِ أزَمةٍ روحيَّة أُخرى. لقد وصَلتْ أُوديسَّةُ إِيمانِ 'لُوثر' لمعذابِ أن تُسمَّى "الحضيضَ "كان سُخريةً مقصودة. المخليضَ في سياحتهِ إلى روما" في عام ١٥١٠, ١٨٠ أن تُسمَّى "الحضيضَ "كان سُخريةً مقصودة. فبالنِّسبةِ إلى راهبٍ مُكرَّس، كان يجِبُ أن تكونَ السِّياحة إلى روما قِمَّةَ، لكنَّ ما حلَّ كان النَّقيضُ تمامًا.

عندما وصَلَ "لُوثر" إلى المدينةِ المُقدَّسة، توَجَّهُ مُباشرةً إلى الـ "سكالا سانكتا"، الأدراج المُقدَّسة التي يُعتقَدُ أنَّها تُؤدِّي إلى بلاط "بيلاطس البُنطيّ"، الذي نُقِلَ إلى روما بواسطة "قسطنطين الكبير" هديَّةً لِلأُمِّ التَّقِيَّة. تجَمْهرَ السائحون صعودًا ونُزولًا على رُكَبِهم، مُتمتِمين الصَّلاة الرَّبَّانيَّة وصلواتِ تبجيلِ مريم العذراء بينما كانوا يمشون. عندما بلَغَ "لُوثر" قِمَّة الأدراج، تمتَمَ هذه الكلِمات: "مَن يَدري إذا ما كان كُلُّ هذا صائِبًا؟"." مَا كان "لُوثر" مُخيَّبَ الأمالِ تمامًا. ثمَّ تعاقبتْ أحداثُ سنةِ ١٥٥٧، ومن بَيْنها: لَوحةٌ لِـ "مايكل أنجلو" في كنيسة "سيستينا"، بَيْعُ صكوكِ العُفران بواسطة "تِيتزيل" (للتَّمكُّنِ من تسديدِ مدفوعات لَوحة "سيستينا"، من بَيْن أُمورٍ كثيرةٍ أُخرى)، والمُوَاجهة مع البابا "لِيو" العاشر. في الفترة الواقِعة ما بَيْن رحلةِ عام ١٥١٠ إلى روما وعام ١٥١٧، كان "لُوثر" يُحاضِرُ في المزامير ورسائلِ

٢٨٠ "سرول"، "الإمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦".

٢٨١ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦".

۲۸۲ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦.

٢٨٣ "مارتن لُوثر"، مُقتبَسٌ في "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦.

رومية وغلاطِيَّة والعبرانيِّين، ثمَّ في رسالةِ رومية مُجدَّدًا. يُلاحِظُ "آر. سي." ما يأتي: "كان تحضيرهُ لهذه المُحاضَرات تنظيميًّا ويعكِسُ تفكيرَهُ من جهة التَّبرير". ٢٨٤

يستشهِدُ "آر. سي." بهذه المجموعة المُوَسَّعة من "لُوثر" لِيُظهِرَ مقدارَ الصُّعوبة العظيمة التي اعترضَتْ رحلةَ "اكتشافِ" "لُوثر" للتَّبرير بالإمان:

"لقد تُقْتُ أن أفهم رسالة بولس الرسول إلى أهْلِ رومية ولم يعترِض الطَّريق سوى عبارة واحدة: 'عدالة الله'، لأنَّني حسبتُ أنَّها تعني تلك العدالة حيث إنَّ الله عادلٌ ويتعاملُ بعدْلٍ في مُعاقبة غير العادلين. كانت حالتي تلك الحالة، مع أنَّني راهِبٌ مُنزَّهٌ عن الخطأ. وقَفْتُ أمامَ الله بصفة خاطئٍ مُضطربٍ في الضَّمير، ولم تكُنْ لدَيَّ ثقةٌ أنَّ استحقاقي يمكِن أن يُرضيَه. لذلك، لم أُحِبَّ إلهًا غاضبًا عادلًا، بل كرهته وتذمَّرْتُ علَيْه. غير أنَّني تمسَّكْتُ بالعزيزِ بولس وكان لدَيَّ تَوقٌ لأن أعرفَ ما عناه".

"تفكَّرْتُ مَليًّا ليلًا ونهارًا إلى أن رأيتُ الرَّابِط بَيْن عدالةِ الله والجُملة القائلة إنَّ االْبَارَّ بِإِيمَانِهِ يَحْيَا اللهُ مَا أُدركْتُ أَنَّ عدالةَ الله هي ذلك البِرَّ الذي بالنَّعمة وبرحمة الله المُطلَقة، يُبرِّرنا بالإيمان. لذلك شَعَرتُ بنفسي تُولَدُ من جديدٍ وتعبرُ من الباب المُقتوح المُؤدِّي إلى الجنَّة. بدأ كُلُّ الكتاب المُقدَّس يأخذُ منحى له معنَّى جديد، وبينما كُنْتُ ماثِلًا أمامَ 'عدالةِ الله'، المفهوم الذي ملأني بالكراهية، أصبحَ الآن حُلُوًا على نحوٍ لا يُعبَّرُ عنه في محبَّةٍ أعظَم. أصبحَ هذا المقطع من رسالة بولس الرَّسُول عندى هو بوَّابةَ السَّماء". ٢٨٠

يُشيرُ "آر. سي." كيف أنَّ هذا الاكتشاف وطريق التَّفكير المُصلَح في ما خصَّ بِرَّ الله، وكيف في وُسعِ الإنسان أن يحصَلَ علَيْه، قد "ارتطمَ ارتطامًا مُباشرًا" بالكنيسة الكاثوليكيَّة. فمُمارسَةُ بَيْع صكوك الغُفران غير المسبوقة من قِبَلِ "تِيتزيل"، مُترافِقةً مع الرِّض الكامل والمُوافقة للبابا "ليو" العاشِر، كانت، كما كان يقول عُلماء النَّفس، المُشكِلة القائمة. لقد سمَّاها "آر. سي.": "بَيْعًا مُتجوِّلًا فظًّا". [ أم يكُنْ بَيْعُ صكوكِ الغُفران أقلَّ من بَيْعِ غُفرانٍ للخطايا. لم يستطِع "لُوثر" أن يقِ فَ مكتوفَ الأيدي مُتفرِّجًا على كنيستهِ وهي ترتكِبُ هذه الفظاعة اللَّاهوتيَّة، مُريدًا حصولَ جدَلِ الفظاعة اللَّاهوتيَّة، مُريدًا حصولَ جدَلِ

٢٨٤ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦.

٢٨٥ "مارتِن لُوثر"، مُقتبَسٌ في "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٦-٥٧.

٢٨٦ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٦٠.

مع اللَّاهوتيِّن في الكنيسة. فعلَّقَ الوثيقة على أبوابِ كنيسة "كاسيل" في "فيتِ نبرغ"، والتي كانـت على الأرجَح أكثرَ الأبـواب شُـهرةً في كُلِّ التَّاريخ.

تُقدِّمُ هذه الجُمَل، المُسطَّرة بكثافة من قِبَلِ "آر. سي."، فكرةَ "لُوثر" بأنَّ النَّاموس هو "المُؤدِّب" الذي يُشيرُ إلى المسيح. بِوَضْعِ هذه الفكرة على نحوٍ مصيريِّ، كما يفعل "لُوثر"، يجعلُنا النَّاموس يائِسين من جرًّاءِ عدَم مَقدِرتنا. لذلك، نحنُ نحتاج إلى بِرِّ "إكسترا نوس"، خارجٍ عنَّا (نحن البشَر). يُشدِّدُ هذا، مُجدَّدًا، على ضَرورة عقيدة الإسناد، أو الاحتساب. لقد كان "لُوثر" الإسناديُّ الأصليّ. ففي الرِّسالة البابويَّة المُدينة لِـ "لُوثر"، سمَّى البابا "ليو" العاشِر "لُوثر" اخنزيرًا بَرِّيًّا"، يدوسُ برِجلَيْه الإنجيلَ ويُهدِّدُ الكنيسة. فيا لسُخرية القدَر! أُدِينَ "لُوثر" من قِبَل الكنيسة للتَّبشير بالإنجيل.

تدرَّجَ كُلُّ ذلك إلى مُوَاجَهةٍ في "فورمز"، بتاريخ ١٦ أبريل/نيسان، حيث ظهرَ "لُوثر" للمرَّة الأولى. طُلِبَ إلَيْه أن يُنكِرَ كُتُبَه ويشجبَ علنَّا تعليمَهُ. كان قد تمنَّى "لُوثر" حصولَ مُناظرةٍ جدَليَّةٍ، لكنْ بدلَ ذلك كان تحت المُحاكَمة. طلبَ مُتَّسَعًا من الوقتِ للتَّفكير في

٢٨٧ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٦١.

<sup>7</sup>۸۸ "مارتِـن لُوثـر"، "الرَّسـائِلُ الثَّلاث" (فيلادلفيـا: مطبعـة "فورتـرِس"، ١٩٦٠)، ص. ٢٨٢، اسـتخدام نُسـخة "آر. سى." الخاصَّـة.

الموضوع. فأُعطِيَ يومًا واحِدًا. يُكمِلُ "آر. سي." القِصَّةَ من حيث انتهَتْ هُنا، بكلِهاتهِ: "في تلكَ الأُمسِيَة، وهو مُنفرِدٌ في غُرفتهِ، سكبَ 'لُوثر' قلبَهُ في الصَّلاة. تُظهِرُ صلاتهُ نفَسَ رَجُلٍ مذعورٍ ساجدٍ أمامَ إلههِ، باحثٍ بِشِدَّة عن الضَّمان والشَّجاعة لِفِعل الصَّواب. لقد كانت تلك كأنَّها جَثْسَيماني الخاصَّة بِلُوثر". أَمَّا يُضيفُ "آر. سي.": "جاءَ 'لُوثر' إلى 'فورمز' بخَوفٍ وارتجاف. كانت هُناك صلابةٌ وشجاعةٌ بِكُلِّ تأكيد. لكنَّها كانت شجاعةً مطلوبةً في خِضَمُّ ذلك الخوف الخارِق الذي لوَّعَ الإنسانَ وعذَّبَهُ". "ألقد أُعجِبَ "آر. سي." بِ "لُوثر"، وحارَ من مزيج الخوف والشَّجاعة فيه. لقد تاقَ لأن يرى فيه ذلك نفسه.

حلَّ اليومُ الثَّاني، في ١٧ أبريل/نيسان، ١٥٢١. سُئِلَ "لُوثر" سؤالًا وحيدًا: "هل تُنكِر؟" ("ريفوكو' باللَّاتينيَّة"). لقد تردَّد صدى هذه الكلِمة في الكثيرِ من مُحاضَراتِ "آر. سي." وعِظاتِ من أعماقِ صَوته. لذلك السُّؤال الوحيد، قدَّمَ "لُوثر" خطابَهُ الشَّهير:

"ما دمتم جلالتكم وسيادتكم تبحثون عن جوابٍ بسيط، فسأُعطيكم واحِدًا دون مُوَارَبة. ما لَمْ أكُن مُقتنِعًا بالأسفار المُقدَّسة أو بأيِّ سببٍ منطقيًّ، ذلك لأنَّني لا أثِقُ لا بالباباواتِ ولا بالمجامع، لأنَّهم أخطأوا غالِبًا وناقضوا أنفُسَهُم ما لَمْ أكُن هكذا مُقتنِعًا، ليس في وُسعي ولا يُمكِنُني أن أُنكِرَ أيَّ شيءٍ، لأنَّه ليس صحيحًا ولا آمِنًا أن أتصرَّف خلافَ ضميري. فليُساعدني الله. آمين". '''

تنتهي ترجماتٌ أُخرى بهذه الكلِمات:

"هُنا أُقِفُ. ليس في وُسعي أن أقومَ بشيءٍ آخَر. فلْيُساعدني الله. آمين".٢٩٢

تتذكّرُ "فيستا" بوضوح شديد الوقت الذي قادَتْ فيه مع "آر. سي." رحلةَ دراسةٍ في "ليجونير" عَبْرُ ألمانيا في أيَّام "لُوثر". ففي "فورمز"، ذهبَتِ المجموعة إلى المكان الذي أُقِيمت فيه المُحاكمة في عام ١٥٢١. البناءُ لم يعُدْ قاعًا، إلَّا أنَّ لَوحةً على الأرض تُحيي ذِكرى المكان. تقدَّمَ "آر. سي." ومن الذَّاكرة كرَّرَ الخطاب. كانت إحدى اللَّحظات حيث لاحَظَ كُلُّ مَن كان حاضِرًا، الأهمِّيَّة الكاملة للمكان والزَّمان في القرن السَّادس عشَر وفي القرن العشرين أيضًا، حيث تقدَّم "آر. سي." في مُناسباتٍ كثيرةٍ وفي حالاتٍ عدَّة للدِّفاع عن الإنجيل الذي

٢٨٩ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٣.

٢٩٠ "سرول"، "الإمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٢.

٢٩١ "سبرول"، "الإيمانُ وحدَهُ"، ص. ٥٥-٥٥.

۲۹۲ انظُـرْ "غـوردون راب"، "رحلـةُ 'لُوثـر' إلى بلاطِ مَجمَـع 'فورمـز' الكَـنَسيِّ" (نيويـورك: "هاربـر آنـد راو"، ۱۹۲٤)، ص. ۹۲-۹۷.

لا يُساوَم. لم يكُن "لُوثر" مُجرَّدَ شخصيَّةٍ تاريخيَّة عند "آر. سي."، بـل كان أُستاذً، مثَلُهُ مثَلَ الدُّكتور "غريغوري" أو الدُّكتور "جيرستنِر". لقد كان صديقًا مثَلَ "جيم بويس" أو "جون ماك آرثر". أَحَبَّ "آر. سي." "لُوثر"، "الخنزيرَ البَرِّيُّ"، وهـو قـدَّرَ تقديرًا خاصًًا كيف أنَّ المُحاكمة في "فورمز" لم تستطِع أن تُركِّعَهُ. كما يَلْحَظُ "آر. سي.": "لقد كان الخنزيرُ البَرِّيُّ طليقًا، وليس هُنـك شيءٌ استطاع أن يُوقِفَهُ في عُقْر داره"." "

#### "جنيف" الجديدة

أدركَ "آر. سي." مـدى التَّرجُّح الـذي شـكَّلهُ مَنهجُ التَّدبيريَّة، أو القدَريَّة، ليكونَ آسرًا لكنيسـة القرن العشرين، وكيف أنَّهُ انتشرَ أيضًا بسُرعة. وكما تطلَّعَ إلى ذلك، لاحظَ أنَّ من بَثْن العوامل التي سبَّبَتْ سُرعةَ الانتشار واتِّساعه، كان "العاملُ الأوَّل والرَّئيسيُّ" كتابَ "سكوفيلد" التَّفسيريُّ للكتاب المُقدَّس. ٢٩٠ لقد دفعَ هذا الأمر "آر. سي." إلى إدراك أنَّ درسًا للكتاب المُقدَّس سيكون أداةً استراتيجيَّة في نَشْر الإيمان المُصلَح، "في المُساعدة على التَّأثير في النَّاس في تعليمهم الأساسيّ". ٢٩٥ بينما كان كتابُ "سكوفيلد" التَّفسيريُّ للكتاب المُقدَّس المُحفِّز، فهو لم يكُن المثال. من جهة المثال، تطلَّعَ "آر. سي." مُجدَّدًا إلى المُصلِحين، وفي هذه المرَّة ألقي نظرةً على "جِنيف" الكالفنيَّة. بينما نزَحَ اللَّاجئون البريطانيُّون والاسكتلنديُّون بكثافةِ إلى "جنيف" إبَّان حُكْم "ماري الدَّمويَّة" (١٥٥٨-١٥٥٨)، شجَّعَهم "كالفِن" على إيجادِ بعض العمل والصِّناعة بينما كانوا في المنفى. بدأً عددٌ من الباحثين العملَ على ترجمة جديدة للكتاب المُقدَّس. سيصيرُ هذا الكتاب المُقدَّس رائدًا لسبَبَيْن: أَوَّلًا، كانت هذه التَّرجمة، الكتابَ المُقدَّس الأوَّل من نوعه بالإنكليزيَّة والذي يستخدمُ تقسيمًا للأعداد أو الآيات الكتابيَّة. لقد استخدمَ الـ "ستيفانوس غريك تيكست" (١٥٤٦)، تقسيمًا للآيات الكتابيَّة، لكنْ لم يكُن لـدى أيِّ كتـاب مُقدَّسِ آخَر بالإنكليزيَّة مثل هذه التَّقسـيمات. ثانيًّا، كانت لدى دراسةِ "جنيف" للكتاب المُقدَّس حواشي في أسفَل الصَّفحة، وكانت أحيانًا تحتلُّ حَيِّرًا ما على الجوانب. كانت هذه كتاباتُ مُلاحظاتِ للدِّراسة.

كانت دراسةُ "جِنيف" للكتاب المُقدَّس عمليًا، الدِّراسةَ الأُولى للكتاب المُقدَّس. نُشِرَ العهد الجديد في عام ١٥٥٧، والكتاب المُقدَّس كاملًا في عام ١٥٦٠. وعلى الرُّغم من أنَّه بالإنكليزيَّة وليس بالفرنسيَّة، فهو يُسمَّى: "كتابُ 'جِنيف' المُقدَّس"، على شَرَفِ مدينةِ الإصلاح

٢٩٣ "راب"، "رحلةُ 'لُوثر' إلى بلاط مجمع 'فورمز' الكَنَسيّ"، ص. ٦٤.

٢٩٤ "آر. سي. سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الذِّكرى السَّنويَّة الخامسة للجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة"، ٢٠١٥.

٢٩٥ "آر. سي. سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الذِّكري السَّنويَّة الخامسة".

حيث عمِلَ أُولِئِكَ الباحثون الإنكليز. كانت هذه التَّجمة، الكتابَ المُقدَّس للمُحافِظين التَّطهُّريِّين، أي المُتزمِّتين، والكتاب المُقدَّس المُفَضَّل ولكن ليس الحصريَّ لِـ "شيكسبير". لقد كان الكتابَ المُقدَّس للسائحين المسيحيِّين والمُحافِظين في "نيو إنغلند". كان أكثرَ رواجًا، لبعضِ العقودِ على الأقلِّ، من ترجمة الملِك "جيمس" لعام ١٦٦١. كان لدَيْه تأثيرٌ ما.

جمَّعَ "آر. سي." معًا مجموعةً رائعةً من الكُتُب النَّادرة؛ من بَيْنها نُسخةُ عام ١٦٠٩ لكتابِ "جِنيف" المُقدَّس. في سنة ١٩٩٥، خدمَ "آر. سي." بصِفةِ المُحرِّر العامِّ للكتاب المُقدَّس الدِّراسيِّ الجديد لِـ "جِنيف"، في نُسخة الملِك "جيمس" الجديدة، التي نُشِرتْ بواسطة "توماس نيلسون". كانت لدى الكتاب المقدَّس الدِّراسيِّ الجديد لِـ "جِنيف" مُلاحظاتٌ مُكثَّفةٌ، مُقدِّماتٌ طويلةٌ للأسفار والكُتُبِ المُقدَّسة، إضافةً إلى عددٍ مهمٍّ من المقالات اللَّاهوتيَّة القصيرة، حيث إنَّ الكثير منها كُتِبَتْ بِقلَم "جي. أي. باكِر". خُطَّتِ المُلاحظاتُ بأقلامِ باحثين كتابيين مُصلِحين حقيقيِّين من الجامعات والمعاهِد والكُلِّيَّات اللَّاهوتيَّة المُصلَحة. خدمَ كُلُّ من "جيمس بويس"، و"إدموند كلاوني"، "روجر نيكول" و"باكِر" مُحرِّرين مُشارِكين.

خلالَ العام التَّالِي، ١٩٩٦، أصدَرَ "آر. سي." كتابَيْن خُصِّصًا للفئة الشَّابَّة، وهُما: "قضايا ختاميَّة" و"اختيارُ دِيني". صَوَّرَ أيضًا سلاسِلَ تعليميَّة، مُوَجَّهة أيضًا إلى الشباب، لِتُرافِقَ الكُتُب. فهي ركَّزت على موضوعاتِ في الدِّفاعيَّات والعقيدة والإنجيل.

# عطاءُ "آر. سي " للتَّقليد المسيحيّ

بالعَودة إلى عام ١٩٧٣، والتَّوسُّعِ حتَّى ثانينيًات القرن العشرين، كان "آر. سي." في خِضَمُ مركزيَّة الجدَلِ بشأن العِصْمة، ومعونة الآخَرين، كان يقودُ المُهِمَّة. لقد اتَّبَعَتِ الـ"أي. سي. بي. أي." ووثيقة "شيكاغو" التَّقليدَ المُزمِن في رَبْطِ العِصْمة بالوحي. كأنَّ مَن يقول، انَّ الكتابَ المُقدَّس هو صحيحٌ ومُنزَّهٌ عن الخطأ لأنَّهُ كلِمة الله. في عام ١٩٨٤، أصدرَ "آر. سي." كتابَهُ: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" في عِلْم الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة، والكلِمةُ "التَّقليديَّة" في عِلْم الدِّفاعيَّات التَّقليديَّة، هِي مرجِعٌ لِكُلِّ من الحُجَجِ التَّقليديَّة لوجودِ الله، وإلى التَّقليد اللَّهوقيِّ الكلاسيكيّ. يرتبِطُ السُمُ "آر. سي." على نحوٍ لا يُحَلُّ أو ينفصِل بالموقِف الوثيق الصِّلة بالدِّفاعيَّات التَّقليديَّة، كَمَن يقول إنَّ "آر. سي." احتلَّ مكانتَه ضِمْنَ حلقةٍ طويلةٍ من اللَّهوتيِّين التَّقليديِّين، تضمُّ "أُغسطينوس"، و"أنسْلِم من كانتربري"، و"الأكوينيّ"، و"لُوثر"، و"كالفِن"، و"تورِّيتن"، و"الواردز"، و"هودج"، و"وُورفيلد".

إذا توانى الله وتلكَّأ، واستمرَّ تاريخُ الكنيسة، فإنَّ كتابَ "آر. سي." الذي يُحتمَلُ أن يحتلَّ الصَّدارة بَيْن الكُتُب والنُّصُوصِ الكلاسيكيَّة لتاريخ الكنيسة، هـو: "قداسةُ الله"، الذي يعود

إلى عام ١٩٨٢. كما أُظهِرَ سابقًا في الفصْلِ السَّابع، أطلقَ ذلك الكتاب سلسلةً مُكتمِلة من الكُتُبِ عن عقيدةِ الله. لَوْ كان هُناكَ أمرٌ واحِدٌ فقط في وُسع "آر. سي." أن يُعلِّمَهُ للنَّاس بشأن مَن يكون الله، فسيكونُ أنَّ الله قُدُّوسٌ.

لأنَّ الله قُدُّوسٌ، ونحنُ لسنا كذلك، نحنُ نحتاج إلى بِرِّ يكونُ "إكسترا نوس"، أي خارجًا عنَّا (نحن البشَر). نحنُ نحتاجُ إلى البِرِّ لبديلٍ مقبولٍ، ليس فقط لِمَن يتحمَّل كأسَ غضَبِ الله ، بل لِمَن يُؤمِّنُ المقياسَ الكامل لبِرِّ الله الطَّاهر. ذلك ما رآهُ "آر. سي." قابِعًا على المِحَكِّ في سياقِ جدالات تسعينيَّات القرن العشرين، كانت الأبرزُ من بَيْنها وثيقةُ، "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا". إنَّ "آر. سي." مُترابِطٌ بصورةٍ تناسُبيَّة في موضُوعَيِ الـ "سولا" الخمسة للإصلاح والعِصْمة، كما أنَّه تناسبيُّ أيضًا مع الدِّفاعيَّات الكلاسيكيَّة والأَلوهيَّة التَّقليديَّة، وأيضًا في إضاءته النَّبِّرة على موضوع قداسة الله.

تحومُ جميعُ هذه التَّأْكيدات والعطاءات من جهة الكنيسة والتَّقليد المسيحيِّ حولَ ذلك السُّؤال المُلحِّ الذي دفعَ "آر. سي." لأن يؤلِّ فَ كُلَّ هذه الكُّتُب، ويتكلَّمَ في جميع هذه المُّؤَمَّرات، ويُسجِّلَ كُلَّ هذه السَّلاسِل التَّعليميَّة: يحتاجُ النَّاس، في الكنيسة وفي المُجتمع، لأنْ يعرفوا مَن يكون الله.

يُنهي "رولاند باينتون" هذه السِّيرة الذَّاتيَّة الماجستيريَّة المُتَّسِمة بالأُبَّهة لِـ "لُوثر" بترابُطِ الـ "سولاس" مع شخصِ الله. في هذا الصَّده، يكتبُ "باينتون" الآتي:

"إِنَّ إِلهَ 'لُوشر'، كَمَا إِلهُ موسَى، كَانَ الْإِلهَ الذي يسكنُ السَّحابِ ويركبُ على جناحَيِ الرِّيح. عِنْدَ انتهارهِ، ترتجِفُ الأرض، والنَّاسُ أمامهُ كنُقطةٍ في دَلْوٍ. إِنَّهُ إِلهُ الجلالِ والقُوَّة، غامِضٌ، مَهوبٌ، مُدمِّرٌ، آكِلٌ في غضَبِه. لكنَّ هذا المُخيفَ بالكامل هو الرَّحومُ بالكامل. 'كَمَا يَتَرَأَفُ الْأَبُ عَلَى الْبَنِينَ يَتَرَأَفُ الرَّبُّ...' (مزمور ١٣:١٠٣). لكن، كيف نُدركُ ذلك؟ في المسيح، وفي المسيح وحدَهُ". ٢٩٦

إضافةً إلى هذه العطاءات اللَّاهوتيَّة، هُنالِكَ أيضًا العطاءاتُ الوثيقة بالمُؤسَّسات التي أَسَّسَها وترأَّسَها "آر. سي.". بالتأكيد، الأبرَزُ من بَيْنها هو هَيئةُ خدماتِ "ليجونير"، التي سمِّيَتْ واعتُمِدتْ في ١ أُغسطس/آب، ١٩٧١. لكن، بينها اقتربَتِ الألفيَّةُ الثَّانية من نهايتها، كان "آر. سي." مُنخرطًا في تأسيس مُؤسَّستَيْن إضافيَّتَيْن، كنيسة وجامعة.

۲۹٦ "رولانــد باینتــون"، "هُنــا أقِــفُ: حیــاهُ 'مارتِــن لُوثــر"" (نیویــورك: مطبعــهُ "أبینغتون-كوكســبیري"، ۱۹۵۰)، ص. ۲۸۵-۲۸۸.

# الفصلُ التَّاسع

# مكانٌ مُقدَّسٌ، زمانٌ مُقدَّسٌ

"ثمَّ في عام ١٩٩٧، فعلَ الله أمرًا لم أكُن أتوقَّعهُ بتاتًا". "آر. سي. سبرول"

خلالَ الأيَّام الأخيرة من مارِس/آذار، ١٩٩٦، سافَرَ "آر. سي." و"فيستا" عائِدَيْن إلى "ليجونير" للحضورِ خدمة جنازة "جون جيرستنِر". تُوفِّ "جيرستنِر" في ٢٤ مارِس/آذار عن عُمْرٍ ناهـزَ الواحِدَ والتَّمانين. بعْدَ أربعةِ أيَّام، عُقِدتْ الخدمة في الكنيسة المَشيخيَّة في "بايونير"، في "ليجونير"، بنسلفانيا. كان "ديفيد كينيون" الرَّاعي آنذاك، وهو شقيقُ "وِين كينيون"، الذي استُخدِمت حالةُ رسامتهِ لتكونَ واسِطةٍ لِ "آر. سي." لِنَقْلِ خبراتهِ إلى الـ "ي. سي. أي.". اشتَكَ "ديفيد" و"وِين" في الخدمة، كما "ديفيد وليَمز". كان "وليَمز" قد ذهبَ إلى كُلِّيَة اللَّهوت في بيتسبرغ ليصيرَ خاومًا. لم يكُنْ مُتجدِّدًا إلى حين لقائهِ أُستاذَه، الدُّكتور "جيرستنِر"، الذي "جيرستنِر" "حَبْلَ السَّلامة" في سنواتهِ الثَّلاث في كُلِّيَّة اللَّهوت في بيتسبرغ ذاتِ المَيْمنة "جيرستنِر" "حَبْلَ السَّلامة" في سنواتهِ الثَّلاث في كُلِّيَّة اللَّهوت في بيتسبرغ ذاتِ المَيْمنة السَّداقات التي كانت لي ها تشابُهاتهما، واختلافاتُهما أيضًا. هدَرَ "آر. سي." موضِعًا الصَّداقات التي كانت لدَيْهما تشابُهاتهما، واختلافاتُهما أنَّ "إدواردز" يستأهِلُ أن "جيرستنِر" بصورة أكبَر. كان كِلاهُما تواقيْن وحنُونَيْن. اعتقدَ كِلاهُما أنَّ "إدواردز" يستأهِلُ أن "عيرستنِر" بصورة أكبَر. كان كِلاهُما تواقيْن وحنُونَيْن. اعتقدَ كِلاهُما أنَّ "إدواردز" يستأهِلُ أن يُقرَأً، ويُعطى التَّقديرَ الذي يستَحقُّه. شهِدَ كِلاهُما، من قربٍ وعلى نحوٍ شخصيًّ، الازدواجيَّة والتَّهديَّة اللَّتَيْن للتَّعرُريَّة. جاهَدَ كِلاهُما للصفاظِ على طهارةِ الكنيسة ونقائها وعلى عبادتها. والتَهديءَة اللَّتَيْن للتَّعرُريَّة. جاهَدَ كِلاهُما للصفاظِ على طهارةِ الكنيسة ونقائها وعلى عبادتها.

كان كِلاهُما مُلتزِمَيْن التَّعليمَ اللَّاهوتيّ. لقد أَحَبَّ كِلاهُما الكنيسة المَحَلِّيَّة و"الكنيسة الجامعة المُقدَّسة"، بحسب كلِمات القانون الرَّسُوليّ.

بينما في وادي "ليجونير" - يا لهُ من مكانٍ! كان ذلك الوادي لِيُحافِظَ على كِلَيْهما - كانا معًا في الكنيسة المَشيخيَّة في "بايونير". تخيَّلوا لَو قُدِّرَ لكُم أن تعظوا أمامَ "آر. سي."، فقط لتكتشِفوا أنَّه، عندما تشيحونَ بأعيُنكم عنه، يمكن أن تلتقي نظراتكم عندها نظرات "جيرستنر".

عندما غادرَ آلُ "سبرول" إلى فلوريدا، انضمُّوا إلى الكنيسة المَشيخيَّة في "أُورانجوُود". في سنةِ ١٩٩١، كانوا جزءًا من مجموعةٍ غرسَتْ مَشيخيَّة القدِّيس بولس ("بي. سي. أي.") في "وينتِر بارك"، فلوريدا. كتبَ "آر. سي." مسرحيَّةً للكنيسة الجديدة، سمَّاها: "مَسرحيَّة القدِّيس بولس". كعادته بِخَطٍ يدويًّ مُوجَزٍ وواضِح على ورقةٍ صفراء اللَّون، كتبَ المَسرحيَّة من خمسة أدوارٍ كاملةٍ، مع إرشاداتٍ للمسرَح. كان بولس ولوقا البطلَيْن الرَّئيسيَّيْن، إلى جانبِ شخصيًّات المَسرحية الدَّاعمين. تبدأُ المَسرحيَّة بِلوقا يستذكِرُ الرِّحلة التي كان قد خرجَ فيها مع بولس في مدينة أفسس. وتنتهي بِبولس وهو يكتبُ رسالتهُ الثَّانية إلى تيموثاوس. تُسدَلُ السِّتارة على مَشهدِ بولس، بينها يُترُكُ لوقا واقِفًا على خشَبةِ المَسرَح لتردادِ هذه الكلمات:

"كُنتُ برفقتهِ في ذلك اليوم. بعْدَ ذلك، سُرعان ما أعدَمَ الإمبراطور 'نيرون' بولس بِقطْعِ رأسِهِ بِحَدِّ السَّيْف. اليوم، الرَّسُول بولس هو مُكلَّلٌ بتاج البِرِّ، التَّاج الذي سيُعطى بالتَّأكيد لجميع الذين يُحِبُّون ظُهوره. 'أَمَّا الْبَارُ فَبالْإِهَان يَحْيَا".

[تَخْفُتُ أَضواء المكان. يخرجُ لوقا. تعودُ الأضواءُ مُجدَّدًا].٢٩٧

في ذلك الوقت الذي كتبَ فيه مَسرحيَّةً، كان "آر. سي." يظهرُ أمام حاضِرين قلائِل من أجلِ حلقاتهِ التَّعليميَّة، حيث إنَّه كان يُعلِّمُ عادةً ثماني مرَّاتٍ في الأُسبوع. أصبحَتْ هذه الحلقات لاحقًا حلقاتٍ في سلسلةٍ تعليميَّة أُنتِجَتْها "ليجونير"، وفي برنامج البَثُ الإذاعيّ، الحلقات لاحقًا حلقاتٍ في سلسلةٍ تعليميَّة أُنتِجَتْها "ليجونير"، وفي برنامج البَثُ الإذاعيّ، "تجديدُ الذِّهن" فريدًا. كان "آر. سي." ليس فقط كالفنيَّا وإصلاحيًّا، وهو تكلَّم عن "أرسطو" و"الأكوينيّ"، كما أنَّه استخدمَ النَّا المبتددمَ النَّا المبتددمَ النَّا على لَوحٍ طبشوريً فعليً. حتَّى إنَّه طَوَّر خطًا ممهورًا بإمضاءٍ حرَكيًّ مَوصُوفِ. فكُنتَ تراهُ بثقةٍ يُنقَّطُ بعض الأحرُفِ،

٢٩٧ "آر. سي. سبرول"، "مَسرحيَّةُ القدِّيس بولس"، وثيقةٌ غير منشورة، ١٩٩٤.

بينما يُسطِّرُ أُخرى أو يشطبها. وكان بتأكيدٍ يُنهي جُملتهُ بنقطةٍ واضِحةٍ جدًّا. وكانت هُناك أوقاتٌ، كعاصِفةٍ مُثلى، عندما كانت تظهرُ أمامَهُ بعض هذه الأحرُف، كان يتلاعَبُ بأشكالها وَفقًا لعادتهِ. يمكنك أن تستمِعَ إلى صَوتِ النُّقطة أو الخَطِّ المائل، ثمَّ النُّقطة مُجدَّدًا. كان هذا الأُسلوبُ في خَطِّ يدهِ الماسِكة للطَّبشورة، يتركُ أثرًا ذا إشارةٍ واضحة.

فما كان يقولـهُ "آر. سي."، كيـفَ كان يقولـهُ ويُـعبِّر عنـهُ، وكيـف كان يكتبـهُ على اللَّـوح بالطَّبشـورة، بـدا مُختلِفًا ببسـاطةٍ.

#### غارش الكنيسة

بهدَفِ المُساعدة، كان هُناكُ حُضورٌ مُباشِر لنحو ثلاثين شخصًا في استديو التَّسجيل. كانت هُناك أيضًا مِنضدةٌ مع بعض المُلاحظات التي لم يرمقها حتَّى ولا بنظرة واحدة. وكانت هُناك أيضًا السَّبُورة، أو لَوحُ الطَّبشور الآنِف الذُّكْر. كان "آر. سي." يقضي وقتًا طويلًا في الاستديو. لقد كان يُنتِجُ سلاسِلَ تعليميَّة تُبَثُّ عَبْرَ أثير إذاعة برنامج "تجديدُ الدِّهن"، وتُنتَجُ في هيئةِ سَلاسِلَ تعليميَّة مع كُثُبٍ دراسيَّة إرشاديَّة. في عام ١٩٩٧، أصدرَتْ "ليجونير" السلسلة الطموحة "من التُّرابِ إلى المجد". باحتواء هذه السلسلة على سَبْع وخمسين مُحاضَرة، تُقدِّمُ "مساحةً بانوراميَّةً من الحقِّ الكتابيَّ". لقد اعتقدَ "آر. سي." أنها السِّلسلة الأهمُّ التي أنتجَتْها "ليجونير". فهي تُبحِرُ في صفحاتِ الكتاب المُقدّس، التَّراب، في الخليقةِ الأصليَّة، إلى التَّغيير والتَّمجيد في السَّموات الجديدة والأرضِ الجديدة. وهي تتناوَلُ سِفْرَ التَّكوين إلى سِفْرِ الرُّويا وجميع النَّقاطِ بَيْنهما. كما يقولُ "آر. سي." ففي السُّطور الأخيرة من سلسلةِ السَّبع والخمسين مُحاضَرةٌ بعنوان: "من التُّرابِ إلى المجد، تكمنُ مُجمَلُ القِصَّة". يُقدِّمُ "آر. سي." هذه السَّلسلة بطريقةٍ ما، حتَّى إنَّ السَّامِعَ أو المُشاهِدَ يستطيع أن يربط معًا كُلَّ حلقاتِ دراما الفداء بالصُّورة الأوسَع. يستطيع السَّامِعُ أو المُشاهِدُ أن يري كيف أنَّ الأسفارَ دراما الفداء بالصُّورة الأوسَع. يستطيع السَّامِعُ أو المُشاهِدُ أن يري كيف أنَّ الأسفارَ والسَّتَي للكتاب المُقدَّس تندمِجُ معًا بتناسُق.

كان بعضُ هـ وُلاءِ الحاضِرين زُوَّارًا مُعتادين في منزلِ "سبرول" لدراسةِ الكتاب المُقدَّس. أرادَتْ مجموعةٌ من العائلات من ضِمْنِ العاضِرين أن تبدأً كنيسة. فاقتربوا من "آر. سي." طالِبينَ إلَيْه أن يكونَ راعيًا. يتذكَّرُ قَولَهُ لهُم: "لدَيَّ عـملي النَّهـاريِّ". ٢٩٨ وكان بالفعـلِ عملًا نهاريًّا ذا شأنٍ. بينما كان لـدى "ليجـونير" رؤسـاء ومُديـرون وإداريُّون مُختلِفـون على مرِّ

٢٩٨ "مُذكِّراتُ سبرول"، الحلقةُ العاشرة، سُجِّلتْ في عام ٢٠١٥، خدماتُ "ليجونير"، سانفورد، فلوريدا.

السِّنين، كان "آر. سي." يخدِمُ بصِفتهِ رئيسًا في ذلك الحين، في عام ١٩٩٧، وكان، بالتأكيد المُعلِّم الرَّئيسيِّ. أصَرَّتِ المجموعة، وكتبوا رسالةً إلى "آر. سي."، تقول ما يأتي:

"نحنُ، المُوَقِّعين أدناه، إلى جانبِ اثنتَيْ عشَرةَ عائلة، نبحثُ بشأنِ تأسيسِ كنيسةٍ في الجزء الشِّماليِّ الغربيِّ من مدينة أُورلاندو، تكون أمينةً لاعترافِ إيمان 'وستمنستر' واللَّاهوت المُصلَح. إنَّنا نبغي تأكيدَ العبادة المُتمحوِرة حولَ الله، والتَّعليم الكتابيِّ الحيويّ، وفرَحَ الشَّركة المسيحيَّة".

"واضعينَ في هذه النُّقاط المميَّزة، نحنُ مُقتنِعون أنَّك الرَّجُلُ الأنسَبُ لتسلُّم موقِع الرَّاعي الواعِظ الرَّئيسيِّ. بعْدَ الكثير من الصَّلاة والمَشورة. ها إنَّنا نُصدِرُ إلَيْك دعوةً لتسلُّم ذلك المنصب".

لقد وقَّعَ الرِّسالة "غاي ريزُّو"، و"ديفيد باكمان"، و"تشاك تُوفي" و"والتر كير". وكما أشاروا في رسالتهم، كانت كنيسة القدِّيس أندراوس و"آر. سي." مُناسِبَيْن بِشِدَّة. قَبِلَ "آر. سي." العَرْضَ وأخذَ الموقِع.

بالعَودةِ بالذَّاكرة إلى هذه اللَّحظة بعْدَ سنواتٍ عدَّة، قالَ عنها "آر. سي." كلِماتٍ بهذه الطَّريقة: "آنذاك، في عام ١٩٩٧، فعلَ الله شيئًا لم أكُنْ أتوقَّعهُ: لقد وضَعَني في موقع الوعْظ أُسبوعيًّا بصفةِ قائدٍ لجماعةٍ من شعبهِ - كنيسة القدِّيس أندراوس في سانفورد، فلوريدا". "ثُا

لاحَظَ "آر. سي." قائلًا: "عندما دعاني الله لأتفرَّغَ للخدمة المسيحيَّة، فهو دعاني إلى الأكاديميَّة". " خدَمَ شَعْبَ الله من وراء المنبَر في مُعظَم الأحيان. ثمَّ دعاهُ الله لِيقِف وراءَ المنبَر أُسبوعيًّا. هذا الأمرُ، أدخَلَ البهجة في قلبِهِ، وغدا مَدعاةً للسُّرورِ له. شَهِدَ ذاتَ مَرَّة: "تعوَّدْتُ أن أُحِبَّ المُهمَّة للرَّاعي المحلِّيّ". " أصبحَ "آر. سي. "غارسَ كنيسة.

اجتمَعَتْ كنيسةُ القدِّيس أندراوس أَوَّلًا في استِديو التَّسجيل. حسبَها "آر. سي." كنيسةً صغيرة، وتوَقَّعَ لها أن تبقى صغيرة. لقد أشارَتْ "فيستا" إلى أنَّ كنيسة القدِّيس أندراوس هي مُسمَّاةٌ على اسْمِ أندراوس الرَّسُول - وليس من مَلعَبِ "سانت أندروز" الأُسطوريُّ للغُولف في اسكتلندا. مع أنَّه ليس بارزًا مثل سائرِ الرُّسُل، شَرحتْ "فيستا" عن السَّبب وراء

<sup>7</sup>٩٩ "آر. سي. سبرول"، "رسالةُ رومية: تعليقٌ تفسيريٌّ لكنيسة القدِّيس أندراوس" ("ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٩)، ص. ١١.

٣٠٠ "سبرول"، "رسالةُ رومية"، ص. ١١.

٣٠١ "سبرول"، "رسالةُ رومية"، ص. ١١.

اختيارِ اسْمهِ: "كان أندراوس داهًا يأتي بالنَّاس إلى المسيح. لهذا السَّببِ أَرَدْنا تسمِيَتها على السَّمِ القدِّيس أندراوس". أنَّ أندراوس بأخيهِ، بطرس، إلى المسيح، ومن بَيْن جميع التَّلاميذ، اقترَبَ الفتى الحاملِ لِأرغِفةِ الشَّعير وللسَّمكتَيْن، إلى أندراوس.

تضمَّنَ الاستديو حاضِرينَ في الكنيسة لِمَدَدِ شَهْرٍ من الزَّمان. ثمَّ كانوا يجتمعون في مَسرَح. تاليًا، قُدُمتْ إلَيْهم مساحةٌ كبيرةٌ من مدرسةٍ خاصَّة في سانفورد. استمرُّوا هُناك لِعَامَيْن. اعتقدَ الزُّوَّار أنَّهُم لاحَظوا أَحَدًا ما في الجَوقة، وقد كانت "فيستا". كانت سعيدةً بتزيمها كما كان "آر. سي." في وعْظِه. بتزايُدِ أعدادهم خارجَ نطاق اتِّساع مدرسة "بايج"، اشترَوا قطعةَ أرضٍ قريبةٍ من بوليفار "أُورانج" في سانفورد، فلوريدا، حيث إنَّهم حفَروا الأرضَ، وبدأوا بالبناءِ وافتتحوهُ في عام ٢٠٠١. من الخارج، يُرى مبنًى بخصائِصَ معماريَّة كالأقواس والأعمِدة. وفي الدَّاخل، سَقْفٌ خشبيُّ مَطليُّ، وأعمِدة تتَّصِلُ بناتئةٍ وسَطيَّة مُطِلَّة على نافذةٍ زُجاجيَّةٍ ورديَّةِ اللَّون. تُضِيفُ الثُّريَّاتُ المُدلَّلَ رونقًا إلى جمالِ الهيكلِ القُوطيُّ على نافذةٍ زُجاجيَّةٍ ورديَّةِ اللَّون. تُضِيفُ الثُّريَّاتُ المُدلَّلَ رونقًا إلى المُسيح بواسطة جاره، القديم. سُرعان ما تزايدت أعدادهم أيضًا أكثر ممًّا يتَّسِعُ لهم ذلك المَقدِس، ممَّا جعلهم يعقيمون خدمتَيْن مُنفصِلتَيْن. أَحَدُ الأعضاء، واسْمهُ "جاك" إلى الكنيسة وساعَد في تقديم الحلوى يُ ساعة الشَّركة. جعَلتْ كنيسة القدِّيس أندراوس عادَتها منذُ الأيَّام الباكرة أن تُقدِّم في ساعة الشَّركة. جعَلتْ كنيسة القدِّيس أندراوس عادَتها منذُ الأيَّام الباكرة أن تُقدِّم القوى القهوة والشَّاي والحلُوى في وقتِ الشَّركة الفاصلِ بَيْن الخدمتَيْن. بالتأكيد، كانوا يُقدِّمون كعكاتٍ مكسُوَّةٍ بالشُّ وكولاتة.

حتًى مع خِدمتَيْن مُنفصِلتَيْن، ازدادتْ أعدادهم لِتتخطَّى سِعةَ الكنيسة والمباني التَّابِعة لها. لقد علِموا من سُلطاتِ مُقاطعة "سيمينول"، بعد أن تقدَّموا إليهم بطلبِ للتوسُّع، أنَّهم وصَلوا إلى الحَدِّ الأقصى للمساحة الأرضيَّة المُغلَقة لِعِقارِ موقعهم. وهكذا للتوسُّع، أنَّهم وصَلوا إلى الحَدِّ الأقصى للمساحة الأرضيَّة المُغلَقة لِعِقارِ موقعهم. وهكذا لأثناء، على الجانبِ الآخَر من بوليفار "أورانج"، الذي يحِدُّ شارع "وايسايد"، أُتيحَ عِقارٌ قريب. كان لدَيْه مَسكَنان في أرضَيْن مُتلاصِقتَيْن. أصبحَ الجزءُ غير المُطوَّر من الأرض موقعَ كنيسةِ القدِّيس أندراوس، في حين تحوَّلَ البَيْتُ الإسبانيّ- الشَّرق أوسَطيّ الذي شُيدَ على كنيسةِ القدِّيس أندراوس، في حين تحوَّلَ البَيْتُ الإسبانيّ- الشَّرق أوسَطيّ الذي شُيدَ على المَعلن في الإداريَّة لخدماتِ "ليجونير". كذلك الأمر، خدمَ مَبنَيان مُلحَقان بصفةِ مَقرَّيْن للعاملين في "ليجونير". كُلُّ ما كان يجب فِعلُهُ الآن هو تشيدُ بناء خاصً بالكنيسة.

٣٠٢ "ستيفن نيكيلس" مع "فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٥ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٨.

٣٠٣ "مُذكَّراتُ 'سبرول'"، الحلقةُ العاشرة.

# أبوابٌ من السِّنديان تحتَ قَوسٍ قُوطيِّ قديم

شُيُدت كاتدرائيَّةٌ من كومةٍ من التُّاب والرَّمْلِ في وسط فلوريدا. كان لدَيْها بُرجٌ وجرَسٌ مُرتفِع، مع مجموعةٍ من الأجراسِ الأُخرى. كان لدَيْها أيضًا رواقٌ للمَشي بنمَطٍ قُوطيً كاتدرائيًّ وللحماية من أمطار فلوريدا. كانت تزدانُ بنقوشٍ وأقواسٍ وأعمدة. وكانت لدَيْها أيضًا دعامةٌ خارجيَّة وقُبُّةٌ مُرتفعة. أمَّا الأبوابُ الخارجيَّة، فكانت مصنوعةً من خشَبِ السِّنديان ومُتمركزةً تحتَ القَوس القُوطيِّ القديم. كُتِبتْ جُملةٌ أُخِذت من الصَّفحات الأُولى لكتابِ "قداسةُ الله"، تقول: "البابُ مصنوعٌ من خشَبِ السِّنديان الأصيل مع قَوسٍ اللَّولى لكتابِ "قداسةُ الله"، تقول: "البابُ مصنوعٌ من خضَبِ السِّنديان الأصيل مع قَوسٍ قديم"، بينما يتذكِّرُ "آر. سي." رحلتهُ في مُنتَصَفِ اللَّيل ودخولهُ قاعةَ العبادة التَّابعة لجامعة "وستمنستر". '' مُناكَ أيضًا الرواقُ، مع نوافِذَ زُجاجيَّة مُلوَّنة على الحائط الغربيّ. تُجذَبُ عيناكَ في الحال إلى صندوقٍ كبيرٍ يحتوي على دَرْجٍ معروضِ للكتاب المقدَّس. بِعُمْرٍ ناهزَ تقريبًا الأربع مئة عام، نصُّهُ مكتوبٌ بخَطُّ اليدِ على نحو حِرْقً دقيق، مفتوحٌ على سِفْر الخروج الأصحاح العشرين، الوصايا العشْر. كان الدَّرُجُ هديَّةً مُقدَّمةً إلى "آر. سي." من أجلِ الكنيسة، لكنَّهُم احتاجوا إلى مكانٍ مُناسِبٍ لِعَرضه. قبْلَ ذلك، كان موضوعًا في صندوقٍ الكنيسة، لكنَّهُم احتاجوا إلى مكانٍ مُناسِبٍ لِعَرضه. قبْلَ ذلك، كان موضوعًا في صندوقٍ تحتَ سرير "سبرول". كانت لدَيْه مُلاحظةٌ مخطوطةٌ تُحذُّرُ السَّارقين أنَّه ليست لدَيْه أمية مادِّ مَا ماولوا سرقته.

إِنَّ الكتابَ كما ذكَرنا، مفتوحٌ إلى سِفْر الخروج ٢٠ عن قصد. يقعُ المدخَلُ إلى الجانبِ الغربيِّ عن قصْدٍ. بإمكانك المُلاحظة سريعًا أَنَّ كُلَّ شيءٍ تقريبًا في البناء مقصودٌ. أُبقِيَ على الرُواقِ مُعتِمًا في أثناء الخدمات، ويجِبُ أَن تَحُرَ من هُناك بحسبَ الأُصول. ثمَّ تجيء إلى المقدِس. تقِفُ الأعمِدة على الجانِبَيْن من جزء الكنيسة الرَّئيسيِّ حيث المُصَلُّون، مُدعَمة بممرًاتٍ وأقواسٍ، تتصدَّرها شُرفةٌ فوق ممشَّى جانبيّ، وفوقها مَنْوَرٌ. على هيئة مُصَلَّبٍ، تُجذَبُ عيناك نحو وسط القاعة إلى مِنبَرٍ خشبيٍّ كبير، ثمَّ إلى الزُّجاج المُلُوَّن فوقه، الذي يمتدُّ عاليًا نحو السَّقف الشَّاهق. ويا لَروعة المنظرِ عندما تنسابُ الأضواءُ الصَّباحيَّة من خلالِ الزُّجاج المُلوَّن! أخيرًا، ومن نهايةِ الرِّواق تعبرُ باتِّجاه النُّور الذي في القاعة الرَّئيسيَّة؛ ابوست تينيبراس لاكس" (بعْدَ الظُّلمة، نور). يستوقِفُ كُلُّ هذا الزوَّار، ليتمكَّنوا من استيعابِهِ وفهم تفاصيلِه.

لدى جناحَيِ الكنيسة الشماليِّ والجنوبيِّ نافذةٌ زُجاجيَّةٌ زهريَّة مُلوَّنة، واحِدةٌ مع عرشٍ والأُخرى مع تاج وصَولجان، مُثِّلُ جميعها مُلْكَ المسيح. لدى المحرابِ، ذلك الجزء النَّاتيَ

٣٠٤ "آر. سي. سبرول"، "قداسةُ الله" (١٩٨٥؛ أُعِيدتْ طباعته، "كارول ستريم، إلينوي: "تيندِل، ١٩٩٨)، ص. ٤.

النَّصْف دائريّ، الواقع على الجهة الشَّرقيَّة للحائط خلْفَ الجَوقة والمَسرَح، خمسةُ شبابيكَ زُجاجيَّة مُلوَّنة. يقِفُ بولس في الوسَط، مُحاطًا على جانبَيْه كِلَيْهِما بِ متَّى ومرقُس ولوقا ويوحنًا. هُنالِكَ أَيضًا الأَرغن ذو الأنابيب. أمَّا الأرضيَّة فقرميديَّة وحجَريَّة. للمِنبَرِ الخشبيِّ الكبير أدراجٌ بِلَولبٍ بسيطٍ في الخلفيَّة لِصُعودِ القَسِّيس.

كُلُّ شيءٍ يتعلَّقُ بالمبنى المادِّيِّ لكنيسةِ القدِّيس أندراوس، هُوَ قُوطيُّ الطَّابِع من القرون الوُسطى، ما عدا أمرَيْن: مِنبَرٌ ظاهِرٌ بدلَ مذبحٍ ظاهرٍ. وفي وسطِ المِنبَرِ "زهرة الوُدر" منقوشةٌ، وهي الاستثناءُ الثاني. كانت هذه علامةُ "لُوثر". يُحكِن إيجادها أيضًا على الإطارات المنحوتة المُحيطة بأنابيب الأُرغن الموجودة فوق جدران الجوقة. إنَّ كنيسة القدِّيس أندراوس هي مكانُ التقاءِ القُوطيَّة للعُصور الوُسطى ولاهوتِ الإصلاح وتعليمهِ. لقد أُذهِلَ "آر. سي." نفسُهُ بالمكان في كُلِّ يوم أحَد. كان يقول: "لا أُصدَّقُ أنَّ الله فعلَ ذلك".

ذَاتَ مرَّةٍ، قَالَ "آر. سي."، بطريقةٍ ظريفةٍ غير جادَّة: "هُناكَ أَمْاطٌ معماريَّة مُتعدِّدة غير قُوطيَّة، لكنَّني لستُ أدري لماذا".

كُتِبَ على شارةِ الكنيسة: "كنيسة القدِّيس أندراوس، جماعةٌ مُصلَحة". تُقرأُ مُلاحظةٌ على موقِع الكنيسة الإلكترونيّ، كالآتي:

"أُسِّسَتْ كنيسة القدِّيس أندراوس في عام ١٩٩٧، بصفةِ جماعةٍ مُستقلَّةٍ في التَّقليد المُصلَح. بذلك، تكونُ الكنيسة غير مُنضَوية تحتَ ظلِّ أيَّةِ طائفة مُحدَّدة. أي يُحكِن القَولُ إنَّنا لسنا ضِمْنَ طائفةٍ مُعيَّنة أو مجموعةٍ كنَسيَّة ما. على العكسِ من ذلك، كنيسة القديس أندراوس هي جماعةٌ مُستقلَّةٌ على أساسِ رغبتنا في البقاء راسِخين في التَّقليد المُصلَح دون تأثير السُّلطة الطَّائفيَّة. لكن رُعاتنا وخُدَّامَنا هُم قساوسةٌ مرسومون في الكنيسة المَشيخيَّة في أميركا (بي. سي. أي.)".

كانت لدى "آر. سي." صِفتهُ الرَّاعويَّة من الـ "بي. سي. أي." طَوالَ الوقت الذي كان يرعى فيه كنيسةً مُستقلَّة. لم يكُنْ ذلك قرارهُ تحديدًا؛ فالمجموعةُ التي أرادَتْ أن تبتَدِئَ الكنيسة والتي أقنعَتْ "آر. سي." (بالمُلاطَفة) بأن يكونَ راعيها، اجتمعَتْ مع مُمثَّلين عن المَشيَخة. شَعَرتْ تلك المجموعة بأنَّ المُمثِّلين، في ذلك الحين، كانوا أقلَ اهتمامًا بالموقِف الإيمانيُّ والعقائديُّ وأكثرَ اهتمامًا برؤيتها وخُطَّتها العمليَّة. لقد استَوقفهم ذلك بالفعل، وبلَّغوا "آر. سي." بذلك. في الختام، قرَّروا ألَّا ينضمُّوا إلى الـ "بي. سي. أي."، بل البقاء مُستقلِّين. حتَّى مع قاعةٍ كبيرةٍ للكنيسة، أُضِيفتْ خدمةٌ ثانية لاستيعاب الجماعة البقاء مُستقلِّين. حتَّى مع قاعةٍ كبيرةٍ للكنيسة، أُضِيفتْ خدمةٌ ثانية لاستيعاب الجماعة

المُتزايدة. عِنْدَ سؤال "آر. سي." عن سبب وجودِ أعدادٍ كبيرةٍ من النَّاس تأتي إلى كنيسةِ القَّريس أندراوس، أجابَ قائلًا: "أعتقِدُ أنَّ واحِدًا من الأُمور الأساسيَّة هو أنَّ لدَيْنا خدمةَ عبادةٍ تقليديَّة، تُحارِبُ في مواجَهةِ تدفُّقِ العبادة العصريَّة التي أصبحت النَّمَطَ الطَّبيعيِّ، بنسَبٍ مُتفاوتة، في يومنا هذا. لدَيْنا طَقْسُ عبادةٍ تقليديَّة والكثيرون من النَّاس يُجذَبون إلى هذا الطَّابع في عبادتنا". "٢٠٥

# العتَبَةُ- عتبةُ الحَدِّ الأدني

على غلافِ المَنشورة الأُسبوعيَّة لكنيسة القدِّيس أندراوس، كُتِبَتْ هذه الكلِمات: "نحنُ نجتازُ عتبةَ الحَدُّ الأدنى للعَلمانيَّة إلى المُقدَّس، من الاعتياديِّ إلى غير الاعتياديِّ، ومن الدُّنيويِّ إلى عبر الاعتياديِّ، ومن الدُّنيويِّ إلى القُدُّوس". إنَّ عبارةَ "عتبةِ الحَدِّ الأدنى"، أو كلِمةَ "العتبة المُدخل. فأنتَ تمرُّ فوقها لدُخولِ الجزءُ المعدنيُّ أو الخشَبيُّ أو أيَّة موادَّ أُخرى في أسفَلِ عتبةِ المُدخل. فأنتَ تمرُّ فوقها لدُخولِ مبنًى ما أو غُرفةٍ أو مساحةٍ ما. لدَيْها أيضًا معنًى عميقٌ آخَر، يُستخدَمُ في مُناسباتٍ مفصليَّة: "لقد وصَلنا العتبَة" (أي الحَدَّ الأدنى الفاصِل). فأن تتجاوزَ هذا النَّوع من الحَدِّ الأدنى، فهو يعني دُخولَ "مساحةٍ" جديدةٍ مُهِمَّة. يستخدِمُ "آر. سي." هذا المعنى الأخير بينما يكتبُ "قداسةُ الله": "نحن نبحثُ عن عتبةٍ ما، عن حَدِّ أدنى، يقودنا لأن نجتازَ فوق حدودِ الدُّنيويَّة إلى المُقدَّس". "تَّ يُتابِعُ قائلًا: "حتَّى ضِمْنَ أُطُرِ كَونٍ مُغلَقٍ، يبحثُ النَّاس عن مكانٍ ما يخدِمُ بوصفه نُقطةَ ولوجٍ إلى الفائق والأسمى. إنَّنا نشعرُ بفراغٍ مُؤلم يصرخُ عن مكانٍ ما يخدِمُ بوصفه نُقطةَ ولوجٍ إلى الفائق والأسمى. إنَّنا نشعرُ بفراغٍ مُؤلم يصرخُ لأن يُهلاً بالقُدُّوس. نحنُ نتوقُ إلى واحةِ القداسة". "" فالعُليقةُ المُشتعِلة لِمُوسَى، و"سُلَّمُ" يعقوب، وكُلُّ تلك المذابح التي أُقِيمت بواسطة كُلُّ هؤلاء القدِّيسين في العهدِ القديم، يعقوب، وكُلُّ تلك المذابح التي أُقِيمت بواسطة كُلُّ هؤلاء القدِّيسين في العهدِ القديم، عميعها أعتابٌ، أيْ حدودٌ دُنيا، وبوَّاباتٌ إلى المُقدَّس. ""

ثمَّ، يُحوِّلُ "آر. سي." اهتمامَهُ إلى عمارةِ الكنيسة وبنائها وهذا المفهوم الوثيق الصِّلة بِـ "العتبَة". فهو يتحدَّث بشأن الأنهاط المِعماريَّة للكنيسة التي هي عامِلة أو مُوَجَّهة من أجلِ راحة الحاضرين. هو يُحِسُّ بذلك. "ما يُفقَدُ أحيانًا في هذه الهندسيَّات الكَنَسيَّة العمليَّة، هُوَ الشُّعورُ العميق بـ "العتبَة'، أو 'الحَدِّ الأدنى". \*"

٣٠٥ "مُذكِّراتُ 'سبرول""، الحلقةُ العاشرة.

٣٠٦ "سرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤٩.

٣٠٧ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٣٤٩.

٣٠٨ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٤٩-٢٥٠.

٣٠٩ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٥٦.

لقد أشارَ "آر. سي." إلى أنَّ "أُوَّلَ الأشخاص الذين امتلأوا بالرُّوح القُدس كانوا حِرْفيًين وصُنَّاعًا مِمَّن بنَوا الخيمةَ وزيَّنوها ليتمكَّن الشَّعب من عبادةِ الله في جمال قداسته". "٢٠

يتكلَّمُ "آر. سي." عن كُلِّ هذا على أنَّه مساحةٌ مُقدَّسة. في سَطْرٍ جميلٍ بسيطٍ، يكتبُ ما يأتي: "كُلُّ حياةٍ منَّا موسومةٌ بمواقِعَ مُقدَّسة نعتزُّ بها ونُبقيها في ذاكِرتنا". هذه هي "الأماكن المُقدَّسة". هُناكَ أيضًا "وقتٌ مُقدَّسٌ". ""

كان كُلُّ من المكان والزَّمان أمرًا مهمًّا لِـ "آر. سي."، لِفَهمهِ الخاصِّ، وتحليلهِ للأوقات، وتحليلهِ للكنيسة والثَّقافة في المُجتمع. كان عمودهُ المنشور في مجلَّة "تايبِلتوك"، بعنوان: "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد"، مُوَجَّهًا بصورةٍ مُباشرةٍ إلى النَّظرة العالَميَّة العَلمانيَّة لمفهوم "هُنا والآن". فهو يربِطُ مفاهيم المكان والزِّمان بذلك الموضوع الآخر الأهمِّ عنده: القداسة. تِبْعًا لذلك، هو يختِمُ نصَّهُ الكلاسيكيَّ في كتابِ "قداسةُ الله" بِفصْلٍ عنوانهُ: "مكانٌ مُقدَّسٌ، تِبْعًا لذلك، هو يختِمُ المُقدَّسُ هو المَقدِس، أي الكنيسة، والزمان المُقدَّس هو يومُ الرَّب. يُلاحِظُ "آر. سي." أنَّ اللهُ أسَّسَ البداية اليومَ السَّابع، يومُ السَّبْت، حاسبًا إيَّاه يومًا مُقدَّسًا مُنف صِلًا. الجديرُ مُلاحظتهُ أنَّه ضمن الانصراف المُبرمَج سابقًا إلى كُلِّ الأُمور الدِّينيَّة، غداةَ الثَّورة الفرنسيَّة، حاولَتِ السُّلطات الحصولَ على أُسبوعٍ من عشَرةٍ أيَّام. كان هذا جَهْدًا لإزالةِ أثَرِ يومِ الرَّبِّ، وقد فشِلَ هذا الجَهْدُ فشَلًا ذريعًا. كما يلْحَظُ "آر. سي."، حتَّى أكثرَ النَّاس دُنيويَّةً وانغماسًا فيها، يُدركونَ الحاجة إلى فُرصةِ من جرَّاء رتابة الأُسبوع.

يُلاحِظُ "آر. سي." أيضًا بسعادةٍ أوفى الآتي: "يُوَقِّرُ المؤمنون الزمان المُقدَّس في سياقِ مفهوم العبادة"."

لقد خصَّصَ "آر. سي." عمودهُ "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد" الصَّادر في ديسمبر/كانون الأوَّل، ١٩٩١، لموضوع العبادة. فهو يبحثُ كيف يجِبُ علَيْنا أَن نُعَلَّمَ بواسطة العهد القديم أَمْاطًا لعبادتنا اليوم. ويُروِّجُ شكلًا وطَقْسًا، بينما في الوقتِ ذاته نكون مُدرِكين للرَّسميَّاتِ والطَّقسيَّة. إنَّه يُقابِلُ ذلك بالقول إنَّ الحلَّ ليس بتَرُكِ المظاهِر الخارجيَّة أو الشَّكل أو الطَّقس، بل بِـ "توصيلِ المضمون المَرْجوِّ إيصالُهُ، يجِبُ أَن يكونَ هُناك إرشادٌ مُستدامٌ لكي يتمكَّنَ النَّاس من استيعاب معناها". ثمَّ يختَبِمُ قائلًا:

٣١٠ "آر. سي. سبرول"، عِظـةٌ في إنجيـل لوقـا ١:٢١-٢٢، "دمـارُ أُورشـليم"، كنيســةُ القدِّيـس أنـدراوس، سـانفورد، فلوريـدا.

٣١١ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٥٨.

٣١٢ "سبرول"، "قداسةُ الله"، ص. ٢٦٢.

"نحتاجُ إلى إصلاح للعبادة، واكتشافٍ جديدٍ لمغزى الأشكال التَّقليديَّة. لا أستطيع أن أكونَ اعتياديًّا بشأنِ عبادة الله. فالله المجرَّدُ من التَّفوُّقِ السَّامي، ليس الله بتاتًا. هُناك شيءٌ ما يُدعى قُدُّوسًا. فالقُدُّوسُ مُقدَّسٌ. وهو غير اعتياديّ. قد لا يكون خَطُ العبادة مألوفًا. لكنَّهُ مُناسِبٌ (للمقام). فهو يُثيرُ الإعجاب التَّعبُّديّ، الذي هو جوهرُ العبادة الإلهيَّة التَّقويَّة". "17

بأهميًّةِ التَّشديد ذاتها على مبدأ القُدُّوس واختبارِ القُدُّوس إلى جانبِ الكنيسة وفيها، كان الأمرُ مُهِمًّا أيضًا لِـ "آر. سي." من جهة ضرورة أن يكونَ أُناسُ كنيسة القدِّيس أندراوس ودودين لُطفاء. لقد تذكَّرَ كيف أنَّ خادِمًا صديقًا له، عنْدَ قيامهِ بزيارة كنيسة القدِّيس أندراوس، قدَّمَ مُلاحظةً إلى "آر. سي." مفادُها أنَّها (أي العبادة) كانت رسميَّةً ودودةً". لقد جاهَدَ "آر. سي." للتَّغلُّبِ على الشُّعورِ بالبرودة التي تكونُ أحيانًا مُرتبِطة بعبادةٍ أكثرَ طقسيَّةً ورسميَّة. فشَرحَ على المنوال الآتي: "نُريدُ أن نكونَ حارِّين صَدوقين قدْرَ الإمكان، في حين أنَّنا نُحافِظ في الوقت ذاته على انعكاسٍ طَقسيًّ سام لنظرتنا عن الله". ""

يقتحِمُ القُدُّوسُ الدُّنيويَّ في مكانٍ مُقدَّسٍ وزمانٍ مُقدَّسٍ. إنَّ كنيسةَ القدِّيس أندراوس، المُّكرَّسة في عام ٢٠٠٩، هي مَظهرٌ للرُّؤية الموضوعة في الفصْلِ الأخير من كتابهِ التَّقليديِّ لِعام ١٩٨٥.

## "عِظْ باستخدام الدَّراما"

إِنَّ العبادة، بما فيها شكلُ المَقدِس- المكان- هِيَ مِيزةٌ لكنيسة القدِّيس أندراوس. وينطبقُ الأمر أيضًا على التَّركيز على الوعْظ، الذي هو قلْبُ الزمان المُقدَّس الذي يُقضَى في يومِ الرَّبِ. كان وعْظُ "آر. سي." في كنيسة القدِّيس أندراوس مثل وعْظِ "كالفِن" في كاتدرائيَّة "سانت بيير" في جنيف، أو مثل "أوثر" وهو يعِظُ في "مارين كيرش" في فيتِنبرغ، أو مثل "إدواردز" وهو يعِظُ في الكنيسة الأُولى، "نورثهامبتون"، في ماساتشوستس. يمكنك أن تقرأً "أسس الدين المسيحيّ" لِـ "كالفِن"، ويُكِنكَ أن تقرأ كتابَ "لُوثر"، "عبوديَّةُ الإرادة"، وأن تقرأ كتابَ "إدواردز"، "حُرِّيَّةُ الإرادة" (وسيقولُ "آر. سي.": "يجِبُ أن تقرأ تلكَ الكُتُب")، لكنْ إذا كُنتَ تُريد أن تسمعَهم وتراهم يُطبِّقون لاهوتهم- فاقرأ عظاتِهم.

٣١٣ "آر. سي. سبرول"، "العبادةُ: قِصَّـةُ صديـقَيْن"، مجلَّـة "تايبِلتـوك"، المُجلَّـدُ الخامـس عشَر، ديسـمبر/ كانـون الأوَّل، ص. ٦.

۳۱۶ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي. سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

بغرَضِ استخدامٍ ما في برنامج "أُوبِن بـووك بودكاست" (تدوينٌ صَويٌّ "أُوبِن بووك")، اختارَ "آر. سي." كتابَيْن وعظيَيْن من بَيْن عشَرة كُتُبٍ أو أكثر من مكتبتهِ الشَّخصيَّة قد اثَّرًا فيه، وهما لِـ "جون كالفِن" كالتَّالي: "عِظاتٌ في رسالة غلاطِيَّة" و"عِظاتٌ في رسالة أفسُس". لم يكُنْ مُجلَّدُ عِظاتِ رسالة غلاطِيَّة على أَرْفُ فِ مكتبتهِ بالفعل، بل كان فوق مكتبه. كان "آر. سي." يعِظُ من رسالة غلاطِيَّة في ذلك الحين ويستخدِمُ "كالفِن" بينما كان مكتبه. كان "آر. سي." يعِظُ من رسالة غلاطِيَّة في ذلك الحين ويستخدِمُ "كالفِن" بينما كان عَمرُ برسالة بولس في موضوع الحُرِّيَّة المسيحيَّة. في هذا الشَّأن، قالَ "آر. سي.": "لقد كان أعظمُ اللَّهوتيِّين في التَّاريخ رُعاةً وخُدَّامًا"؛ فهو سمَّى الدّارسين المُعتادين- "أُغسطينوس"، و"لُوثر"، و"كالفِن"، و"إدواردز"- مُضِيفًا: "كانوا أعظَمَ العباقرة في العالَم اللَّهويّ. كانوا جميعهم قساوسة. عندما كُنْتُ أُطالِعُ بشأنهم، لاحظْتُ أَنَّهم كانوا جميعًا باحثين من الطِّراز العالَميّ، لكنَهم كانوا أيضًا لاهوتيًين مُجاهِدين. لقد حمَلوا رسالتهم إلى النَّاس". "أَ

عنْدَ اقترابِ نهاية مَسيرةِ حياتهِ، سُئِلَ "آر. سي." ما الذي يُريد أن يكونهُ إذا ما عادَ مرَّةً أُخرى ليعيشَ حياتهُ مُجدَّدًا ويفعلَ شيئًا مُختلِفًا. فقال، إنَّه يُريد أن يكونَ لاعِبَ كُرةٍ. عندما كتبَ روايتهُ، مع ذلك، كانت الشَّخصيَّةُ الرَّئيسيَّة واعِظًا. لقد كان مُمكِنًا أن يكتُبَ عن نفسِهِ في سياقِ أيًّ من السِّيناريوهات. فاختارَ أن يكتُبَ عن حياتهِ ويُخصِّصُها للمِنبَر. كانت خدمةُ شَعْب اللهُ الكنيسة، قصْدَ "آر. سي." ورسالتَهُ الوحيدة في الحياة.

في عام ١٩٩٦، احتفلتْ خدماتُ "ليجونير" باليوبيل الفِضِّيّ. في عددِ أُغسطس/آب، احتفلتْ مجلَّةُ "تايبِلتوك" بالماضي وتطلَّعت قُدُمًا إلى ما سيأتي تاليًا، بنعمةِ الرَّبّ. كرَّسَ "آر. سي." عمودَهُ "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد" في ذلك العدد للإجابة عن السُّؤال: "لماذا 'ليجونير'؟". أخذَ "آر. سي." السُّؤال بمعنًى وثيقٍ بما هو الهدَف النَّهائيُّ لِـ "ليجونير"، الأمر الذي رآهُ "آر. سي." دامًا أنَّه "لِمُساعدةِ الكنيسة على تأمين المصادِر لشعبِها". "ا" يختِمُ عمودَهُ، قائلًا:

"توجَدُ [اليجونير] لِمُساعدة الكنيسة وخدمتها، وتكمنُ رسالتها في المُساعدة على تحضير القدِّيسين للخدمة. وأهدافنا الحاليَّة هي كالآتي: اللمُساعدة في توعِيَة

٣١٥ "آر. سي. سبرول" و"عِظاتُ 'كالفِن' في رسالتَيْ غلاطيـة وأفسُـس"، تدويـنٌ صَـوتيٌّ لِـ "أُوبِـن بـووك بودكاســت"، ٣٠ يونيو/حَزيــران، ٢٠١٧، الموســمُ الأوَّل، الحلقــةُ الرَّابعــة.

٣١٦ "آر. سي. سبرول"، "لماذا 'ليجونير'؟"، مجلَّة "تايبلتوك"، المُجَلَّدُ العشرون، أُوغسطس/آب ١٩٩٦، ص. ٧.

أكبرِ عددٍ مُمكِنٍ من النَّاس بشأنِ قداسةِ الله في كُلِّ ملئِها". لا يستطيع المرء أن يُوعَى دونِ أن يرى الكنيسة بوصفها جماعة الله المَدعوَّة إلى عبادتهِ وخدمتهِ وإطاعته. أن يُعبَدَ الله، فهذا يعني الانضمام إلى الجسد المُتَّحِد. أن يُخدَمَ ويُطاع شخصهُ، إنَّا في أن يُخدَمَ ويُطاع بواسطة خدمة كنيسته"."

كما أنَّ هـذا مِفصَليُّ وملحوظٌ بوضوحٍ بالنِّسبةِ إلى هـدفِ "ليجونير"، فهو يـأسرُ قصْدَ "آر. سي.". بالرُّغم مـن أنَّـه معـروفٌ لخدمتهِ المُعتبَرة خارجَ إطار الكنيسة، فقد اختبرَ موسِمًا مـن الفـرح الكبير بيـنما أمضى عشريـن سـنة (١٩٩٧-٢٠١٧) في خدمة كنيسةٍ محلِّيَّة، يرعـى الجماعـة ويعِـظ الكلِمـة في كنيسـة القدِّيس أنـدراوس. شـهِدَ "آر. سي." قـائلًا: "إنَّني شـاكرٌ للهِ أنَّـه حسِبَني أَهْلًا ومُناسِبًا في هـذه الخدمـةِ الجديـدة، خدمـة واعظٍ". "

في إحدى مُفكَّراتهِ الشَّخصيَّة من أوائل سبعينيَّات القرن العشرين، كتبَ لائحةً سماها: "مفاتيحُ الكنيسة للنَّهضةِ الرُّوحيَّة". كان المفتاح الأوَّل "الوعْظ"، الكلِمة التي سطَّرها مرَّتَيْن. ثمَّ أضاف: "... بطريقةِ الله". في أثناء خدمتهِ في كنيسة القدِّيس أندراوس، شدَّد على الوعْظ والكرازة.

منذُ بداية الوعْظِ هُناك، قرَّر "آر. سي." أنَّه سيعِظُ بالتفصيل الأسفارَ المُقدَّسة. استخدمَتِ الكنيسة الأُولى تعبيرَ "ليكتو كونتينيوا"، الذي يعني مُحاضَراتٍ أو تفسيراتٍ مُستمرَّة، في الإشارة إلى هذا النَّمَط في دراسة الكتاب المُقدَّس ووعْظِه. يُشيرُ "آر. سي." إلى الآتي: "هذه الطَّريقة من الوعْظ، آيةً بآيةٍ كلَّ الكتاب المُقدَّس (بدلَ اختيارِ عنوانٍ جديدٍ كُلِّ أُسبوع)، قد شُهِدَ لها على مرِّ تاريخ الكنيسة على أنَّها الأُسلوبُ الواحِدُ الذي يضَمن سماع المُؤمنين مَشورةَ الله الكاملة. لذلك، بدأتُ بوَعْظِ سلسلةٍ طويلةٍ من الرَّسائل في كنيسة القدِّيس أندراوس، وفي نهاية المطاف شقَقْتُ طريقي في الأسفار المقدَّسة". "١٦ كانت إحدى سلاسلهِ الباكرة في إنجيل يوحنًا، ثمَّ من أعمال الرُّسُل، وبعده رسالة رومية، ثمَّ إنجيل مرقُس، ثمَّ رسالة فيلبِّي، ثمَّ إنجيل متَّى، وبعد ذلك رسالتَي بطرس الأولى والثانية، ثمَّ مي فلطيَّة في سفرَى صموئيل الأوّل والثاني، ثمَّ إنجيل لوقا، ثمَّ رسالة أفسُس. بدأ بالوعْظ من غَلاطيَّة في سفرَى صموئيل الأوّل والثاني، ثمَّ إنجيل لوقا، ثمَّ رسالة أفسُس. بدأ بالوعْظ من غَلاطيَّة في سفرَى صموئيل الأوّل والثاني، ثمَّ إنجيل لوقا، ثمَّ رسالة أفسُس. بدأ بالوعْظ من غَلاطيَّة في

٣١٧ "آر. سي. سبرول"، "لماذا 'ليجونير'؟"، ص. ٧.

٣١٨ "آر. سي. سبرول"، "تجهيـدٌ للسِّلسـلة" في: "رسـالةُ روميـة: تعليـقٌ تفـسيريٌّ لكنيسـة القدِّيـس أنـدراوس" ("ويتـون"، إلينـوي: "كروسـواي"، ٢٠٠٩)، ص. ١١.

۱۹۳ "آر. سي. سبرول"، ""آر. سي. سبرول' عــن 'سلســلةُ تعليــقِ تفسيريَّــة لكنيســة القدِّيــس أنــدراوس""، "ليجــونير"، ۳۱ مــارِس/آذار، ۲۰۱۰، -rywww.ligonier.org/blog/rc-sproul-st-andrews expositional-commentary-series/.

عام ٢٠١٥. أخبرَ الجماعة أنَّه صلَّى أن يُعطيهِ الله القُدرة على إكمال السِّلسلة، وأضاف: "ثمَّ صلَّيْتُ لأن تكونَ سلسلةَ الوعْظ الأطوَل في رسالة غَلاطِيَّة".

نشَرَ "آر. سي." بعضًا من سلاسِل الوعْظ هذه في صورةِ سلسلةِ تعليقٍ تفسيريَّة لكنيسة القدِّيس أندراوس. نُشِرتِ المُجلَّدات في رسالة رومية وإنجيل يوحنًا في عام ٢٠٠٩، ومُجلَّد إنجيل متَّى في عام ٢٠٠٩. عندما سألَ بعضُ الوُعَّاظ "آر. سي."، ولا سيَّما المُبتدئين منهم، عن نصيحة في ما يعِظون به، كان يُجيبهم: "عِظوا الأسفارَ المُقدَّسة". ثمَّ أضافَ قائلًا: "تأكَّدوا من أنَّ جماعتكم تعرِفُ الأناجيل: ليس في وُسعكم ألَّا تُقدِّموا المزيدَ عن يسوع". ثمَّ، كان يُضِيفُ أيضًا قائلًا: "تيقَّنوا من أنَّ شعبكم رومانيّ (يعرف رسالة رومية)". لقد ذكَّرَ الرُّعاة أيضًا أنَّ "قُوَّة الكلِمة تراكُميَّة". "" يتطلَّبُ النُّموُ وقتًا، لكنْ عُرور الوقت، ستكون للوعظ بالكلمةِ تبعاتٌ ليست فقط آنيَّة، بل أيضًا بعيدةُ المدى.

في إحدى ليالي يناير/كانون الثَّاني الباردة نِسبةً إلى فلوريدا، في عام ٢٠١٤، أخبرَ "آر. سي." مجموعةً من الرُّعاة، كانت مُجتمِعة في كنيسة القدِّيس أندراوس لحلقةِ سؤالٍ وجواب في موضوع الوعْظ عايأي: "عندما تُحبَطُ عزيمتي، وبالفعلِ كذلك، أقولُ لنفسي إنَّها ليست مُهِمَّتي أن أَدين، بل مُهِمَّتي أن أعِظَ بالكلِمة، وأثِقَ بأنَّ الله سيُكرِمُ كلِمتهُ"."

في حين أنَّ "آر. سي." كان قد علَّمَ هذه الأسفار قبْلًا، أو علَّمَ أجزاءً منها، فاختبارُ الوعْظِ منها كان مُختلِفًا عن تعليمها. يشرحُ ذلك على النَّحْوِ الآتي: "عرَفْتُ أنّني كنتُ مسؤولًا، بوصفي واعظًا، عن تفسير كلِمة الله إلَيْهم بوضوح، ولِأُظهِرَ لهم كيف ينبغي أن يعيشوا حياتهم على أساسها". "" لقد صَوَّبَ على الفَهْمِ والتَّغيير عندما وعظَ، وهو كان يعِظُ النَّصَّ الكتابيّ. وشرَحَ قائلًا: "إنَّني ركَّرتُ على الفَهْمِ والتَّغيير عندما وعظَ، وهو كان يعِظُ النَّصُ الكتابيّ وشرَحَ قائلًا: "إنَّني ركَّرتُ على الموضوعات والأفكار التي كانت مُتضمَّنة في االصُّورة الأوسَع للأوسَع تناولتهُ". لقد التصَق بالنَّصُّ الكتابيِّ لأنَّه كلِمة الله، فلاحظَ الآتي: "أعتقِدُ أنَّ الله يستثمِرُ بقُوتِهِ أَنَّ الله يستثمِرُ بقُوتِهِ في الكتاب المُقدَّس. كُلُّ واحدٍ يبحثُ عن القُوَّة في البرنامج، في تقْنيَّةٍ مُعيَّنةٍ، في أيِّ شيءٍ وفي في الكتاب المُقدَّس. كُلُّ واحدٍ يبحثُ عن القُوَّة في البرنامج، في تقْنيَّةٍ مُعيَّنةٍ، في أيِّ شيءٍ وفي كُلُ شيءٍ ما عدا أين وضعها الله: في كلِمته". "" لقد عبَّرَ عن هذا بصورةٍ واضحةً في عِظَةٍ مُن رسالة رومية ١٤-١٤: "لأنَّ جهالة الكرازة هي الطَّريقة التي اختارها الله ليُخلِّص العالمَ من رسالة رومية ١٤-١٤: "لأنَّ جهالة الكرازة هي الطَّريقة التي اختارها الله ليُخلِّص العالمَ

٣٢٠ "آر. سي. سبرول"، "حلقـةُ سـؤالٍ وجـواب"، ٢٩ يناير/كانـون الثَّـاني، ٢٠١٤، كنيسـةُ القدِّيـس أنـدراوس، سـانفورد، فلوريـدا.

٣٢١ "سبرول"، "حلقةُ سؤالِ وجواب"، ٢٩ يناير/كانون الثَّاني، ٢٠١٤.

٣٢٢ "سبرول"، "'آر. سي. سبرول' عن 'سلسلةُ تعليقِ تفسيريَّة لكنيسة القدِّيس أندراوس'".

٣٢٣ "آر. سي. سبرول"، "الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة" (أُورلاندو، فلوريدا: "ريفورمايشن تراست"، ٢٠٠٩)، ص. ١٠١.

بها. لهذا السَّبب قال بولس الرسول إنَّه ليس مُستحِيًا. لقد أرادَ أن يعِظَ الإنجيلَ لأنَّه قُوَّةُ الله للخلاص". ٢٢٠

إِنَّ لَكُلُمَةِ اللهُ لِيس فقط قُوَّةٌ، بِل لَهَا أَيضًا دراما. هُنالِكَ ترابُطٌ بَيْن القُوَّة والدَّراما، والحدَث. في أثناءِ وعْظ "آر. سي." عن إنجيل متَّى ٢:٦١، لاحظَ أَنَّ الكلِمةَ اليونانيَّة المُستخدَمة للقوَّة هي 'دايناميس': "تشتقُّ من تلك الكلِمة، الكلِمة الإنكليزيَّة 'دَاينامايت'، ['دِيناميت' بالعربيَّة]. عندما تسمعُ الكلِمة (الكتاب المُقدَّس)، ويغرِسُها الرُّوح القُدس فيك، فهي تتفجَّرُ في نفسِكَ وروحِك [كالدِّيناميت]". "٢٥

إِنَّ الحقيقةَ القائلة إِنَّ كلِمةَ الله هي قُوَّةُ الله، ليسَتْ بعُذرٍ لخادمٍ ما ألَّا يبذلَ وقتًا وجَهْدًا في صَقْلِ حِرْفة الوعْظِ والتَّعليم. ففي معهدٍ أو كُلِّيَّةِ لاهوت، تُسمَّى المَادَّة "عِلْم الوعْظ". عندما درَّسَ "آر. سي." مادَّة عِلْم الوعْظ، جاهَدَ لإيصالِ نُقطتَيْن كانتا مُهِمَّتَيْن عندَه:

أُوَّلًا، لا تعِظْ من على الورقة. كان "آر. سي." أحياتًا يكتبُ مُخطَّطًا مُوجَزًا لإحدى العِظات. كان يأخذُ بطاقةً لا تتعدَّى قياسَ ٣×٥ ويقلِبها بالطُّول عنْدَ كتابةِ لائحةٍ من كلِماتٍ مُفرَدة أو عباراتٍ قصيرة. لقد كان هذا مُخطَّطَ رؤوسِ أقلامه. أحيانًا، كتبها وتركها إمَّا في غُرفة تغيير ملابس الرَّاعي، وإمَّا على الطَّاولة القريبة من كُرسيِّه على مِنصَّة المِنبَر. بالتأكيد، كان الأمرُ مُساعِدًا إذ كان لدَيْه ذهنُ كخزانةٍ ملآنةٍ بالملفَّاتِ، وهو عرفَ أين يُوجَدُ كُلُّ ملَفً، كما عرفَ ما كان في كُلِّ ورقةٍ. كان قد قرأ بشموليَّةٍ ودرسَ بِتعَمُّقٍ، مُنكَبًّا على النَّصُ الكتابيِّ في مَرجع كتابهِ الدِّراسيِّ لِـ "تومبسون تشين" المُهلهِل، وعلى نُسَخِ الكُتُبِ اللَّهوتيَّة التَّقليديَّة العظيمة المُسطَّرة والمُنجَّمة والتي تعجُّ بالحواشي. كان مُلِمًّا الكُتُبِ اللَّهوتيَّة التي لاحظها في النُّصوصِ الكتابيَّة التي علَّمَها ووعظَ عنها. لكن كان الوقتُ ما زالَ باكرًا في وعْظهِ الخاصِّ عندما تخلًى عن كتابةٍ عظتهِ، وكان سعيدًا أنَّه الوقتَ ما زالَ باكرًا في وعْظهِ الخاصِّ عندما تخلًى عن كتابةٍ عظتهِ، وكان سعيدًا أنَّه قامَ بذلك.

ثانيًا، هُنالِكَ أمرٌ آخَر كان يعني له وهو ما أخبَرَ به طلبته: "ابحثوا عن الدَّراما في النَّصُّ الكتابيّ، ثمَّ عِظوا الدَّراما. فالوعْظُ هو شكلٌ من أشكالِ الفَنِّ؛ الواسِطةُ أو الوسيلةُ هي الكلِمات؛ والحُجَّةُ لذلك هي الكتابُ المُقدَّس ذاتُه. إنَّ الكتابَ المُقدَّس حافلٌ بالدَّراما الجميلة والآسِرة والرَّائعة والمُقنِعة". لقد لاحظَ "آر. سي." أنَّ ربَّنا أخبَرَ القِصَصَ بانتظام.

٣٢٤ "سبرول"، "رسالةُ رومية"، ص. ٣٣.

٣٢٥ "آر. سي. سبرول"، "إنجيـلُ متَّـى: تعليـقٌ تفـسيريٌّ لكنيسـة القدِّيـس أنـدراوس" ("ويتـون"، إلينـوي: "كروسـواي"، ٢٠١٣)، ص. ١٧٦.

من أجل تحضير العِظة، قدَّمَ عمليَّتهُ الخاصَّة المُؤلَّفة من خَمْسِ خطواتٍ:

- ١. اقرأ واقرأ، ثمَّ اقرأ النَّص؛
- ٢. ابِحَثْ عن الدَّراما في النَّص؛
- ٣. فتِّشْ التَّفسيرات لإيجاد قضايا تحليليَّة أو جدَليَّة؛
  - فكّر فيها طوال الأسبوع؛ ثمّ،
    - ٥. عظْها.٣٢٦

إنَّ النُّقطةَ الخامسة مُهِمَّةٌ. كان "آر. سي." مُتكلِّمًا في الوقت الرَّاهِن، غيرَ "مُتقوقعٍ" بتاتًا؛ فهو كرَّرَ عِظاتهُ أحيانًا، لا سيَّما في مُؤتمراتٍ مُتعدِّدة. ففي أحيانِ كثيرة، طلبَ إلَيْه مُنظِّمو المُؤتمر أو الرُّعاة في الكنائس حيث اعتلى "آر. سي." المِنبَر، أن يعِظَ عن شخصيَّة عُزَّة، أو عن امتحان إبراهيم في تقديم إسحاق ذبيحةً، أو عن إشعياء ٦. لكنَّهُ كان بالكامل مُنغمِسًا في الكَ اللَّحظة التي وعظَ فيها. كانت جديدةً عليه، بِغَضِّ النَّظَر عن عددِ المرَّات التي كان قد وعَظها، أو عددِ المرَّات التي سرَدَ فيها قِصَّةَ "لُوثر" أو قِصَّةً شخصيَّة. إذ عندما وعَظَ، فهو وعَظَها.

أمًّا من جهة الخُطوات الأُخرى، فشَرحَ "آر. سي." الآتي: "تكمنُ عمليَّتي الطَّبيعيَّةُ في تحضير العِظة في التَّمَعُّن بالنَّصِّ، وفي الاطِّلاع علَيْه باليونانيَّة، وباللَّاتينيَّة أيضًا، ثمَّ استشارةُ أربعة إلى خمسة تعليقاتٍ تفسيريَّة لرؤية الفطنة التي يمكنُني الحصُول علَيْها من الآخَرين الذين درسوا النَّص". "٢٧ ثمَّ يُضِيفُ أنَّه إذا ما كان مُنخرِطًا في قضيَّةٍ شائكةٍ موجودةٍ في النَّصّ، فسيفحَصُ عشَرةَ تعليقاتِ على الأقلِّ.

عندما انتقلَ من الدِّراسة والتَّحضير إلى التَّقديم، كان "آر. سي." مُشجِّعًا للاقتضاب. كان دامًا مُقدِّرًا لِمبدأ "شَفرة أُوكَّام"، إذ لا ينبغي الإكثارُ من شيءٍ إذا لم تقتضِ الضَّرورة ذلك. لا يجدرُ بكَ زيادةُ المضامين. لقد استخلصَ الأفكار من تشكيلةٍ واسِعة من الأمثِلة، شمَلَتِ الفلاسِفة، والأفلامَ الكلاسيكيَّةَ القديمةَ وأحيانًا الجديدة، والأحداثَ التَّاريخيَّة، والإصلاحيِّن، والموسيقا، والاقتصاد، والأحداثَ الحاليَّة- برزَتْ جميعُ هذه في مواعِظِ "آر. سي.". هو الستخدمَ أيضًا الحِسَّ الفُكاهيّ، فقد افتتحَ عِظتهُ ذاتَ مرَّةٍ بِقُولِهِ إنَّه غيَّرَ النَّصَّ لأنَّه كان مطبوعًا في النَّشرة الإخباريَّة. لذا قالَ: "سألتُ الخُدَّام، ما يعني الرُّعاة المُشاركين في كنيسة القدِيس أندراوس بينها كانوا في غُرفة تغيير الملابس، إذا ما كانوا يعلمون لماذا سأُغيِّرُ النَّصَّ

٣٢٦ "سبرول"، "حلقةُ سؤالِ وجواب"، ٢٩ يناير/كانون الثَّاني، ٢٠١٤.

٣٢٧ "سبرول"، "الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة"، ص. ٩٧.

في هذا الصَّباح! فأجابوا: 'كلَّا'. فأجبتهم بِحِسِّ فُكاهيٍّ: 'لأنَّني أستطيعُ ذلك'". بينما وضَعَ مقدارًا قليلًا من مياهِ المعموديَّة على رأسِ "نُوحٍ"، ابْنِ حفيدهِ، بدأ نُوحٌ بالبُكاء. قدَّمَ "آر. سي." مُلاحظةً ساخِرة قائلًا: "نُوح، أنت من بَيْنَ جميع النَّاس يجِبُ ألَّا تخافَ من مياهٍ قليلةٍ". كانت المُلاحظةُ بالفعلِ نُكتةً مُحَبَّبة.

باستطاعةِ المُتكلِّمين أن يتحدَّثوا بموضوعٍ ما، لكنَّ المُتواصِلين يرتبطون بالحاضرين. لقد شَقَّ "آر. سي." طريقَه في وسطِ الحشود وارتبَطَ بالفرْد. باستماعِكَ إلى "آر. سي."، يُمكِنكَ أن تشعرَ بائنَّهُ كان يتكلَّمُ على نحوٍ شخصيًّ مُباشٍ إلَيْك، وقد أحسَسْتَ أنَّه كان يدعوكَ. لقد أرادَكَ أن تفعلَ شيئًا ما بشأنِ أيِّ أمرٍ كان بصددِ التَّكلُمِ عنهُ- أو، على الأصَحِّ، بشأنِ أيِّ أمرٍ كان النَّصُّ بصددِ التَّكلُمِ عنهُ- أو، على الأصَحِّ، بشأنِ أيِّ أمرٍ كان الكلِمة"، كان يُردِّد، "بل شَدِّد على الكلِمة". كان النَّصُّ بصددِ التَّكلُمِ عنهُ. "لا تُصغي إلى الكلِمة"، كان يُردِّد، "بل شَدِّد على الكلِمة". كان يحُضُّ قائلًا: "نحنُ مُخلَّصون لِنعملَ الأعمال الحسَنة. نحن يجِبُ ألَّا نهدرَ حياتنا ثانيةً واحدة". في عِظةٍ في أحَدِ الشَّعانين مأخوذةٍ من سِفرِ زكريًا ٩، "هُوذَا مَلِكُكِ"، تكلَّمَ "آر. سي." عن كثيرين ساعين وراءَ "مملكةٍ مُلطَّخةٍ، أو ممالِكَ انتهت إلى الصَّدأِ". ثمَّ يأتي ملِكُ، راكِبًا على جحشِ ابْن أتان، جالِبًا معَهُ السَّلام.

مِكنُه أن يُغيِّرَ معنى العبارة. لقد استوعبَ أنَّ الكلِمات لدَيها نغمةٌ مُميَّزة، ومعًا لدَيها لحنٌ، أو تناغُمٌ ما. كان مُتمرِّسًا في الإيقاع والملامح الحرَكيَّة. كان مُعتادًا أن يقول: "لقد قِيلَ إنَّه خطيَّة أن تُضجِرَ النَّاس من على المِنبَر". "٢٦ إنَّها كلِمةُ الله التي تجعل من الوعْظِ والتَّعليم دعوةً مُقدَّسةً سامية. كان "آر. سي." واعِظًا تواصُليًّا بحَقًّ.

## "أرجوكَ، يا الله، ليس <sup>ا</sup>جيم'''

من سنة ١٩٩٧ حتًى سنة ٢٠٠٠، كان "آر. سي." مشغولًا بالوعْظِ في كُلِّ يومِ أُحَدٍ في كنيسة القدِّيس أندراوس، وفي إنتاج سلسلةٍ تعليميَّةٍ لِبرنامج "تجديدُ الذِّهن"، ونَصِّ الكُتُبِ، فضلًا عن إدارة "ليجونير". كذلك الأمر، انتقلت والدة "فيستا" لِتُقيم معهم، وقد دبَّروا لها معينين لِرعايَتها. في ذلك الحين، اشترَوا منزِلًا ثانيًا إلى الجهةِ الشَّرقيَّة من بُحَيْرة "مونرو" في فلوريدا سمَّوهُ "المزرعة". أمَّنَ هذا المكان ملاذًا لِآلِ "سبرول" والحَفَدة لِلُّجوءِ إلَيْه. وقبْل وقوع أزمة العام ٢٠٠٠، أرادَ "آر. سي." أن يكون على استعداد. كانت المزرعة مُكتفِيَة، مع طاحونةٍ هوائيَّة، ودجاج، وحديقة، وبالتأكيد البُحَيْرة، ما عنى بالفعل أنَّ التَّماسيح كانت تتيهُ في المكان من وقتٍ إلى آخر.

٣٢٨ "نيكيلس" مع "سبرول"، مُقابلةُ شخصيَّةٌ، ٧ أبريل/نيسان، ٢٠١٧.

في ٢١ أبريل/نيسان، ٢٠٠٠، سمِعَ "جيم بويس" بتشخيصِ الأطبَّاء أنَّه مصابٌ بسرطانٍ مُنتشِرٍ في الكَبِد. ففي ثمانية أسابيع، كلَّفَهُ ذلك السَّرطان حياته؛ إذ تُوفِيُ في ١٥ يونيو/ حَزيران. أُجرِيَتْ مراسيمُ الجنازة في الأُسبوع التَّالي. تكلَّمَ "آر. سي." في خدمة الجنازة وقال: "لدَيْنا هُنا مُحارِبٌ شُجاع، جُنديُّ للكنيسة في جيلِنا". عندما وصلَ إلَى "آر. سي." تشخيصِ سرطان "جيم"، أمضى بعضَ الوقت في خَطِّ رسالةٍ إلى صديقهِ في ذلك الصَّباح. كتبَ الرِّسالة بخطًّ عريضٍ واضِح وسلَّمها إلى سكرتيرته، "مُورين باكمان"، لطباعتها. كان "بويس" صديقًا وزميلًا ورفيقَ السِّلاح. لقد علِمَ "آر. سي." أنَّ في وُسعه أن يعتمِدَ على "بويس". كانا قد التقيا بدايةً، كما يتذكَّرُ "آر. سي." في رسالتهِ، في عام ١٩٦٨ أو ١٩٦٩. كانت سنةُ ١٩٦٨ عامَ "بويس" الأوَّل في الكنيسة المَشيخيَّة العاشِرة. كانا معًا في "الخنادق" في المجلِس العالميُّ العصْمةِ الكتابيَّة، بما في ذلك خلال إجراءِ عمليَّةٍ مَسْحٍ شاملةٍ لبعض الشَّخصيَّات المُثيرة في المجلِس - وكانا في الخنادق في أثناء جدَليَّة "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا".

في ثَمَانينيَّات القرن العشرين وتِسعينيَّاته، غالِبًا ما لَعِبَ "آر. سي." شخصيَّة المحقِّق "كولومبو". كان في وُسعه تأديتها ببراعة. أمَّا "بويس"، فكان مُبتدئًا. لقد لُقُبا بِـ "أوسكار" و"فيلِكس" في العالَم المُصلَح.

احتفظَ "آر. سي." في مكتبهِ بِصُورةٍ فوتوغرافيَّة لِــ "بويس" مُتجهِِّم الوجْه وهـو يقِفُ على المِّنبَر الرَّصين في الكنيسـة المَشيخيَّة العـاشِرة بينما كان "آر. سي." يُقبِّلـهُ على خَدَّيْه، ولدَيْه سِمتهُ- تلـك الابتسـامة المميَّزة. لقـد شهِدا على ترَعـرُعِ أطفالـهما معًا، وكانـت زوجتاهُما، "فيسـتا" و"لينـدا"، صديقـتَيْن ومـا زالتـا – وكِلتاهُما أرملتـان الآن.

أُعِيدَ نَشْرُ الرِّسَالة التي كتبها "آر. سي." لِـ "بويس" بالكامل أدناه. ما دام كِلَا الجبَّارَيْن قد ماتا الآن، يبدو مُناسِبًا إطلاعُ العامَّة على مُحتوى هذه الرِّسَالة. فمُعظَمُ النَّاس يَرَون شخصيًّات المسرَح، ويَرَون الصَّداقات والأُلفة والمَودَّة الصَّادقة، لكنْ من بعيد. تُعطي هذه الرِّسَالة نظرةً ثاقبة من قُرْب، وفيها نفَسُ "آر. سي." ومَوَدَّته. هي لاهوتيَّةٌ بِعُمْق، وفيها لمستُّ من الفُكاهة في إشارة "آر. سي." إلى "دونالد غراي بارنهاوس"، الذي اعتلى المنبَر لِعقود خلَتْ قبْل "بويس".

عزيزي "جيم"،

أَتذكَّرُ اليـوم (لكـن ليس السَّنة) الـذي التقَيْتُكَ فيـه أُوَّلَ مـرَّة. كان صديقي "تيم كاوتـش" يرُورنـا في أُورلانـدو بيـنما كُنـتُ أعمـلُ في كُلِّيَّة اللَّاهـوت في "كونويل"، في "تيمبـل". كانـت السَّنة ١٩٦٨ أو ١٩٦٩. كان "تيـم" مُسـتفيضًا في إعلامنـا عن هذا

الصَّديق من "ستوني برووك" الذي كان الرَّاعي الجديد في الكنيسة المَشيخيَّة العاشِرة. ما من أمرٍ آخَر كان يُمكِن القيام به إلَّا أن يأخذنا إلى هُناك لِلقائك. أعتبِرُ ذلك النَّهار لحظةً تدبيريَّة من التَّلاقي الذي كان سيكون له وقْعٌ هائلٌ في حياتي. إنِّني مُوقِنٌ أنَّه في ذلك اليوم تعرَّفْتُ إلى هامَةٍ عظيمةٍ حقيقيَّة. لقد التقييْتُ رَجُلًا بطلًا في الأُمور المُختصَّة بالله، والذي كان عندي تشجيعٌ وإلهامٌ وقائدٌ ورَجُلَ دَولةٍ ومُحاربًا شَهْمًا.

إنَّني شاكرٌ جدًّا لله على وَهبهِ الكنيسة إيَّاك في زمننا. أعلَمُ أنَّك لا تُكافئُ للعطايا والمواهب التي منحَكَ إيَّاها. لكنَّني راقبْتُ ما قُمْتَ به بهذه الهِبات على مدى ثلاثين عامًا. لقد استخدمتها بالتزامٍ غير اعتياديّ، بشجاعةٍ باسِلة، وبشوق للحقِّ خافتِ لكنَّه قويُّ.

باستثناءِ تدخُّلٍ تدبيريًّ استثنائيِّ، أعلَمُ أنَّ... أيَّامك بَيْننا أصبحت معدودة. لا أتعجَّبُ من سماعِ أنَّك تستخدمها لإنهاءِ كتابٍ ما وكتابة التَّرانيم. بالتأكيد، كان ذلك ما كُنْتَ تقومُ به.

قُبَيْل مُغادرتك لنا، أُريدكَ أن تعرِف شيئًا مُؤكَّدًا: أنَّني واثِقٌ بأنَّك تعرِف أمرًا ما إلى حَدِّ ما - أنَّني أُحبُّك بِشِدَّة، "جيم". أُحبُّك بِعُمْقٍ، بعاطفة شخصيَّة. عندما سمِعْتُ عن مرَضِكَ، كأنَّ جبَّارًا حاقِدًا قبَضَ على قلبي وأرادَ أن يخطِف عياية. كُنتُ حائرًا وخائفًا. لذا صرختُ: "أرجوكَ يا الله، ليس 'جيم' ليس حيييي 'جيمي'، لا أستطيع تحَمُّلَ ذلك". لكنَّ تلكَ الصَّلاة، كما يعرِفُ كِلانا، هِي أنانيَّةُ بالكامل من جهتي. أمَّا الآن فصلاتي أن تُحمَلَ بسرعةٍ على أجنحة الملائكة إلى حَضرة يسوعَ - أن ترى نُورَ مُحيَّاه البادي، وهُسِكَ على على أجنحة الجمال البديع. أمليً أن تدخُلَ راحةً مَسكَنِكَ الأبديّ، مُنتشَلًا من اهتماماتِ المعال العالم - أن تسمَعهُ يقول: "تعالَ، يا مُبارِكَ أبي، رِثِ الملكوت المُعَدُ لك منذُ تأسيس العالَم". أشُكُ أيضًا، أنَّه عندما تراه، قد يبتسِمُ لك ويقول: "على كُلُّ حيال، 'جيم'، إنَّها كنيسةُ الدُّكتور 'بارنهاوس'!".

إذا لَم أَرَكَ قَبْلَ انطلاقكَ، فها أنا أُودِّعكَ. انتظرني هُناك. سأعملُ ما في وُسْعي لِستمرَّ عملُكَ هُنا- كُتُبكَ، وإلى ما هُنالِك. محبَّتي لِساليندا" والفتيات.

أُحبُّكَ،

<sup>&</sup>quot;آر. سي."

#### الكَمَان

في عام ٢٠٠١، نشَرت صحيفة "بيتسبرغ' تريبيون-ريفيو" قِصَّةً عن "الإصلاحيّ المشهور"، ذلك "اللَّاهويّ الحيويِّ" الذي "ابتداً كُلَّ ذلك في 'ستولزتاون'". وهُناك عمودٌ جانبيٌّ نُشِرَ إلى جانبِ مقالةٍ بعنوان: "تغلُّبُ 'سبرول' على الـ 'ستيلرز". يُسطِّرُ الكاتب ما يأتي: "عندما يُصغي البنسلفانيُّون الغربيُّون إلى عقائد مُعقَّدة كالاختيار المُسبَق، وموضُوعات كالدَّعوة الإلهيَّة، التي وُصِفتْ بخلفيَّة الـ 'ستيلرز'، ربًا يعتقدون أنَّهم وجدوا الدِّينَ الحقيقيّ". كان كاتبُ المقالة مُتأثِّرًا جدًّا حتَّى إنَّه أضافَ قائلًا: "هـوُ مُهيَّأٌ تقريبًا لِيُدافع في المُحاكمات كان كاتبُ المقالة مُتأثِّرًا جدًّا حتَّى إنَّه أضافَ قائلًا: "هـوُ مُهيَّأٌ تقريبًا لِيُدافع في المُحاكمات ومِحَنِ التَّعَدِّي [للظَّهير الرُّبعيً] 'كورديل ستيوارت' والـ 'ستيلرز'، كما في النُّقاط الخَمْس لِ كالفِن". هـذا هـو "آر. سي."، المُعلِّقُ الرِّياضيّ. أمَّا بالنَّسبةِ إلى "آر. سي."، "الإصلاحيُّ الذَّائع الصَّيت" و"اللَّهـوقيُّ الحيويّ"، تُعلِّقُ مقالةُ الصَّحيفة على فُكاهـةِ "آر. سي."، مُلاحظةً أنَّه يُخربِشُ كلِمةً لاتينيَّة على لَوح طَبشـورٍ، ثمَّ يتساءلُ قائلًا: "يُوربيديس؟ يقـولُ خيًاطي: 'يُوربيديس، يُومنايديس". ""

تُشيرُ المقالةُ إلى الذَّكاء الدِّفاعيّ لخدمةِ تعليم "آر. سي.": "لقد أُنجِزَ نجاحُ 'آر. سي.' بصورةٍ كبيرةٍ بواسطةٍ إخبارهِ النَّاس ما لا يُريدون سماعه. يعتنِقُ 'سبرول' عقائد كهذه مثل الخطيَّة الأصليَّة والفساد الكامل، التي تُواجه الفرديَّة الأميركيَّة وتشديد الثَّقافة العصْريَّة على الاعتداد بالنَّفس". "آ يُلاحِظُ "آر. سي." في كتابه: "النَّعمةُ المجهولة: جَوهرُ اللَّهوت المُصلَح"، المنشور في عام ١٩٩٧، ما يأتي: "اللَّهوتُ المُصلَح هو، أوَّلًا وقبْلَ كُلِّ شيءٍ، إلهيُّ المركز (محوريَّة الله) بدلًا من بشَريً المركز (محوريَّة الإنسان)". ثمَّ يُضيفُ بسرعةٍ ويقول: "هذه المركزيَّةُ حولَ الله لا تُقلِّلُ بتاتًا من قيمة البشر". يشرحُ "آر. سي." مُعقِّبًا: "لقد جادلْتُ أنَّ لِلَّهوتِ المُصلَح النَّظرة العُليا لله فإنَّنا نهتمُّ بشأنِ ذلك المخلوق على صُورتهِ ومثالهِ. يُحافِظُ اللَّهوتُ المُصلَح على نظرةٍ مُثلى في كرامة وقيمة البشَر".""

٣٢٩ "لي ولفيرتون"، "الإصلاحيُّ المشهور"، "تريبيون-ريفيو"، ٢ ديسمبر/كانون الثَّاني، ٢٠٠١.

٣٣٠ "لي ولفيرتون"، "الإصلاحيُّ المشهور".

٣٣١ "آر. سي. سبرول"، "النِّعمةُ المجهولة: جَوهـرُ اللَّاهـوت المُصلَح" ("غرانـد رابِّيـدز، ميشـيغان: "بيكر"، ١٩٩٧)، ص. ٢٥.

محدوديَّته، وأبديَّته، وكماله، وكُلِّيَّته "أومْنِس" (الكُلِّيُّ القُدرة، الكُلِّيُّ المعرفة والكُلِيُّ الوجود) - هي سِماتٌ محصُورة بالله. لكن، بعضٌ من صِفاتِ الله تُنَسَّبُ، إلى حَدِّ ما، بما يُحِّ من امتلاكِها وإظهارها. وتتضمَّنُ الصَّفات التي تُنسَّب: المحبَّة والصَّلاح والعدل والحقُّ والجمال، من بَيْن صِفاتٍ عدَّة أُخرى. تكلَّمَ الفلاسِفةُ من سُقراط إلى أفلاطون عن السَّعي إلى الخَيْر، لِعَيْشِ "الحياة المُمَحَّصة" والاجتهاد في إثر الحقِّ والصَّلاح والجمال. إنَّ هذا الاكتشافَ الفلسفيَّ هو لاهوتيُّ في الختام ويُحِكن أن يُرجَعَ إلى الجنَّة حيث خلقَ الله الإنسان على صُورتهِ ومثاله، لكي نستحوذَ ونُظهِرَ تلك الصِّفات الإلهيَّة المنقولة والمُنيرة. في السِّياق، قالَ "آر. سي." الآتي: "يجِبُ أن يكونَ لعالَمِ الاختبار المسيحيِّ والكَنسيُّ الصَّفات الشَّالة معًا - الحقُّ والصَّلاحُ والجمال". ""

كان هذا جزءًا من السَّبب الذي حدا بِ "آر. سي." لأن يُتابِعَ بِغَيْرة حركةَ "قيمة الفرْد" التي برَزتْ في سَبعينيًّات القرن العشرين وَهَانينيًّاته. فالسَّعْيُ وراءَ الخَير والصَّلاح والعدالة، هُ وَ أمرٌ مُستحَقُّ بجدارة. لهذا السَّببِ ذاته، كان التَّخلِّي عن الحقِّ أمرًا يستحِقُّ الدِّفاع عنه. ولهذا السَّببِ أيضًا لماذا لدى اللَّاهوت المُصلَح ذي المركزيَّة الإلهيَّة، كما يُجادِلُ "آر. سي."، النَّظرةُ العُليا للإنسان في أيِّ لاهوتٍ أو فلسفةٍ أو أيديولوجيَّةٍ أو نظرةٍ عالَميَّة. فهذا يُفسِّرُ أيضًا لماذا كان "آر. سي." مأخوذًا بالجمال – جمالِ الطَّبيعة، وجمالِ الأدَبِ العريق، وجمال اللَّوحات الفَنيِّة لكبار الرَّسَامين الهولنديِّين، وجمال صَوتِ الكَمَان.

في عام ٢٠٠٢، أسَّسَ "آر. سي."، إلى جانبِ كنيسة القدِّيس أندراوس، المعهدَ الموسيقيَّ لكي يتمكَّنَ من تعلُّم لكنيسة القدِّيس أندراوس. يُحتمَلُ أنَّه أسَّسَ هذا المعهدَ المُوسيقيَّ لكي يتمكَّنَ من تعلُّم العزْفِ على الكَمَان. لقد أحَبَّ "آر. سي." المُوسيقا، استوعبها وفهمَ لُغتها الرَّنَّانة، وأرادَ بِشِدَّة أن يعزِفَ الكمان. كان تعلَّمَ دروسًا في عزْف البيانو لمَّا كان صغيرًا، وعزفَ البيانو طَوالَ حياته. بينما كان يتكلَّمُ في أحَدِ المُؤتَّرات في "سان دييغو"، التقى صديقًا قديًا، وهو أيضًا مُعلِّمٌ مُحترفٌ للبيانو، مَن كان قد نظَّمَ سلسلةً مُتلفَزةً لِتَعلُّم البيانو. وجدَ كِلاهُما آلةَ بيانو في غُرفة تدريب الجَوقة، فعزَفا علَيْه معًا بتناغُم وانسجام مذهلين.

قَالَ لَه "آر. سي.": "علِّمني بعضَ الأُمور عن البيانو"، مُضِيفًا كيف أنَّه أَحَبَّ العزْفَ وأَحَبَّ العزْفَ وأَحَبَّ العزْفَ وأَحَبَّ العزْفَ وأَحَبَّ تعلُّمَ الأُمور الصَّغيرة الجديدة والأساليب التَّقْنيَّة المُتَّبَعة.""

لقد أرادَ "آر. سي." أن يتعلَّمَ الشَّيءَ الكبير الجديد - كيف يعزف الكَمَان.

٣٣٢ "ستيفن نيكيلس" مع "آر. سي." و"فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّةٌ، ٢٦ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٣.

٣٣٣ "سبرول"، "الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة"، ص. ١.

كانت "أُولغا كولباكوفا" إحدى أعضاءِ هَيئة التَّدريس القُدامى في معهد الموسيقا (الكونسرفاتوار)، وهي من مواليد روسيا، وحصَلتْ على شهادة الماجستير في المُوسيقا لِعَزْف الكَمَان من كونسرفاتوار "كييف تشايكوفسكي"، وعزَفتْ لثماني سنين مع أوركسترا "كييف تشايهبر". علَّقَ "آر. سي." مِمُزاح أكثر من مرَّة أنَّه تعلَّمَ اللُّغةَ الرُّوسيَّة من "أُولغا" أكثر ممَّا تعلَّمَ عزْفَ الكَمَان. لقدَّ تمرَّسَ في تعلُّم الكلِمات في سياقٍ روسيِّ: "كلَّا، كلَّا، كلَّا"، من مُعلِّمته الضَّليعة. كانت تُريه كيفَ يُسِك بالقوس أو كيف يعزفُ النوتة. لم يستطع تعلُّمَ ذلك بصورةٍ صحيحة. أو، في أغلَبِ الأحيان، كان باعترافه يفتقِرُ إلى الصَّبر والمرونة. لقد أرادَ أن يمثى! لذا كانت مُعلِّمتهُ الرَّئيسيَّة تقولُ له "نِيت/كلَّا".

يجِبُ أن نستكشِفَ ما إذا كان هُناكَ جانبٌ آخَر للقِصَّة. في عِظة لِـ "آر. سي."، أُلقِيَتْ عن سِفْرِ أعمال الرُّسُل، عرَضَ نفسَهُ مثالًا: "عندما كُنتُ آخُذ دروسًا في الكَمَان، كانت مُعلِّمتي تقولُ لي: 'هل تَمرَّنْتَ هذا الأُسبوع؟'. فكُنتُ أُجِيبها: 'نعم، يا مُعلِّمتي'. لكنَّها لم تأخذ كلِمتي على مَحمَل الجِدِّ. فكانت تأخذُ بِيدي وتُلامِسُ بأصابِعها أطرافَ أصابعي لترى إذا ما كانت خشنة. أم تكُن أطرافُ أصابعي خشنةً داهًا".

لكنَّ "آر. سي." أَصَرَّ على الاستمرار في التَّمرُّن. ذاتَ مرَّةٍ، أبرزَ نوعًا من التَّقدُّم. فقالت "أُولغا": "برافو". أجابها: "ألَيس 'برافيسًيمو'؟" (الكلِمة الإيطاليَّة المُشدَّدة لِـ 'برافو'). وماذا كان جوابها؟ "نِيت/كلَّا". كان "آر. سي." في الثَّالثة والسِّتِّين من عُمرهِ عندما عزَفَ الكَمَان. ذلك فقط يجِبُ أن يُؤهِّلهُ إلى نوال تهنئة "برافو". عزَفتْ "أُولغا"، وهي مُستمرَّةٌ في ذلك، كُلُّ صباح أحَدٍ في كنيسة القدِّيس أندراوس بوصفها عُضوةً ومُديرةً للفرقة. بينما كان "آر. سي." جالسًا على كُرسِيًّ المِنبَر مُنتظِرًا لِيَعِظ، مِكنك أن تلمحَ كم كان مأخوذًا بجمالِ عزفها ولطافته وسلاسته وهو يُراقبها من قُرب.

إنَّ عدمَ أمانتهِ المُستمرَّة وضعفَ مُداومتِهِ على مُمارسَةِ عزفِ الكَمان وتعَلُّمِ دروسه، لَمِنَ المُمكِن مُسامحتها عنْدَ حسبان ما كان يقومُ به في بداية عام ٢٠٠٠.

## من أفلاطون إلى بولس

منذُ تاريخ ١٢-٢٢ يونيو/حَزيران، ٢٠٠٣، نظَّم "آر. سي." جولةً لِـ "ليجـونير" عبْرَ المُـدُن والمُقاطعات اليونانيَّة القديمة. لقد سَـمَّوها جولةً "من أفلاطون إلى بولـس". فيما مضى، كان

٣٣٤ "آر. سي. سبرول"، "سِــفْرُ أعمال الرُّسُـل: تعليــقٌ تفــسيريٌّ لكنيســة القدِّيــس أنــدراوس" ("ويتــون"، إلينــوي: "كروســواي"، ٢٠١٠).

"آر. سي." يقودُ رحلاتٍ لِـ "ليجونير" منذُ هَانينيات القرن العشرين. كانت هُناك جولاتٌ إلى الأراضي المُقدَّسة وجولاتٌ أُخرى إلى بريطانيا واسكتلندا، وأيضًا جولاتٌ إلى ألمانيا اللُّوثريَّة وجنيف الكالفنيَّة. كان "آر. سي." و"فيستا" سعِيدَيْن جدًّا بهذه الرِّحلات. لقد أحَبَّ زيارة الأماكِن "المُقدَّسة" التي كانت مناظِرَ من اللَّحظات التي اتَّسَمتْ بالشَّجاعة. لقد كانت هذه الأماكِن ساحاتِ حربٍ في الدِّفاع والجهادِ من أجل الإيان على مرِّ القرون. كان "آر. سي." يعِظُ من على المِنبَر في كنيسة القدِّيس "بيير" في جِنيف، أو من على المنابِر حيث وعَظَ "لُوثر".

لقد استمتع "آر. سي." و"فيستا" أيضًا بقضاء وقتهما مع النَّاس في أثناء هذه الرِّحلات. كُوِّنتْ صداقاتٌ في أثناء تناوُل الوجباتِ معًا. نظَّمَتْ "ليجونير" أيضًا رحلاتٍ بحريَّة في الكاريبيّ. كانت هذه إحدى الأدوات التي استخدمتها "ليجونير"، والتي وصَلتْ إلى حدودِ عشَرات الآلاف سنويًّا، فكان لدَيْها تأثيرٌ شخصيٌّ حميميّ. إضافةً إلى الرِّحلات، حافظَتْ "ليجونير" على سُرعةٍ نشِطةٍ من المؤمّرات، بتنظيمها مُؤمّراتٍ محليَّةً وإقليميَّةً تتمحورُ حولَ حدَثٍ أساسيٍّ وثيق الصِّلة بالمُؤمّر الوطنيّ. في تلك السِّنين، جرَتِ العادة أن يتحدَّثَ "آر. سي." ثلاثَ مرَّاتٍ في المُؤمّر الوطنيِّ ويُشاركَ في حلقاتِ الأسئلة والأجوبة.

كان "آر. سي." أيضًا مطلوبًا بصفةِ مُتحدِّثٍ عامٍّ في مُؤتمراتٍ أُخرى نُظِّمت في طولِ البلاد وعَرْضها.

استمرَّتِ الكُتُب في التَّدفُّق بِقلَم "آر. سي." إلى مُفكِّراتٍ صفراء اللَّون ومنها إلى مطابِعَ للنَّشْر. شهِدتْ كُلُّ سنةٍ إصدارِ كتابَيْن أو ثلاثة من الكُتُب الجديدة لِـ "آر. سي."، إلى جانبِ تحديثٍ لِكتابَيْن أو ثلاثة كُتُبٍ نُشِرت في الماضي، حيثُ أُعِيدَ تنقيحها ونَشْرها. تتضمَّنُ بعضُ الأجزاء المُسلَّط الضَّوء علَيْها ما بين عامَي ٢٠٠٠ و٢٠٠٥، ما يأتي: "تَبِعاتُ الأفكار' (٢٠٠١)؛ و'معبوبٌ من الله' (٢٠٠١)؛ و'مُخلَّصٌ من ماذا؟' (٢٠٠٠)؛ و'الجانِ بُ المُقدَّس؛ (٢٠٠١)؛ و'الدّنابُ المُقدَّس وحدَهُ' و'الجانِ بُ المُظلِم للإسلام' (٢٠٠٣)؛ و'الدّفاعُ عن إيمانك' (٢٠٠٣)؛ و'الكتابُ المُقدَّس وحدَهُ' (٢٠٠٥)". استمرَّ "آر. سي." في مُمارستِه لنمَطِ خَطُّ الكتابة، خَطِّ يدويًّ مُرتجَل، لوثائقهِ على أوراقٍ صفراء اللَّون. الكثيرُ من هذه المخطوطات هي خالية من الأخطاء. لا تُوجَد مُقدِّماتٌ غير مُكتمِلة أو حَذْفٌ وتعديلات. من جهة بعض الكُتُب، مثل كتاب "مُخلَّصٌ من ماذا؟"، تبدو الفصُول كأنَّها مكتوبةٌ في جلسةٍ واحدة، والجُمَلُ والمقاطِع تنسابُ بسلاسةٍ من بداية تبدو الفصُول كأنَّها مكتوبةٌ في جلسةٍ واحدة، والجُمَلُ والمقاطِع تنسابُ بسلاسةٍ من بداية الفصْل إلى نهايته. حتَّى الحواشي كانت مُنتظِمة في خَطِّ واضِح في أسفل صفحات هذه الوثائق. كان ذهنه كفَخِّ الدُّبِ مُمسِكًا بكُلِّ ما كان قد تعلَّمهُ وقرأهُ. واستمرَّ في إنتاج سلسلة تعليميَّة وحلقات لبرنامج "تجديد لللَّمن".

لكنْ نحو سنة ٢٠٠٥، احتاجَ "آر. سي." إلى إجراءِ تعديلاتٍ في برنامجه. تعرَّضَ لذبحةٍ قلبيَّة، وتطلَّبَ الأمرُ وقتًا لِيُلاحظَ أَنَّه كان قد تعرَّضَ لواحدة، ثمَّ حتَّى بينما بدا أنَّه مُتعافٍ بالكامل، كانت هُناك بعضُ التَّبِعات. قبْلَ تعرُّضهِ للذَّبحة، كانت لدَيْه نَوباتُ مُتفرِّقة من الدُّوار، أو الدَّوخة. لكنْ منذُ عام ٢٠٠٥ فصاعِدًا، اختبرَ دُوارًا حادًا كان يمكن أن يتصاعَدَ إلى تشوُّشٍ للذِّهن. أيضًا، اختبرَ إرهاقًا مُتعبًا. بدأتِ العائلة وزُملاء "ليجونير" بمُلاحظةِ أنَّ مساحةَ "آر. سي." ووقتَه يجِب أن يُحفَظا. فإذا اقتربَ النَّاس من جهةِ الشمال، مثلًا، كان يُؤجِّجُ ذلك دُوارًا. في مُؤمِّراتِ "ليجونير"، كان على "آر. سي." أن يخطو بعنايةٍ بَيْن فتراتِ توقيع الكتب، وحلقاتِ الأسئلة والأجوبة، والمُحاضَرات، إضافةً إلى كُلِّ الاجتماعات الخلفيَّة وفتراتِ المُتكلِّم. أدركَ عددٌ قليلٌ من النَّاس مدى صراعاتهِ الجسديَّة منذُ عام ٢٠٠٥ وإلى حين وفاته. كان دامًا يُبيِّن الأمرَ كأنَّ شيئًا لم يكُنْ، وعندما كان يحينُ دَورُهُ للتَّكلُّم، أظهرَ حين وفاته. كان دامًا يُبيِّن الأمرَ كأنَّ شيئًا لم يكُنْ، وعندما كان يحينُ دَورُهُ للتَّكلُّم، أظهرَ هجاءة العدَّاء في السِّباق. كان ما يزالُ هُناك عملٌ لإنجازه.

## المَجمَعُ العامُّ الخامس والثَّلاثون

بالرُّجوع إلى عام ١٩٨٢، استحدثَ "جيمز دي. جي. دان"، الباحثُ في العهد الجديد، عبارةً جديدة: "النَّظرةُ الجديدة" إلى بولس الرسول. اشتُهِرَتْ في أواخِر تِسعينيًات القرن العشرين، والعقْدِ الأَوَّل من الألفيَّة الثَّالثة، بواسطة "إن. تي. رايت"، الذي استخدمَ اسْمَ "توم رايت" عندما نشَرَ كُتُبًا ذاتَ شُهرةٍ ذائعة. حفَرتْ هذه العبارة طريقًا داخليًّا عميقًا وسريعًا في أوساط الإنجيليَّة الأميركيَّة وحتًى بَيْن الدَّوائر الإصلاحيَّة الأميركيَّة. كانت "النَّظرةُ القديمة" من شأنِ "لُوثر" ومُرتبِطة بالإصلاح. وكان الموضوع، مُجدَّدًا، عقيدة التَّبرير بالإيان وحدَهُ. تساءلَ كثيرٌ من الإنجيلييِّين كيف استطاعتْ "النَّظرةُ الجديدة"، التي هي خطأٌ جسيمٌ، أن تجِدَ ترحيبًا وتهليلًا حارًا كهذا. لم يتساءل "آر. سي." بتاتًا، ولم يتعجَّب. رأى ذلك نتيجةً مباشرة لحركة "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا". الرَّابِطُ هو أنَّ الـ "إي. سي. تي." تسبَّبت في تطوُّر النَّظرة القائلة إنَّ التَّبرير بالإيان وحدَهُ، والبَحْث الوثيق الصِّلة بعملِ الاحتساب أو الإسناد، ليس أساسيًا لعقيدة الخلاص. كان لـدى هذه النَّظرة التَّأثير في إضعافِ ما كان موقِفًا سابقًا ليس أساسيًا لعقيدة الخلاص. كان لـدى هذه النَّظرة التَّأثير في إضعافِ ما كان موقِفًا سابقًا مُرتبطًا بـ "شعار" كَون الإنجيلي ذاك الذي يُؤمنُ بالإنجيل ويُعلنُ رسالته.

استبدلَ "رايت" بالعبارة الكتابيَّة "بِرُّ الله" أُخرى تقول: "أمانةُ الله العهديَّة". إذا ما قارنًا التَّجمة العربيَّة لرسالةِ كورنثوس الثَّانية ٢١:٥، بترجمةِ "رايت"، "العهدُ الجديد للجميع"، نصدة العربيَّة لرسالةِ كورنثوس بحسب نُسخة "سميث-فاندايك-البُستانَّ" الجديدة:

ترجمـةُ "سميث-فاندايك-البُسـتانيّ": "لِأَنَّـهُ جَعَـلَ الَّـذِي لَمْ يَعْـرِفْ خَطِيَّـةً، خَطِيَّةً لِأَجْلِنَـا، لِنَصِيرَ نَحْـنُ بـرَّ اللهِ فِيه".

ترجمةُ "رايت"، بتصرُّف: "لم يعرِف المسيح الخطيَّة، لكنَّ الله جعلَهُ خطيَّةً لأجلنا، لنُجسِّدَ فيه أمانةَ الله للعهد".

بينما كانت "النَّظرةُ الجديدة" عن بولس تتردَّهُ في أوساط الدَّوائر الإنجيليَّة، ظهرَتْ بوصفها حركةَ "الرُّؤيا الشُّموليَّة" في الدَّوائر الإصلاحيَّة. تسبَّبتْ في عاصِفةٍ في الكنيسة المَشيخيَّة في أميركا، طائفة "آر. سي.". وعُيِّنتْ لجنةٌ للدِّراسة، وأُوتِيَ بنتائجها إلى المَجمَع العامُّ الخامس والتَّلاثين لِمُناظرة. انعقدَ المَجمَع العامُّ من ١٢-١٤ يونيو/حَزيران، ٢٠٠٧، في مِمفيس، تِينِيسِّي. لقد حضرَ "آر. سي." الاجتماع.

بينها أثارَ المُديرُ الموضوعَ للتَّباحُث والمُناظَرة، اصطفَّ الشُّيوخِ المُعلِّمون والحاكِمون أمام الميكروفونات للتَّكلُّم في الموضوع وإبداءِ الرَّأي. في نهاية المطاف، لاحَظَ المُصطفُّون أنَّ "آر. سي." كان مُنتظِرًا دَورَه. فتركوا الصَّفَّ وعادوا إلى مقاعدهم، وهكذا وجدَ "آر. سي." نفسَهُ واقِفًا أمام الميكروفون، مُقدِّمًا خطابهُ على الملأ، مُعلِنًا الآتي:

"نعم، أنا 'آر. سي. سبرول'، مَشيخيَّة وسطِ فلوريدا، أتكلَّمُ في معارَضةِ الموضوع. أعتهِ أنّنا جميعًا مُدركون تقييم 'لُوثر' لعقيدةِ التَّبرير حيث يقول إنَّه المبدأ الذي تقيفُ على أساسهِ الكنيسة أو تسقط. أضاف 'كالفِن' إلى ذلك: 'إنَّه المحور الذي يدورُ حوله كُلُّ شيء'. وفي يومِنا هذا، لدَيْنا هُجومٌ غير عاديًّ على الفَهْم الإصلاحيِّ لعبارة 'سولا فيدي' (بالإيانِ وحدَهُ)، لا سيَّما من جهة إنكار الاحتساب، التي إذا ما تطلَّعْتَ إلى المبادئ المُعلَنة، سترى أنّها أساسيَّة ومركزيَّة في هذا التَّقرير. وأنا أُومِن، حَضرةَ الآباء والإخوة، أنَّ ملكوتَ الله ليس على المِحَكُّ هُنا، لكنَّني أعتقِدُ أنَّ ما هو على المِحَكُ هو نقاءُ الـ 'بي. سي. أي.'، ولستُ أهم حلا أستطيع استيعاب التَّدُّد بشأنِ هذه القضِيَّة. هُناكَ الكثير ممَّا هو على المِحَكُ بصَددهِ، أيُّها السَّادة. وإذا كان إقرارُ وستمنستر' لا يُعطينا بالفعل تفسيرًا أمينًا للإنجيل، فإلى أيًّ مدى يمكننا أن نثِقَ المعترافنا؟ ويبدو لي أنَّ إضافة هؤلاء النَّاس إلى اللَّجنة، وهُم الذين تساءلت لجنتنا السَّابقة بشأنِ فَحْصِ صِحَّةِ دعوتهم وآرائهم غير المُنسجِمة مع اعترافنا، هو أشبَهُ بطلَبٍ إلى قاعة المحكمة لانضمامِ المُتَّهمين لِيُصبحوا أعضاءً في لجنة هو أشبَهُ بطلَبٍ إلى قاعة المحكمة لانضمامِ المُتَّهمين لِيُصبحوا أعضاءً في لجنة التَّحكيم. إنَّ ذلك أمرٌ غير مفهوم البَّة عندي".

\* تصفيقٌ \*.

المحاوِر: "حضرات السَّادة الكرام".

"آر. سي.": "تبًّا لكم، أيُّها الآباء والإخوة، لا يُسمَحُ لكم أن تعملوا ما قُمتم بفعله للتَّو".

المحاور: "ما الذي قاله؟".

"آر. سي.": "أعتذر عن فَورة التَّصفيق التي تبدو غير مُناسِبة، لكنَّها حقَّة".

المحاور: "حسنًا، لقد سُحِقْتُ وصُدِمْتُ بذلك".

كان ذلك نهاية البَحْث. يعيشُ المَشيخيُّون للقيام بفعلِ أشياءَ "لائقة وبانتظام"، لا سيَّما في مَجمَعٍ عامّ. لكنَّ "آر. سي." ساعدَ جميع أُولئك الحاضِرين على مُلاحظة ما كان على المِحَكُ. نتيجةً لتقرير لجنة الدِّراسة، وكثيرين ممَّن كانوا حاضِرين في المَجمَع العامّ، ومن بينهم خطاب "آر. سي." الجاذبِ للتَّصفيق في القاعة، أقرَّت الـ "بي. سي. أي." أنَّ "الرُّويا الشُّموليَّة" و"النَّظرة الجديدة" إلى بولس كِلاهُما خارج نطاق الطَّائفة. ولِـ "إي. سي. تي."، فإنَّ الجدلَ حولَ "النَّظرة الجديدة" إلى بولس و"الرُّويا الشُّموليَّة" يُؤكِّدُ أهمِّيَّة عقيدة التَّبرير بالإيمان والإسناد. فدون الـ "سولا فيدي" (بالإيمان وحدَهُ)، لا يُوجَد الإنجيل. ودون عقيدة الإسناد إلى بِرِّ المسيح، ليس هُناك "سولا فيدي". كان "آر. سي." يقول إنَّ عقيدة الاحتساب كانت "حجَرَ العثَرة" في الإصلاح الإنجيليِّ في القرن السَّادس عشَر، وتبقى حجَرةَ عثَرةٍ في كُلُّ قَرْنٍ "حجَرَ العثَرة" في الإصلاح الإنجيليِّ في القرن السَّادس عشَر، وتبقى حجَرةَ عثَرةٍ في كُلُّ قَرْنٍ منذ ذلك الحين. ولاحظَ "آر. سي.": "إذا كانت كلِمةٌ واحدةٌ مسؤولة، فهي كلِمةُ الإسناد، أو التَّنسيبِ (الاحتِساب) المُحتسَبِ لنا".

كان "آر. سي." حاضِرًا، وتحقَّقَ أن يُحسَبَ له حسابٌ- في أثناء الجدَلِ بشأنِ هذه الكلِمة في نهاية القرن العشرين، وتحديدًا الـ "إي. سي. تي."، والجدَلِ عندَ بداية القرن الحادي والعشرين، أي "النَّظرة الجديدة" و"الرُّؤيا الشُّموليَّة".""

كانت لدى "آر. سي." عاصِفةٌ أُخرى بانتظارهِ في نهاية عام ٢٠٠٧.

تُوفِيً "د. جيمس كنيدي" في ٥ سبتمبر/أيلول، ٢٠٠٧. كان ليس فقط راعيًا للكنيسة المَشيخيَّة في "كورال ريدج" ومُنظِّمَ برنامج الرَّاديو "حقائقٌ تُغيِّر"، بـل كان أيضًا مؤسِّسَ كُلِّيَّة "نوكس" في تلك الكنيسة المَشيخيَّة، وكان تحت

٣٣٥ "آر. سي. سبرول"، "مُعتبَرُّ بارًّا في المسيح"، مُؤتمر "ليجونير" الوطنيِّ، ٢٠٠٨، أُورلاندو، فلوريدا.

رعايتها (لغاية ٢٠١٣). آنذاك، كان الدُّكتور "كنيدي" الرَّئيس. ذاتَ مرَّة، حاولَ اجتذابَ "آر. سي." لِتولِّي الرِّئاسة. كانت لدَيهما قواسِمُ مُشترَكةُ، وتمتَّعَ "آر. سي." بِصُحبةِ "كنيدي". في أيَّامهِ الباكرة، كان "كنيدي" مُدرِّبَ "آرثر ميوري" في قاعة الرَّقص. كان في وُسعِ "آر. سي." أن يعتمِدَ دامًا على "كنيدي" في مُساعدتهِ على تدريب مهارتهِ في الحركات. لذا، عندما سألَ "كنيدي" "آر. سي." أن يتولَّي مهامَّ الرِّئاسة في "نوكس"، فكَّرَ "آر. سي." في الموضوع. كتبَ لائحةً بالإيجابيَّات والسَّلبيَّات ورجَحتْ كفَّتُها. كانت "فيستا" أيضًا تُساعِد "آر. سي." على الاستمرار في اتِّخاذِ القرارات الحكيمة والصَّائبة في ما خَصَّ أولويًاتهِ الشَّخصيَّة في ضَوءِ تدفُّق الكثير من الفُرَص التي صادفَتْه في مسيره.

بينها رفضَ الرَّئاسة، استمرَّ "آر. سي." في التَّعليم في "نوكس" وخدمَ بِصِفة عُضْوٍ في مجلسها. بعد وفاة "كنيدي"، كان "آر. سي." الرَّئيس المُوقَّت للمجلس. آنذاك، انفجرَتْ جدَليَّةٌ كانت تغلي ما بَيْن الأساتذة. عندما التقى "آر. سي." "آن كنيدي"، أرملة الدُّكتور "كنيدي"، في أثناء اجتماع، بدَتْ مُتأثِّرة بصورةٍ ظاهرة. أخبرَتْ "آر. سي." بأنَّها تتأسَّفُ على وفاة زَوجها؛ أمَّا الآن فهي ترثي كُليِّة اللَّاهوت.

كان التَّعليمُ اللَّاهـوتيُّ جزءًا من حياة "آر. سي." منذُ عام ١٩٦٠، بوصفه طالبًا أو أُستاذًا أو عميـدًا أو مُحـاضِرًا زائـرًا. كان التَّعليـمُ اللَّاهـوتيُّ للعامَّة (غير المرسـومين) هو شغفَهُ، لكنْ لم يكُنِ التَّعليـمُ اللَّاهـوتيُّ الرَّسميُّ بعيدَ المنال. فمن هذه الـرِّحلات الإصلاحيَّة الأُوروبِّيَّة في عام ٢٠٠٠ وصاعِـدًا، لم يستطِع "آر. سي." أن يتخلَّى عن فكرةٍ لازَمتهُ مدَّةً طويلة. كانـت الفكرة التى سـتُبصِر النُّور في عام ٢٠٠١.

# الفصلُ العاشر

# اِصلاحٌ جدیدٌ

"لقد تغيَّر العالَم ما بَيْن تأثير الخرِّيجين في الجامعة الصَّغيرة في مدينة فيتنبرغ وخرِِّيجي أكاديميَّة مدينة جِنيف الصَّغيرة". "آر. سي. سبرول"

غالبًا ما كان "آر. سي." يُردِّد ويقول: "ليس في وُسعي أن أتجاهـلَ الأمر. فقد كان مكشوفًا أمام عينيَّ ويُكنني رؤيته". كانت عَثُلُ أمامَهُ وفي ذهنهِ لحظةٌ ما في جِنيف في إحدى رحلات "ليجونير"، عندما كان يقِفُ أمام حائط الإصلاح. بامتدادٍ ناهـزَ مئة متر، تَبرُزُ وسَطُ هذا المَعلَم أربعة تماثيل جذَّابة لِكُلِّ من "جون كالفِن"، و"وليَم فاريل"، و"ثيودور بيزا" و"جون نوكس". وإذ تبدو هذه التَّماثيل كأنَها مستعدَّةٌ للتَّقدُّم إلى الأمام، كان هؤلاء الجبابرة يلبسون ثيابهم الكهنوتيَّة، والكُثُب المُقدَّسة بَيْن أياديهم. كانت اللَّوحات الجداريَّة والمُزيد من التَّماثيل تُحيطُ بالإصلاحيِّين الأربعة المُثبَّتين على الجانبَيْن الأيسَر والأيمَن. لقد والمَزيد من التَّماثيل تُحيطُ بالإصلاحيِّين الأربعة المُثبَّتين على الجانبَيْن الأيسَر والأيمَن. لقد بُنِي الجدارُ فوق سُورٍ صاعِدٍ نحو مدينة جِنيف القديمة. وإلى مُطَلِّ يتخطَّى الأشكال الشَّاهقة وجدار المدينة القديمة، يُحِنِّنُكَ أن ترى الأحجار التي شكَّلتْ في يومٍ من الأيًام أكاديميَّة جِنيف.

ابتدأ "كالفِن" أكاديميَّة جِنيف (حاليًّا تُعرَف بجامعة جِنيف) في سنة ١٥٥٩. تعودُ جَذورُ أكاديميَّة جِنيف إلى زمَن "كالفِن" في ستراسبورغ. لقد وعظَ "مارتِن بُوسِر" بالألمانيَّة في الكاتدرائيَّة، في حين رعى "كالفِن" جماعتَيْن من اللَّاجِئين النَّاطقين بالفرنسيَّة. كان "كالفِن" نفسُهُ لاجِئًا، مَنفيًّا من جِنيف. لكنَّ تلك الحادثة هي قِصَّةٌ أُخرى.

بينما كان "كالفِن" في ستراسبورغ، قدَّمَ تعليمًا لاهوتيًّا في منزله. كان الطلبةُ يجتمعون بينما علَّمَ الكتابَ المُقدَّس واللَّهوت- وذلك ليس مُختلِفًا جذريًّا عن الأيَّام الأُولى لمركَز الدِّراسة في وادي "ليجونير".

رحَّبَتْ مدينةُ جِنيف بِ "كالفِن" مُجدَّدًا، فعادَ إليها. ركَّزَ "كالفِن" جُهودَهُ في الوعْظ والتَّعليم والإتيان بإصلاحٍ وثيق الصِّلة بالأُمور التَّعليميَّة والأخلاقيَّة. كان تأسيسُ الأكاديميَّة عُنصرًا رئيسيًّا لرغبتهِ المُوَجَّهة ليس فقط نحو شَعْبِ جِنيف، بل أيضًا من جهة الآمال الكبار المعقودة والأهداف الآيلة إلى استمرار تأثير الإصلاح وانتشاره. لقد درَّبَتْ أكاديميَّة جِنيف جيشًا من الخُدَّامِ والرُّعاة الذين توَجَّهوا إلى فرنسا وأسَّسوا شبكةً من الكنائس غير المُنضوية في أيًّ إطارٍ كنسيًّ تشيليّ. فأمَّها الطلبةُ من جميع أنحاء أُوروبًا وأماكِنَ من جهة الشَّرق الرُّوسيّ. لقد دُرِّبوا على يدِ "كالفِن"، وانطلقوا قُدُمًا، حاملين معهم لاهوتَ جهة الإصلاح. بقِيَ بعضُهم في جِنيف وامتَهَنوا التَّجارة، في حين اعتَلى آخَرون المنابِر في المُدُن والمُقاطعات السويسريَّة.

ذلك ما رآهُ "آر. سي." بالعَيْن البصيرة. فهو لم يقدِر أن يتجاهلَ الأمر؛ إذ كان مكشوفًا أمام عينَيْه ويُكنهُ رؤيتَهُ من قُرب.

لم يكُنْ "كالفِن" المُصلِح الوحيد المُلتزِم تُجاهَ التَّعليم اللَّه وتيّ. عندما ذهبَ "لُوثر" إلى فيتنبرغ ليتبوَّأ مركَزه أُستاذًا في عام ١٥٠٨، كانت لجامعة فيتنبرغ سِتُ سنواتٍ فقط. كان "فريدريك ذا وايز"، مُؤسِّسُ الجامعة، مُصمِّمًا أن يجعلَ جامعتهُ الحديثة إحدى أفضَل الجامعات في ألمانيا، إنْ لم نقُل في أُوروبًا. كان "لُوثر" سندَهُ الباحِث. كان هذا قبْلَ عقْدٍ من الزَّمان حينما علَّقَ "لُوثر" البنودَ الخمسة والتِّسعين، لكنَّ قُدراتِهِ بصفةِ باحثٍ ومتواصِلٍ مُعلِّم حقًّا - كانت واضِحةً تهامًا. بعْدَ تعليقِ البنود الخمسة والتِّسعين ومَجمَع "فورمز" الكنسيّ، تهافتَ التَّلميذ إلى فيتنبرغ من مختلف الأرجاء. درَّبَهُم "لُوثر" وأرسلهم رجوعًا إلى مُدُنهم وأراضيهم، وهُم إذ يُشبِهون طلبةَ "كالفِن"، حملوا معهم أيضًا لاهوتَ الإصلاح. وإنْ كان "فريدريك ذا وايز" مَن أسَّسَ تلك الجامعة، فقد كانت جامعةَ "لُوثر". كانت المدارسُ في فيتنبرغ وجِنيف شبيهةً بِبَكراتٍ ميكانيكيَّة من لاهوتِ الإصلاح، حيث إنَّ تأثيرها تخطًى مساحاتٍ شاسِعة. كان "لُوثر" و"كالفِن" مُهتمَّيْن بإصلاحِ ليس فقط مدينتَيْهما فيتنبرغ وجِنيف، بلِ اهتمًا أيضًا بانتشار الرِّسالة في كُلِّ مدينة.

على نحوٍ مُماثِل، لم يكونا مُكتفِيَّنْ بأنْ يُكتشَفَ الإنجيل في جيلهما، إذ كانا قلِقَيْن أيضًا بشأن الجيل المُعلِّمين. لاحظَ "آر. سي." الآتي:

"تغيَّر العالَم ما بَيْن تأثير الخرِّيجين في الجامعة الصَّغيرة في مدينة فيتنبرغ وخرِّيجي أكاديميَّة مدينة جنيف الصَّغيرة"."<sup>٣٦</sup>

عندما قالَ "آر. سي." إنّه رأى الأكاديميّة في جِنيف، فهذا ما عناه. لقد رأى رؤية "كالفِن" لمكانٍ للتَّعليم اللَّاهوتيّ. ما أثارَ إعجابَ "آر. سي." هو أنَّ أعدادَ الطلبة في أكاديميّة "كالفِن" وجامعة "لُوثر" لم تكُنْ كبيرة، ولا سِيَّما إذا ما قُورِنتْ بحشود التَّلاميذ في الجامعات الرَّئيسيَّة اليوم. لقد شبَّة "آر. سي." ذلك بالاختلاف بَيْن تدريبِ مجموعةٍ صغيرةٍ من قُوَّات النُّخبة الخاصَّة وتدريبِ جَيشٍ نظاميًّ أكبَر. كما أنَّه أُعجِبَ بِوَضْع إطارٍ لذلك بالرُّجوع إلى أخدِ كِبارِ صُنَّاع الأفلام المركزيِّين أيَّامَ الطُّفولة: "هذا ليس طاقَمَ 'سيسيل بي. دوميل' الهائل". كانت لدَيْه رؤيةٌ لجامعة حميميَّة صغيرة لتدريبِ التَّلاميذ في التَّقليد الكلاسيكيّ المُصلَح. كانت لدَيْه رؤيةٌ لجامعة حميميَّة عض العامِلين في "ليجونير". كانت نتيجةُ ذلك ولادة الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة ("أر. بي. سي.")، التي فتَحتْ أبوابها أوَّلَ مرَّةٍ في خريف عام الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة ("أر. بي. سي.")، التي فتَحتْ أبوابها أوَّلَ مرَّةٍ في خريف عام شخصيَّة "آر. سي." كما يُرى من اسْمِها وخَتْمِها وبرنامجها التَّعليميّ، وحتَّى حجمها. شخْصيَّةَ "آر. سي." كما يُرى من اسْمِها وخَتْمِها وبرنامجها التَّعليميّ، وحتَّى حجمها.

### الجامعةُ الكتابيَّة الإصلاحيَّة

لَم يكُنِ افتتاحُ جامعةٍ كتابيَّةٍ عملًا مُؤسَّساتيًّا في الطَّليعة في عام ٢٠١١. لقد تأخَّرَ "آر. سي." عن هذا الانعطاف المُستجِدِّ بنحوِ قرْنٍ من الزَّمان. فالجامعةُ الكتابيَّة الأُولى كانت المعهدَ الكتابيَّ لِـ "مُودي" في شيكاغو، الذي أُسِّسَ عام ١٨٨٦، مع أنَّها كانَتْ في انطلاقتها مُؤسَّستَيْن ببرنامجَيْن لسنةٍ أو سنتَيْن. ثمَّ جاءَ بعْدَ ذلك معهد التَّدريب الإرساليِّ في بوسطن، الذي أُسِّسَ في عام ١٨٨٩. تغيَّرتْ تلك المُؤسَّسة إلى جامعة "غوردون"، حيث درَّسَ "آر. سي." ما بين عامَي ١٩٦٦ و١٩٦٨. بعْدَ افتتاحِ هذَيْن المعهدَيْن، تبَرعمَ حَشْدٌ من المعاهِد والمُؤسَّسات الكتابيَّة في أرجاء أميركا وكندا.

في خمسينيًّات القرن العشرين، أصبحَ الكثير من هذه المُؤسَّسات جامعاتٍ تُقدِّمُ شهاداتٍ بعد أربع سنوات من الدراسة، حيث إنَّها غيَّرتْ أسماءها من "مُؤسَّسة" أو "معهد" إلى "جامعة". في ثَمَانينيًّات القرن العشرين وما بعد، تحوَّلَ الكثير منها أيضًا إلى جامعات للفنون الجميلة، مُخفِّضةً أعدادَ الحصَص الدِّراسيَّة للكتاب المُقدَّس واللَّاهوت

٣٣٦ "آر. سي. سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس للجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة"، ٢ سـبتمبر/أيلول، ٢٠١٦، سـانفورد، فلوريدا.

ومُزيلةً الكلِمة "الكتابيَّة" من عناوين أسمائها. كان عددُ الجامعات الكتابيَّة في انخفاضٍ مُستمرًّ منذُ ذلك الحين.

بالعَودةِ إلى البداية، تزامَنَ صعودُ حركةِ المعهد-الجامعة الكتابيَّة مع انتشار فكر التَّدبيريَّة المنهجيَّة. لقد لاحظَ "آر. سي." عامِلَيْن مُهِمَّيْن مُرتبِطَيْن بالانتشار السَّريع للفكر التَّدبيريِّ. كان أوَّلهما الكتاب المُقدَّس لِـ "سكوفيلد". لاحظَ "آر. سي." أنَّه "انطلقَ وأصبحَ سِمةَ التَّعليم للمسيحيِّن الإنجيليِّن في أميركا". أمَّا ثانيهما فكان تكاثُر المعاهِد الكتابيَّة. مُجدَّدًا، لاحظَ آر. سي." ما يأتي: "في فترةٍ قصيرةٍ من الزَّمن، خرَّجَتْ هذه المدارس عددًا كافيًا من النَّاس الذين لدَيْهم تأثيرٌ كافِ لتغيير كلِّ مشهَدِ الإنجيليَّة". ""

يتذكّرُ "آر. سي." ما يأتي: "حَلِمتُ ذاتَ مرَّةٍ أَنّنا بطريقةٍ ما سنتمكَّن من إنتاجِ دراسةٍ كتابيَّة مُصلَحة". "" كما ذُكِرَ في الفصْل الثَّامن، تحقَّق هذا الحُلم بِنَشْر الدِّراسة الكتابيَّة الجديدة لِ "جِنيف" في عام ١٩٩٥. لكنْ كانت كُلُّ جهودهِ في "ليجونير" مُنصَبَّةً على نَشْر الإيمان المُصلَح ليس فقط بالدِّراسة الكتابيَّة، بل أيضًا بواسطةِ جميع الكُتُبِ والسَّلاسِل التَّعليميَّة وبرامج البَثُّ الإذاعيِّ والرِّحلات والمُؤتَّرات. بينما استمرَّ "آر. سي." في التَّامُّلِ في التَّعليميَّة وبرامج البَثُ الإذاعيِّ والرِّحلات والمُؤتَّرات. بينما استمرَّ "آر. سي." في التَّامُّلِ في جميع هذه الجهود، لاحظ أنَّ "جَوهرة التَّاج للرُّؤية كانت عندي تأسيسَ جامعةٍ كتابيَّة". فهو يُلاحِظُ ما يأتي: "كُنتُ مُنخرِطًا بصفةِ العميد المُؤسِّس لِكُلِّيَّة جِنيف (أُورلاندو، فلوريدا). في أُورلاندو، وكُنتُ و'فيستا عُضوَيْن مُؤسِّسَيْن في مجلس كُلِّيَّة جِنيف (أُورلاندو، فلوريدا). كان ذلك جزءًا من صُورتنا الشَّاملة لِما أرَدْنا تحقيقَه. إلَّا أنَّ الأمرَ النَّهائيُّ كان يكمنُ في تأسيسِ جامعة كتابيَّة لن تكونَ كبيرةَ الحجم، لكنَّها ستكون مُؤشِّرة". ""

لمّاً كانَتِ الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة جامعةً كتابيَّة، كان ذلك مقصُودًا. ستتحكَّمُ حِصَصُ الدِّراسة للكتاب المُقدَّس واللَّهوت بالبرنامج الأكاديميّ. كان مقصُودًا أيضًا أنَّها كانت جامعة. لقد درَّسَ "آر. سي." طلبة البكالوريوس، وطلبة الدِّراسات العُليا والدُّكتوراه. لقد بدا الأمرُ أنَّ طلبة البكالوريوس كانوا المُفضَّلين لدَيْه. لقد وجَدَ من صميمِ اختبارهِ الشَّخصيِّ أنَّ هؤلاءِ أكثرُ تجاوُبًا في القاعة الدِّراسيَّة وخارجها أيضًا. يتضمَّنُ مُخطَّطُ المنهج الدِّراسيَّة وأردون"، لِفصْل الخريف من عام ١٩٦٧، هذه الدِّراسيُّ للمُراجعة":

٣٣٧ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

٣٣٨ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

٣٣٩ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

"الأُستاذُ مُتوافِرٌ للاستشارة في ما خَصَّ المشكلات الأكاديميَّة. أيضًا، الأُستاذ دامًا متاحٌ لقضاءِ الوقت مع الطَّالب على أساسٍ شخصيًّ بخصوص المشكلات الرُّوحيَّة أو ما شابَهَ ذلك. على الطالب أن يشعُرَ بحُرِّيَّةٍ تامَّة في تحديد مواعيد كهذه مع الأُستاذ. أيضًا، أوَدُّ أن أُرحِّبَ شخصيًّا بأيًّ تلميذٍ يتمنَّى تحديد المواعيد لزيارتي في بَيتي. إنَّ رقمَ هاتف المنزل هو التَّالي: ٢٦٨-٣٤٥٨. العُنوان البريديّ: ١٣ وودسايد رود'، 'ساوث هاملتون' (القريبة من 'ليندن')".

ثُمَّ أَعَلَمَهُم بالكيفيَّة التي تجري بها الحواراتُ الصَّفِّيَّة، وهي على النَّحْوِ الآتي:

"إنَّني أُسعَدُ بجَوٍّ من الاعتياديَّة وبالجوِّ غير الرَّسميِّ في القاعة الدِّراسيَّة. فالجدلُ الحرَيُّ العفويُّ وطَرْحُ الأسئلة مُرَحَّبٌ بهما. يُرجى ألَّا يتلكَّأ أحدٌ في طَرْح الأسئلة في الصَّفّ؛ فالأسئلةُ المُوجَّهة من الطالب هي المقياس (خارج إطار الامتحانات) الذي على أساسه يقيس الأستاذ مقدارَ الفَهْم الذي حَقَّقهُ الطَّالب في الصَّفّ. طلَبي الوحيد هو أن يحتفِظَ الطلبة باحترامهم في جميع الأوقات ويُظهروا مُستوًى عاليًا من الكِياسة واللَّطافة داخل القاعة".

بالتأكيد، كان "آر. سي." مُهتمًّا بإيصالِ المُحتوى، لكنْ كما تُشيرُ مُلاحظات المُخطَّط المَنهجيِّ للمادَّة، فقد أرادَ التحقُّقَ من أنَّ طلبتَه كانوا يفهمون ما يتعَلَّمونه وأنَّهم كانوا يربطون ما يتعلَّمونه بحياتهم. كان يهتمُّ بشأنهم.

مَيَّزَ "آر. سي." ما بَيْن "المُتعلِّمين" و"المُتدرِّبين"؛ فكِلا الطرفَين يتعلَّمان، لكنَّ المتدرِّبين يُطيعون. فالمُتدرِّبون مُلتزمون اتِّباعَ الوصايا التي علَيْهم معرفتها أوَّلًا. تذكَّرَ "آر. سي." أنَّهم بينما ابتدأوا مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير" في عام ١٩٧١، أرادَ الحصول على مُدرَّبين، وليس مُتعلِّمين. ذاتَ مرَّة، أخبرَ جَمْعًا في "ليجونير" التَّالي: "أنتم لا تتخرَّجون. أنتم طلبةٌ مدى الحياة". ثمَّ أضاف أنَّ الطلبةَ المُدرَّبين، باقتناعهم بالحقِّ المسيحيّ، يُطيعون ويعيشون ما يدَّعيه الحقُّ للمسيحيَّة. لقد رأى الهدف من تعليمهِ بواسطة "ليجونير": إنتاج مسيحيِّين مُتماسكين ذوي معرفة، شغوفون بالحقُّ ويرغبون في أن يعيشوه. تدعو التَّلمذة النَّاس في الختام إلى طاعةِ المسيح. بدايةً، مارسَتْ "ليجونير" ذلك التَّعليم في سياقٍ حياتيًّ واقعيّ في مركز الدِّراسة. كثيرون، لكن حتمًا ليس الجميع، مِمَّن شاركوا في مركز الدِّراسة كانوا طلبة جامعيًّين. وكما خَتْ الخدمة، استحوذَ التَّعليم والتَّلمذة على أشكال وأدوات مُختلفة.

لقد رأى "آر. سي." الفُرصة السَّانحة في الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة التي تُقدِّمُ نفسَها للعَودة إلى جذور "ليجونير". "قي سياقٍ مُتَّصِل، نشَرت مجلَّةُ "فايثتوك" التَّابعة لِـ "وو. تي. إل. إن."، محطَّة الرَّاديو المسيحيَّة في أُورلاندو، مقالةً عن افتتاح الـ "أر. بي. سي.". تلحَظُ المقالةُ ما يأتي:

"إنَّ الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة هي أشبَه بالإحاطة بِكُلِّ شيءٍ قدَّرهُ وروَّجَه 'آر. سي.' وخدماتُ 'ليجونير' على مدى السنوات الأربعين الماضية. إنَّها وليدةٌ طبيعيَّة للعقود التي أمضَتْها هَيئةُ 'ليجونير' في تعليم المسيحيِّين أن يُفكِّروا بتعمُّق وبتحليلِ، ويُطيعوا كُلَّ جانب من جوانب الإيان". ""

عندما غادرت خدماتُ "ليجونير" الحرَمَ الجامعيَّ في "ستولزتاون"، أخذَ أَحَدَهم علامةً خشبيَّة منقوشة لمركز الدِّراسة في وادي "ليجونير" مع خَطٍّ مُميَّزٍ يبدو كذلك من سَبعينيَّات القرن العشرين، ووُضِعَتْ في المخزن لسنوات. عندما فتحَتِ الجامعة أبوابَ بنائها الأوَّل في عام ٢٠١١، عُلِّقتْ تلك العلامة على نحوٍ ظاهرٍ في رَدْهة الانتظار. مع الـ "أر. بي. سي."، كانت "ليجونير" مُجدَّدًا تستثمِرُ في تلمذةٍ حياتيَّةٍ واقعيَّةٍ لطلبة الجامعة. وعندما أسَّسَ "آر. سي." الجامعة، أرادَ لها أن تكون مكانًا للتَّعلُم الجادِّ، ومكانًا للتَّلمذة أيضًا.

كلِمةٌ ختاميَّة يجدرُ النَّظرِ إلَيْها في الاسْم، وهي الكلِمة الأخيرة بالعربيَّة: "الإصلاحيَّة"، أي "المُصلَحة". قد لا يكونُ هُناك، على الأرجَح، أيُّ شخصٍ آخَر مِمَّن عَرَّفَ عددًا كبيرًا من النَّاس إلى "مارتِن لُوثر" ومبادئ الـ "سولا" الخمسة والإصلاح، غَيْر "آر. سي.". ما أُعجِبَ به وأَحَبَّهُ حقًّا في ما خَصَّ الإصلاحيِّين، كانت جُملةَ مُحتواهم ومُعتقداتهم وشجاعتهم. وكانوا أيضًا تواصُليِّين. لقد عاينَ "آر. سي." الإصلاح، من مُنطلقِ بشَريّ، مارًّا بمجموعة كبيرةٍ من اللَّهوتيِّين "الذين أعادوا اكتشافَ الإنجيل وكانت لدَيْهم الرُّؤيةُ الحيويَّة والغَيرة للإنجيل". "تألله بالتأكيد، كان قائدُ هذه المجموعة الصَّغيرة "لُوثر" و"كالفِن". تابَعَ "آر. سي." ليقول: "كان كلاهُما باحِثَيْن من الطِّراز الأوَّل، لكنْ إضافةً إلى ذلك كانت لدَيْهما قُدرةٌ خارقةٌ في تقديم قضيَّتهما إلى النَّاس. كانا لاهوتيَّيْن مُحارِبَيْن، وفَهِما أنَّهما كانا في خِضَمٍّ حربٍ روحيَّة. فَهُما لم يُعلَّما فقط، بل حرَّكا وأرسَلا جيوشًا إلى المعركة". "تَ" عندما تطلَّعَ "آر. سي." إلى الإصلاحييِّن، يُعلَّما فقط، بل حرَّكا وأرسَلا جيوشًا إلى المعركة". "تَ" عندما تطلَّعَ "آر. سي." إلى الإصلاحييِّن، يُعلَّما فقط، بل حرَّكا وأرسَلا جيوشًا إلى المعركة". "تَ" عندما تطلَّعَ "آر. سي." إلى الإصلاحييِّن، يُعلَّما فقط، بل حرَّكا وأرسَلا جيوشًا إلى المعركة". "تَ" عندما تطلَّعَ "آر. سي." إلى الإصلاحييِّن،

٣٤٠ "آر. سي. سبرول"، "التِّلميذ"، "حدَثُ في مُحيط الإصلاح"، ٢٢ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٦.

٣٤١ "ما الذي تُمثِّلُهُ الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة؟"، "فايثتوك" (شتاء ٢٠١١): ص. ١٩-١٨.

٣٤٢ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

٣٤٣ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

رأى فيهم أمثلةً لِأُولئكَ الذين عرفوا الإيمان ودافعوا عنه وحاربوا من أجلِهِ أيضًا. كان ذلك جُلَّ ما أرادَه "آر. سي." للجامعة.

## "بوست تينيبراس لاكس" (بعْدَ الظُّلمة، نور)

تُوجَدُ في إحدى مُفكِّرات "آر. سي." الشَّخصيَّة لائحةٌ طويلةٌ من العبارات اللَّاتينيَّة. من بَيْنها الآتى:

المجدُ لله وحدَهُ. "سولی دیو غلوریا" اللهُ لنا. "دوس برو نوبس" الدَّنَّانُ الأبديّ. "جودكس إيترنس" ما عدا النَّاموس. "إكس ليكس" الإمانُ الحَيّ. "فيدِس فيفا" الإمانُ المُشكَّل بالمحبَّة. "فيدس كاريتايت فورماتا" بارُّ وخاطئُ في آن معًا. "سيموا جاستس إي بيكاتور" "فينيتوم نُون كاباكس إنفينيتي" المحدودُ لا يستطيع أن يحتوى غير المحدود.

وهُنالِكَ المزيد أيضًا. لقد استخدمَ هذه الكلمات والعبارات اللَّاتينيَّة في كلِّ الأوقات. كانت اللَّاتينيَّة لُغة اللَّهوتيِّين منذ ما بعْد أواسِط القرن التَّاسِع عشَر. أَحَبُّ "آر. سي." دِقَّة الجُمَل اللَّاتينيَّة في حَمْلِها للبحْثِ اللَّهوتيّ. كما أنَّه أَحَبُّ الإثارةَ الموجودةَ في بعضِ العبارات. وذلك صحيحُ أيضًا لعبارةِ "بوست تينيبراس لاكس"، التي تعني: "بعْدَ الظُّلمة، نُورٌ". إنَّها شعارُ مدينة جِنيف. يُحكِنُ رؤيتهُ محفورًا في كُلِّ مكان من المدينة القديمة. إنَّ فكرةَ النُّور كرمزٍ إلى الخلاص، إفًا يعودُ إلى صفحات الكتاب المُقدَّس نفسه. فبوصفه شِعارًا إصلاحيًّا، هو يضيء على أهميًّة الإصلاح وسببه في أوَّل المطاف. لقد انحرفَتِ الكنيسةُ الكاثوليكيَّة في روما وارتدَّتْ من الـ "ديبوزيتِم فيدي" الحقِّ، التَّقليدِ الحقِّ لعربون الإهان، الكاثوليكيَّة في روما وارتدَّتْ من الـ "ديبوزيتِم فيدي" الحقِّ، التَّقليدِ الحقِّ لعربون الإهان، الخدي عُلَمَ بواسطة يسوع إلى الرُّسُل، المنقوشِ في الأناجيل والرَّسائل التي يتألَّ فُ منها العهد الجديد، ثمَّ الذي عُلِّمَ لرجالٍ أُمناء بالتَّواتُر. لقد انحرفَتِ الكنيسة الكاثوليكيَّة في روما (يُفضِّلُ "آر. سي." تسمِيَتها 'المجموعة التَّشاركيَّة الرُّومانيَّة') على مرً القرون بصورةٍ مُستدامة عن التَقليد القويم، وعتَّمتْ على الإنجيل ذاته الذي كان يجِب أن يكون في قلْب رسالة عن التَقليد القويم، وعتَّمتْ على الإنجيل ذاته الذي كان يجِب أن يكون في قلْب رسالة الكنيسة وهُويَّتها. في وثيقة، "هل نحنُ مُتَّفِقون؟: تحليلُ إنجيليًّ للكاثوليكيَّة"، التي نُشِرت

عام ٢٠١٢، يُلاحِظُ "آر. سي."، بالعَودة إلى مجمع "ترِنت"، أنَّ روما أكَّدتِ الكتاب المُقدَّس والتَّقليد بوصفهما مصدرَيْن للسُّلطة في الكنيسة. ففي الكاثوليكيَّة إذًا مصدران للسُّلطة. "تعد الاطُّلاع على أساس السُّلطة، يعودُ "آر. سي." في كتابه إلى السُّؤال بشأن التَّبرير، والكنيسة، والفرائض المُقدَّسة، والبابويَّة، ومريَم العذراء. لقد انحرفتْ روما عن التَّعليم الكتابيِّ في جميع هذه الموضوعات في القرن السَّادس عشَر. فماذا كانت النَّتيجة؟ لم تكُنِ الكنيسة مكانًا للنُّور بل للظَّلام. الإصلاحُ هو إعادة اكتشافِ، إعادةُ اكتشافِ لكلِمة الله، ومن ثَمَّ إعادةُ اكتشافِ للإنجيل. "بوست تينيراس لاكس"، أي "بعْدَ الظُّلمة، نُورٌ".

استخدمَ "آر. سي." هـذه العبارة لِخَتْم الـ "أر. بي. سي." وشِعارِها. احتوى الشِّعارُ أيضًا على ثلاثة أعمِدة. لقد أثارَتِ الأعمِدة الفنَّ المعماريَّ الكلاسيكيِّ، الذي عكسَ النَّمطَ التَّقليديَّ للبرنامج التَّربويِّ وتشديد الجامعة على الأُلوهيَّة التَّقليديَّة المُصلَحة. ما دامَتْ هُناك ثلاثةُ أعمِدة، فهي تُمثِّلُ المبادئَ الرَّئيسيَّة الثَّلاثة للتَّاريخ والحقِّ والإيمان.

بصورةٍ عرَضيَّة، لم يكُن هذا الشِّعارُ هو الوحيد الذي صمَّمهُ "آر. سي."؛ فهو أسهَمَ بالتأكيد بفكرة شِعار "ليجونير". أيضًا، بينما كان عُضوًا في مجلس "كولسون بريزون فيلوشيب"، اقترحَ "آر. سي." لشِعارِهم فكرةَ القصَبة المرضوضة أو الفتيلة المدخَّنة من سِفْر إشعياء ٣٤٤٢.

"آر. سي." هـو مَن صَمَّمَ البرنامجَ التَّعليميَّ لِـ الـ "أر. بي. سي."، وهـو يُجسًمُ ثوابتَ خاصَّةً بـه. إِنَّه برنامجٌ تعليميُّ لاهـويٌّ مُكثَّفٌ يُركِّزُ على الكتاب المُقدَّس في سياق الإيمان المُسلحةِ التَّاريخيِّ، كما هـو مُعَبَّر عنـه في الإجماع على الاعترافات أو الإقرارات المُصلَحة. يُقدِّمُ البرنامج مَسْحًا شاملًا لِسَبْعِ موادَّ في اللَّهوت النَّظاميّ، وسَبْعِ موادَّ في المَسْح الشَّامل للكتاب المُقدَّس، وسَبْعِ موادَّ في الأعمال العظيمة. يُكمَّلُ البرنامج التَّعليميُّ بموادَّ في اللَّهوت الكتابيّ، وعِلْم الوعظ، وتاريخ الكنيسة، وبالتأكيد عِلْم الدِّفاعيَّات والفلسفة. بينما خدمَ "آر. سي." بصِفة رئيس الجامعة، أُرسِلت مُخطَّطاتُ الموادِّ المُختلِفة إلَيْه للاطلُّاعِ والمُراجعة. إحْدى الموادِّ التي أَوْلاها اهتمامًا إضافيًّا، كانت الفلسفة المُعاصِرة. كان يحسبها واحدةً من أَمَّا الله الدي نُشِرَ في عام ٢٠٠٠. كان العنوانُ الفرعيُّ لذلك الكتاب: "استيعابُ المفاهيم التي شكَّلتْ عالَمنا". لقد رأى "آر. سي." ذلك الكتاب أنَّه واحدٌ من أبرزِ عطاءاته المُهمَّة. فهو يُجري مَسْحًا للفلاسِفة العُظماء في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُهمَّة. فهو يُجري مَسْحًا للفلاسِفة العُظماء في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُهمَّة. فهو يُجري مَسْحًا للفلاسِفة العُظماء في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة من قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة المُؤمِّة في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة المُؤمِّة في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّة المُؤمِّة في التَّاريخ، من حقبةٍ ما قبْلَ "سُقراط"، المُؤمِّلِي المُؤمِّدة المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي العَلْمُ السُورِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلُولِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلُولِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلُ المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّلِي المُؤمِّل

٣٤٤ "آر. سي. سبرول"، "هـل نحـنُ مُتَّفِقـون؟: تحليـلُ إنجـيليُّ للكاثوليكيَّـة" (سـانفورد، فلوريـدا: "مجلِـسُ الإصلاح"، ٢٠١٢)، ص. ٢٤-٢٨.

و"أفلاطون" و"أرسطو"، إلى حقبة الفلاسفة في القرن العشرين. يتزامنُ مع ذلك جانبٌ مُهِمٌّ آخَر، وهو بَحْثُه في الآراء من "ديكارت" إلى "كانْط". يُلقي هؤلاء الفلاسفة بظِلالهم على جميع جوانب الحياة المُعاصِرة، بما فيها القانون، والأخلاقيَّات، والدِّين، والعلوم، والمعرفة والحقّ. كانت لدى هؤلاء المُفكِّرين وأفكارهم نتائجُ وخيمة، أو باستخدام كلِمةٍ مُعبِّرة ومُفضَّلة لدى "آر. سى."، كانت لدَيهم، وما زالت، نتائجُ مُروِّعة.

في قِسْمٍ إعلانيًّ للجامعة، قال "آر. سي." ذاتَ مرَّة: "إنَّ ترسيخَ الطلبة الجامعيِّين في ما هو صالحٌ وحقُّ وجليلٌ عبْرَ الكتاب المقدَّس، هُوَ أحدُ أكثر الطُّرُقِ فعَّاليَّةً التي بواسطتها نأسرُ أساسَ الغدِ للمسيح اليوم". تُلخِّصُ هذه العبارة البرنامج الدِّراسيَّ والنَّتائج التَّعليميَّة لجامعتهِ.

لم يكُن هُناك أدنى شَكَّ بشأنِ مقدار ما كانت تعنيهِ الجامعة لِـ "آر. سي.". لقد دفع باتَّجاهها في زمن كادت تتوقَّ ف فيه الحكمة التَّقليديَّة. بالتأكيد، كان سَعيُهُ باتَّجاهٍ مُعيَّن، فيما اتَّخذَ الآخَرون اتِّجاهًا مُغايرًا. كان يُعلِّمُ في برنامج البَثِّ الإذاعيِّ عبْرَ الرَّاديو عن "أرِسطو" والأسباب الأربعة المُختلِفة - كما رَبْطُ ذلك مُباشرةً بالإنجيل واللَّاهوت. كان مركزُ العراسة في وادي "ليجونير" مركزًا بعيدًا. وإذ كان تأسيسُ الجامعة عملًا غير تقليديً، فهو حتمًا ليس مُغايرًا لشخصيَّة "آر. سي.".

لقد منحتْه الجامعة أيضًا فرَحًا عظيمًا؛ فقد دعاني لأتكلَّمَ في مجمع كَنَسيًّ لعام ٢٠١٢. وفي أثناء الاجتماع، كُنَّا جالِسَيْن معًا في رواق كنيسة القدِّيس أندراوس. كان يُراقِبُ عازِفَ الأُرغن وهو يُعِدُّ "لِباسَه الحربيَّ"، وأنابيب أُرغنه. انحنَى بوجههِ نحوي وقال: "أوليس جميلًا أَنْ يُسمَّوا 'المزماريِّين' بدلَ من 'النَّفَّاخين'؟"، ثمَّ اصطفَّ الطلب لإجراء المراسيم الرَّسميَّة. كان "آر. سي." يُشِعُ بهجةً بينما كان ينظرُ إلَيْهم. لقد بدا حيَّ المَعالِم، ضامِنًا مِقياسَ طاقةً إضافيَّة بالنَّظرِ إلَيْهم ببساطة. إنَّ ما أثارهُ أكثرَ من أيِّ شيءٍ آخَر، كان الاحتماليَّة الواعِدة لهذه المجموعة الصَّغيرة للمسيحيِّين المُنضبطين ذَوى المعرفة.

### رِوايةُ الانحراف (الانحدار)

في كتاب "آر. سي." بعنوان: "كُلُّنا لاهوتيُّون"، لعام ٢٠١٤، يتذكَّرُ أنَّه دُعِيَ إلى جامعةٍ مسيحيَّةٍ معروفة جدًّا، ليتكلَّمَ إلى الإداريِّين والأساتذة في مُحاضَرةٍ بعنوان: "ما تعريف الكُليِّة أو الجامعة المسيحيَّة؟". قبْلَ تقديمِ خطابهِ، أخذهُ العميد في رحلةٍ عبْرَ حرَمِ الجامعة. كالرَّسُول بولس، الذي لاحظَ نقْشًا ما بينما كان يتجوَّلُ في مدينة أثينا، هكذا أيضًا "آر. سي." الذي "لاحظَ هذا النَّقْش على مجموعةٍ من أبواب المكاتب: 'قِسْمُ الأديان". سألَ الأساتذة في

أثناء الخطاب عمًّا إذا كانت تُسمَّى "قِسْمَ الأديان" على الدَّوام. يكتبُ "آر. سي." ويقول: "أجابَ عن سؤالي أُستاذٌ مُتقدِّمٌ في العُمْر مُشيرًا إلى أنَّه قبْلَ عشْر سنواتٍ كانت تُسمَّى 'قِسْمَ اللَّهوت". "ثَّ تابَعَ "آر. سي." لِيشرحَ الاختلاف ما بَيْن التَّعريفَيْن، مُلاحِظًا أنَّ الدِّين، بصفةِ حقْلٍ دراسيّ، كان تقليديًّا تحت مِظلَّةِ عُلومٍ أُخرى أشمَل مثل عِلْم الاجتماع، أي السُّوسيولوجيا، أو عِلْم الإنسان، أي الأنثروبولوجيا في الجامعة، بينما اللَّهوت هو دراسة الله: "هُناكَ فَرْقٌ كبيرٌ بَيْن دراسة الإدراك البشَريِّ للدِّين ودراسة طبيعة الله ذاته وشخصيَّته. فالموضوعُ الأوَّل طبيعيُّ بامتياز في توجُّههِ. أمَّا الموضوعُ الثَّاني فهو فائقٌ للطَّبيعة، ويتعاملُ مع ما يكمنُ فوق الأشياء التي لهذا العالَم وأبعَد منها". "ثَا

لذا، قدَّمَ "آر. سي." جوابًا عن السُّؤال الذي وُضِعَ أمامه:

السُّؤال: ما تعريف الكُلِّيَّة أو الجامعة المسيحيَّة الحقيقيَّة؟

الجواب: إنَّ الكُلِّيَّة أو الجامعة المسيحيَّة الحقيقيَّة هي مُلتزِمةٌ أنَّ الحقَّ النِّهائيَّ هو حقُّ الله وأنَّه هو الأساس والمصدر لِكُلِّ الحقِّ. فكلُّ ما نتعلَّمهُ- الاقتصاد، والفلسفة، وعُلوم الأحياء (البيولوجيا) والرِّياضيَّات- يجِبُ أن يُفهَمَ في ضَوءِ الواقع المُهَيمِن لطبيعةِ اللهُ. ٢٤٧

إِنَّ "رِوايةَ الانحراف" هِيَ قِصَّةٌ للارتداد. بكلِّ أَسَف، إِنَّ تاريخَ الكنيسة مَجبولٌ بالرِّوايات عن الانحراف؛ والأبرزُ من بَيْنها تلك في مقام الكُلِّيَّات والجامعات. على نحْوٍ مُوذجيّ، كما تتقدَّمُ الأكاديميَّة، هكذا أيضًا الكنيسة والثَّقافة أيضًا. كما يُعبِّرُ عنوان كتابِ "آر. سي."، فإنَّ للأفكار تَبعاتها.

لقد تَتَعَ "آر. سي." بدراسة تاريخ الثَّقافة. تُعلِّمُ هذه المَادَّة، بصورة أساسيَّة، قِصَّةً تحذيريَّة. في جِيلَيْن من الزَّمان، انحرفَتْ هارفرد، الجامعة التي أُسِّسَتْ في عام ١٦٣٦، عن مَرساةِ أمانها، سامحةً بِ "التَّحرُّريَّة". لقد عنى نطاقُ الاختيار اكتتابًا في إقرار إيمان "وستمنسر" (١٦٤٧)، ومِنبَر كامبردج (١٦٤٨). لقد قرَّرَ القسُّ "تيموثي إدواردز"، وهو خرِّيجُ هارفرد، أن يُرسِل ابْنَهُ إلى جامعة ييل المُؤسَّسة حديثًا (١٧٠٣)، بدلَ المُجازَفة بإرسالهِ إلى

٣٤٥ "آر. سي. سبرول"، "كُلُّنا لاهوتيُّـون: مُقدِّمـةٌ إلى اللَّاهـوت النِّظامـيّ" (سانفورد، فلوريـدا: "مجلِـسُ الإصلاح"، ٢٠١٤)، ص. ٣.

٣٤٦ "سبرول"، "كُلُّنا لاهوتيُّون"، ص. ٣.

٣٤٧ "سبرول"، "كُلُّنا لاهوتيُّون"، ص. ٣-٤.

٣٤٨ "آر. سي. سبرول"، "تَبعاتُ الأفكار" ("ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٠).

هارفرد. لقد انحرفَتْ ييل، بينما انبثقَتْ برينستون لتكونَ عمودًا قوعًا. في نهاية المَطاف، نُقِلتْ دراسة اللَّهوت من جامعة برينستون إلى معهد اللَّهوت لِبرينستون، الذي أُسِّسَ فَقِلتْ دراسة اللَّهوت من جامعة برينستون إلى معهد اللَّهوت لِبرينستون لِيُؤسِّسَ كُلِّيَّة في عام ١٨١٢. وبعْدَ ثلاثة أجيال، تركَ "جي. غريشام ماتشِن" برينستون لِيُؤسِّسَ كُلِّيَّة اللَّهوت في وستمنستر. كان معهد اللَّهوت الغربيّ، الذي تحوَّلَ لاحقًا إلى معهد اللَّهوت في بيتسبرغ، حصنًا للَّهوت التَّقليديِّ منذ شَانينيَّات القرن التَّاسعَ عشرَ وحتَّى العقود الأُولى من القرن العشرين. عندما حطَّ "آر. سي." رحالَهُ في معهد اللَّهوت في بيتسبرغ في عام من القرن العشرين. عندما حطَّ "آر. سي." رحالً قلائل مثل دانيآل في جُبً ملآنِ بالأُسود.

هذه هي رِوايةُ الانحراف. لقد عرفَها "آر. سي." من قُرْبٍ على نحوٍ جيِّدٍ جدًّا.

لقد رأى أيضًا استشراء رِوايَةِ الانحراف أو الانحدار في تلك الطَّوائف كطائفتهِ "بي. سي. يو. إس. أي.". لهذا السَّبب اهتمَّ "آر. سي." اهتمامًا لافِتًا بالدِّقَّة اللَّاهوتيَّة على حساب "الغموضُ المُقنَّع". يَسمح "الغموضُ المُقنَّع" بالاختيار، ما يسمح للنَّاس بتطبيقِ معانٍ مُختلِفة للكلِمة ذاتها.

رأى "آر. سي." هـذه الحركة الدِّيناميكيَّة وهـي تعمـل في الـــ "إي. سي. تي." في عام ١٩٩٤، كما رآهـا مُجـدَّدًا في إعلان مَنهاتـن: دعوةٌ إلى الضَّمير المسـيحيِّ، في عام ٢٠٠٩. يكتبُ "آر. سي." هذا عـن إعلان مَنهاتن:

"يقولُ إعلانُ منهاتن ما يأتي: 'المسيحيُّون هُم ورثةٌ لتقليدٍ عُمْرهُ مئتاً سنة من إعلان كلِمة الله!. لكنْ، مَن المسيحيُّون الذين يتكلَّم عنهم هذا الإعلان؟ تُشيرُ الوثيقة إلى 'كُلِّ المسيحيِّين: [الرُّوم] الأُرثوذكس، والكاثوليك والإنجيليِّين!. هي أيضًا تدعو المسيحيِّين إلى الاتِّحاد في 'الإنجيل'، 'إنجيل النَّعمة المُكلِّفة' و'إنجيل ربِّنا ومُخلِّصنا يسوع المسيح'، وتقولُ إنَّها مسؤوليَّتنا في إعلان هذا الإنجيل 'في وقتٍ مُناسِبٍ وغير مُناسِبٍ'. تُشوِّشُ هذه الوثيقة الإنجيل وتَطمُسُ الاختلاف بَيْن مَن هو مسيحيًّ ومَن هو ليس مسيحيًّا. لا أعتقِدُ أنَّ الكنائس الكاثوليكيَّة والأرثوذكسيَّة تُعلِّم الإنجيلَ نفسَه الذي تُعلِّمه الكنائس الإنجيليَّة".

"لهذه الأسباب مُجتمعة، لم أقدِر أن أُوقِّعَ على إعلان منهاتن". "أَ

لقد بنى "آر. سي." دفاعاتٍ آمِنة كثيرة، بِقدْرِ استطاعته، لِيُصعِّبَ على الإداريِّين المُستقبليِّين والأساتذة الانحراف عن مُعتقدات الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة. فهو صلَّى

٣٤٩ "سبرول"، "هل نحنُ مُتَّفِقون؟"، ص. ٥.

بعرارة، كما كتبَ تعهُّداتٍ صارِمة للأساتذة والإدارة والمجلس كانت يجب أن تُوَقَّع وتُؤكَّدَ شفهيًّا سنويًّا، وأرادَ للجامعة أن تكونَ صغيرة الحجم. لقد أرادها أن تكونَ صغيرةً ليتمكَّن الطلبة من التَّعرُّفِ بعضهم إلى بعض، وأن يهتمُّوا بعضهم ببعض. وهو أرادها أيضًا أن تكون صغيرةً ليكونَ عدد الأساتذة صغيرًا.

لاحَظَ "آر. سي." أَنَّ الأعداد الأكبَر من الأساتذة في جامعاتٍ وكُلِّياتٍ ومعاهِدَ مسيحيَّة، قد سمحَتْ للتَّحزُّبات وأدَّتْ إلى سَيطرة وإشرافٍ محدودَيْن. لقد أرادَ أعدادًا محدودةً من الأساتذة الذين يلتزمون اللَّاهوت والرُّؤية والرِّسالة. لقد أرادَ العددَ الأكبر المُمكِن من السُّقوط فريسةً لرواية الانحراف.

إِنَّ إِبقاءها صغيرةٌ لا يعني أنَّه لم تكُنْ لِـ "آر. سي." توقُّعاتٌ مهمَّةٌ بشأنها، لأَنَّه كان كذلك. من بَيْن الجبابرة من الماضي الذين أثَّروا في "آر. سي."، كان "جي. غريشام ماتشِن". في حين أنَّ "آر. سي." ذَكرَ "الأكوينيّ"، و"لُوثر"، و"كالفِن" و"إدواردز" أكثرَ من ذِكره لِـ "ماتشِن" فقد كان تأثيرُ "ماتشِن" أساسيًّا، لا سِيَّما في الجامعة. كان يقِفُ "ماتشِن" باطِّرادٍ هُناك في قلْبِ العاصِفة ثابتًا للحقِّ وللتَّقليد. سمَّاهُ كاتِبُ سِيرة حياتهِ وزميلهِ، "نِيد ستونهاوس"، "البطوليَّ للحقِّ"، عبارةٌ مُقتبَسَةٌ من كتابِ "سِياحةُ المسيحيّ" لِـ "جون بَنيَن". عندما غادرَ "ماتشِن" معهد اللَّهوت في برينستون، غادرَتْ معه مجموعةٌ من الطلبة فقط. كان الخرِّيجون الأوائل لا يتعدَّون الاثنَيْ عشَرَ طالِبًا. وعلى الرغم من ذلك، فقد كان لِصَفً الخرِّيجين الأوَّل ذلك والصُّفوف الصَّغيرة من تلك العهود القديمة، تأثيرًا هائلًا في الكنيسة. يتحدَّث "آر. سي." بشأن الجلوس وكتابة هذه الكلِمات على قُصاصةِ ورقٍ: "كان مِئةُ شخْصٍ بمَّن عرفتهم قادةً للإهان المُصلَح في أميركا". من بَيْن هذه اللَّائحة المُؤلَّفة من مِئةٍ شخْصٍ، كان في وُسع "آر. سي." "أن يعودَ بجذورِ تسعةٍ وتسعينَ واحدًا، بطريقةٍ أو بأُخرى، إلى كلن في وُسع "آر. سي." "أن يعودَ بجذورِ تسعةٍ وتسعينَ واحدًا، بطريقةٍ أو بأُخرى، إلى كلي في وُسع "آر. سي." "أن يعودَ بجذورِ تسعةٍ وتسعينَ واحدًا، بطريقةٍ أو بأُخرى، إلى لاهوتيًا مُحارِبين. ألهَمَ ذلك "آر. سي." بكلً تأكيد، وهو الذي شُرِّفَ بأن يُعنَحَ دُكتوراه فخريَّة في اللَّهوت من كُلِّيَّة اللَّهوت في "وستمنستر"، بتاريخ ٢٤ مايو/أيًار، ٢٠١٢.

لقد تضمَّنتْ وثيقةُ الأهداف الرَّسميَّة لِــ "أر. بي. سي." تطلُّعاتِ "آر. سي." لخرِّيجيِ الجامعة: "إنَّ قَصْدَ الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة هـو إنتاجُ طلبةٍ مُنضبِطين ذَوي معرفة يعتنقون الله في قداسته كما عُلِّمتْ في التَّقليد الكلاسيكيِّ المُصلَح".

٣٥٠ "سبرول"، "مُلاحظاتٌ في الاحتفال السَّنويِّ الخامس".

### النَّهضةُ الرُّوحيَّة

بينما كان "آر. سي." يُطبِّقُ جُهودَهُ في تأسيس الـ "أر. بي. سي." وابتدائها ما بين عامَي ٢٠١١ وعمر وأيضًا في الستمرَّ في برنامجهِ المعهود من الوعظ والتَّعليم في كنيسة القدِّيس أندراوس، وأيضًا في الكتابة والتَّكلُّم وتأمين القيادة في "ليجونير". في خريف العام ٢٠١٤، نظَّمَ "آر. سي." و"فيستا" رحلةً لمركز الدِّراسة في "ليجونير" شملَتْ جذورَ المسيحيَّة الأميركيَّة. بدأت الرِّحلة في بوسطن واجتازتْ في "نيو إنغلند"، ومن هُناك إلى برينستون، تميَّزت بزيارةٍ خاصَّةٍ إلى قبْر "جوناثان إدواردز"، وصولًا إلى فيلادلفيا. كان أحَدُ المَعالِم التي جرَتْ زيارتها في "نيو إنغلند" كنيسة "أولد ساوث"، في "نيوبوريبورت"، ماساتشوستس. أُسِّسَتِ الكنيسة في عام ١٧٤٠، عندما أجرى "جورج وايتفيلد" أُولى زياراته إلى المدينة. أحَدُ الأشخاص الذين تجدَّدوا بواسطة وعْظِ "وايتفيلد"، كان "جوناثان بارسِنس"، خادمٌ في الكنيسة الأُولى، في "نيوبوريبورت". بعْدَ تجديده، تخلَّتْ عنهُ كنيستهُ. فأسَّسَ، إلى جانبِ آخَرين تجدَّدوا في أثناء وعْظِ "وايتفيلد"، كنيسةَ "أُولد ساوث". لقد بنوا مقرًا مُحترمًا للاجتماعات في عام ١٧٥٦، وكان الجرسُ من كنيسةَ "أُولد ساوث". لقد بنوا مقرًا مُحترمًا للاجتماعات في عام ١٧٥٦، وكان الجرسُ من

عادَ "وايتفيلد" مرَّةً أُخرى في عام ١٧٧٠. وعَظَ يوم السَّبت، في ٢٩ سبتمبر/أيلول. بعْدَ الانتهاء من عظته، تبِعهُ حَشْدٌ من النَّاس إلى منزلهِ حيث كان مُقيمًا؛ فقد أَصَرُّوا أن يعِظَهُم. وقف على الدَّرَج ووع ظَ لِأُولئكَ الذين كانوا علوف الغرفة ففاضوا حتَّى إلى خارجِ الباب باتَّجاه الباحة الخارجيَّة. استمرَّ في الوعْظِ إلى أن خفَتَ نُورُ الشَّمعة التي كان يحملُها وانطفأ، بعدها نام، وتُوفِّيَ عنْدَ السَّاعة السَّادسة من صباح اليوم التَّالي، يوم الأحد، ٣٠ سبتمبر/ أيلول، ١٧٧٠. أُجرِيَتْ مراسيمُ الجنازة في الثَّاني من أُكتوبر/تشرين الأوَّل. احتشَدَ جَمْعٌ غفيرٌ، قُدِّرَ بنحو عُانية آلاف، في الكنيسة والشَّوارع المُحيطة. سواءٌ في الحياة أمْ في الموت، استمرَّ النَّاس في التَّدفُق نحو "وايتفيلد"، الذي دُفِنَ تحت المِنبَر في كنيسة "أُولد ساوث".

لم يكُنْ هنالك برنامجٌ مُحدَّدٌ للتَّكلُّمِ في أثناء الزِّيارة للكنيسة؛ فنحنُ نقومُ بجولةٍ في البناء لِنرى القبر، ثمَّ نستقِلُ الحافلة وننتقِلُ لزيارة مَعلَمٍ آخَر. لكنْ بينما كانت المجموعة تجلِسُ على المقاعِد، تقدَّمَ "آر. سي." واعتلى المنبَر. ابتداً بالوعْظ وكانت عِظةً ارتجاليَّة استهلَّها بنكتة. تقولُ الأسطورة، بحسبِ "آر. سي."، "إنَّه قُبَيْلَ مُغادرةِ "وايتفيلد" لذلك الحشْد لكي ينام، التفتَ إلَيْهم وقال إنَّ واعظًا سيأتي يومًا من أُورلاندو، فلوريدا، لِيَعِظَ هُنا، لكن، صدَحَ صَوتُ 'وايتفيلد' قائلًا: 'على جثَّتي!، إنَّ الأمرَ ليس كما أتمنَّى'".

وفجأةً، اقتبسَ "آر. سي." من إنجيل متَّى ١٣:١٦ -١٧ وأطلقَ العِنان لِعِظةٍ غير مُتوقَّعة. تحدَّث بشأن "جوناثان إدواردز" وعظته: "نُورٌ إلهيُّ فائق للطَّبيعة"، من مَقطع إنجيل متَّى

ذاته. إنَّ معرفةَ مَن هو المسيح وما عمِلَهُ المسيح، هما أمران غير معلوميْن بأدواتٍ طبيعيَّة، بل بأدواتٍ غير طبيعيَّة. كان "إدواردز" واحدًا ممَّنِ اختبروا شخصيًّا النَّهضة الرُّوحيَّة، وهو جاهَدَ لِيَعِظَ بالإنجيل لكي ينهض الآخَرون ويتغيَّروا. ثمَّ تكلَّمَ "آر. سي." عن الاختلاف ما بيْن المُفسِّرين العُظماء، أو المُعلِّمين العُظماء، و"الوعَّاظ الممسوحين". لقد لاحظَ "آر. سي." أنَّ هؤلاءِ الوُعَّاظ الممسوحين همْ جواهرُ نادرةٌ في تاريخِ الكنيسة؛ فضِمْنَ هذه الخانة، وضَعَ "مارتِن لويد-جونز"، و"تشارلز سبيرجن"، و"جوناثان إدواردز" و"جورج وايتفيلد". لاحظَ "آر. سي." كيف أنَّه كان اطلَّع على الكثير من العِظات لِكُلِّ من هؤلاء. لذا كتبَ مُلاحظةً مُشترَكة بشأن كُلُّ واحدٍ منهم مفادها أنَّهم كانوا يشتركون في موضوع واحدٍ واهتماماتٍ مُشترَكة بشأن كُلُّ واحدٍ منهم مفادها أنَّهم كانوا يشتركون في موضوع واحدٍ واهتماماتٍ السَّببِ وعظوا، ولاحظَ أيضًا أنَّه على الرغم من وقوفهم وحيدين في زمانهم ومكانهم، فلم تُثبَط عزيتهم ولا أُثنوا بالإقناع. لم يكونوا مُهتمِّين بكونهم صائبين سياسيًّا بل بكونهم صائبين لاهوتيًّا، ويُعلِّمون لإرضاء الله، ليس النَّاس. لقد وقفوا جميعهم وقفةَ عِزِّ مُكلَفةً، وكانوا شُجعانًا وشِهامًا في دفاعهم عن الإنجيل الحقِّ. تكلَّمَ "آر. سي." عن هؤلاء الرِّجال وكانوا شُجعانًا وشِهامًا في دفاعهم عن الإنجيل الحقِّ. تكلَّمَ "آر. سي." عن هؤلاء الرِّجال كمَن عرَفَهم من ذي قبْل.

كان لهذا "الوعْظ الممسوح"، بحسب "آر. سي."، المَيْلَ وراء النَّهضة الرُّوحيَّة العظيمة. قال إنَّه لم يكُن هُناك صوتٌ قويٌّ كافٍ لإنهاض الأموات. ليس صَوتًا بشَريّ، بل صَوتٌ إلهيًّ، مسموعٌ بواسطة الوعْظ الحميمي للكلِمة، يستطيع أن يُقيم الموقى. لقد وعَظَ جميعُ هؤلاء الرِّجال للتَّجديد، وهو "تأثيرٌ أُحاديُّ آنيٌّ للرُّوح القدس"، الذي يُرافق الوعْظ والتَّعليم الأمين للإنجيل. فالله حتَّمَ كلِمتهُ لتكونَ لها القُوَّةُ في إعطاءِ الحياة من الموت، وللإتيان بالبشر الأموات إلى الحياة.

تابَعَ "آر. سي."، وهـو يُجدِّدُ قُوَّةً مـن عبارةٍ إلى أُخرى، قائلًا: "يحتاجُ كلُّ جيلٍ لأن يتجدَّد بواسطة كلِمـة الله ويعتمِـدَ على قُوَّتها المُتجدِّدة". يحتاجُ النَّاس إلى الـولادة الجديدة، ويحتاجـون أيضًا إلى رؤيةِ نُـور الإنجيـل؛ فَهُـم ليسـوا عُميانًا وفي الـظَّلام. يحتاجُ النَّاس إلى اختبار النَّهضة الرُّوحيَّة.

بعدماً أنهى "آر. سي." عِظتهُ، تطلَّعَ إلى الأدراج القليلة إلى جانبِ المِنبَر ونزلَ من هُناك. وللحظاتٍ، لم يُحرِّك أَحَدٌ ساكِتًا. ٣٥١

٣٥١ "آر. سي. سبرول"، كنيسة "أولد سميث"، في "نيوبوريبورت"، ماساتشوستس، ٢٦ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٤. مأخوذةٌ من مُلاحظاتٍ خَطَّها "ستيفن جي. نيكيلس". في مُنتصَفِ عِظة "سبرول"، تطلَّعْتُ أنا و"كريس لارسِن" بعضِنا إلى بعضٍ، ولاحظْنا كِلَيْنا أَنَّنا كُنَّا نتمنَّى لَو سَجَّلْنا هذه العظة الارتجاليَّة.

بُعَيْدَ ذلك، تحدَّث "آر. سي." بشأن النَّهضة الرُّوحيَّة بوصفها عملًا عظيمًا جدًّا. فشهِدَ كيف أنَّها قادَتْهُ لكَي يعِظَ بصورةٍ مُختلفة، وأن يكون أكثر غَيْرة في دعوته إلى التَّوبة والإيمان. كان موضوعُ المُؤتمر الوطنيِّ لِـ "ليجونير" لعام ٢٠١٥ ما يأتي: "بعْدَ الظُّلمة، نُورُ". قدَّمَ "آر. سي." جُملتهُ لتسيرَ جنبًا إلى جنبٍ مع الموضوع: "يجدرُ بشَعبِ الله أن يُصلُّوا من أجلِ نهضتهِ ومن أجل استرداد النُّور". تكلَّمَ في تلك السَّنة من سِفْر إشعياء الأصحاح السَّادس: "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ". وبعْدَ ذِكرهِ لِعظةِ "إدواردز"، تابَعَ قائلًا:

"لقد حَلَّ بُعَيْدَ ذلك ما سُمِّي في تاريخ 'نيو إنغلند' و'أميركا' 'النَّهضة الرُّوحيَّة العظيمة، حيث يتجدَّ دشخصٌ تِلْوَ الآخَر بواسطة الرُّوح القدس. ونقلتْ هذه النَّهضة الرُّوحيَّة بواسطة عملِ الله والرُّوح القدس الأشخاصَ من الظُّلمة إلى النَّهور، بِنُورٍ إلهيًّ فائقٍ للطَّبيعة، وليس بِنُورٍ المِصباح المُتوهِّج، أو بِنُورِ الشَّمعة، أو بِنُورِ الشَّمعة، أو بِنُورِ القمر. هذه أضواءٌ وأنوارٌ طبيعيَّة، أمَّا ذلك النُّور الذي يُؤتي بالنَّهضة الرُّوحيَّة، فهُوَ فائق للطَّبيعة وإلهيُّ أيضًا. وهو يخترِقُ إلى أعماق مَفاصل النَّفس مُباشرةً".

"تعلمون أنَّني في كلِّ يومٍ ودون تلكُّوْ، أُصلِّي من أجل النهضةِ الروحيَّة لكنيسة القدِّيس أندراوس، حيث إنَّني بصفتي الرَّاعويَّة، أُصلِّي من أجل الكنيسة في أميركا، ومن أجل الكنيسة حولَ العالَم لأنَّ ظُلمةً جديدةً حلَّتْ على مُجمَلِ مساحة البُلدان التي نعيشُ فيها. وقد غطَّى هذا الظِّلُّ بطُرُقٍ شتَّى الكنيسة، ونحنُ نعودُ إلى حالتنا الطَّبيعيَّة التي هي الظُّلمة".

ثمَّ أظهرَ "آر. سي." العلاقة الوثيقة بإشعياء ٦، من ذلك المقطَع الذي وعَظَ منه مرَّات عدَّة:

"نحنُ نكرهُ، بطبيعتنا؛ نحنُ نكرهُ النُّور ونُحِبُّ الظُّلمة لأنَّ أعمالنا هي شرِّيرة. نحنُ نُريدُ أن نعيشَ في حالةٍ من الاختباء أمام الله، مع أنَّ مجدَ الله علاً كُلَّ الأرض. نحنُ نهربُ منه، نختبئُ منه ونُفضًّلُ الظِّلال حيث نُحِسُّ بالأمان بدلَ النُّور الذي يكشِفنا ويتسبَّبُ في قَولِنا: 'وَيْلٌ لِي'".

يُتابِعُ ويقول: "لكنَّ إشعياء في مأساته، وهو صارخٌ بشأنِ نجاسة شفَتَيْه، اقتيدَ إلى التَّوبة التي لدَيْها ثَمَنٌ مُرتبِطٌ بها. لقد تعامَلَ الله مع شَّفَتَيْ إشَعياء النَّجستَيْن، فوَجَّه الملاك لأنْ يطيرَ إلى المذبح ويأخذَ جمرةً- جمرةً حامية- جملقط

من على المذبح ويأتي بها ومَسَّ الشَّفَتَيْن - التي هي أحَدُ أكثر الأجزاء حساسيَّةً في الجسم البشَريِّ - شفَتَي النَّبيِّ الذي يرتجِفُ تحتَه".

"لَم يكُنْ كُلُّ ذلك لتعذيبه، ولا لتدميره، ولا لتأديبه أيضًا، بل لتعقيم شفتَيْه، لتطهيرهما وشفائهما. ثمَّ بينما كانت شفتاهُ تلتهبان في جسده، إذا به يسمعُ صَوت أدوناي السَّيِّد، 'مَن أُرسِل ومَن يذهبَ من أجلِنا؟'".

"ولنُلاحِظْ أَنَّ إشعياء لا يقول: 'ها إنَّني هُنا'، في الإشارة إلى مكانه. إنَّها ليست 'ها إنَّني'، بل 'هأنذا، أرسِلني'. هكذا يَرُدُّ النَّاس عندما تكون شفاههم قد طُهِّرتْ بواسطة إلهٍ قُدُّوس. هكذا يَتجاوَب النَّاس عندما تُقتحَمُ أنفسهم من قِبَلِ نُورٍ إلهيًّ فائقِ للطَّبيعة، وتُقامُ من الموتِ الرُّوحيًّ إلى جِدَّةِ الحياة الرُّوحيَّة".

يُدخِلُ "آر. سي."، بعَدَ ذلك، "إدواردز" مرَّةً أُخرى إلى الحديث، ويقول:

"وبينها يُعلِّمُ 'إدواردز' تلك العِظة من إنجيل البشيرِ متَّى الأصحاح ١٦، فهو يُحاوِل أن يُشدِّدَ على أهمِّيَّة النُّور الإلهيِّ الفائق للطَّبيعة، وما يجلبهُ إلى حياةِ الشخص. فما هذا الذي يفعلهُ الرُّوح القدس عندما يحِلُّ بَيْننا بهذا النُّور الإلهيِّ الآنيُّ الفائق للطَّبيعة؟ يقولُ إنَّ أوَّلَ شيءٍ تقومُ به الولادة الثَّانية، أي التَّجديد، أو التَّقوية، أو الحلول الذي يتميَّزُ به الرُّوح القدس، هو إظهارُ الحقِّ لكلمةِ اللهُ. وعندما تُعلَنُ الكلِمة، يُدخِلُها الرُّوح القدس ويستخدمها في نَخْسِ القلبِ والنَّفس، لكي تقول الآن: 'إنَّني أرى ذلك. أنا أفهمُ ذلك".

"عندما يحِلُّ علَيْك ذلك النُّور الإلهيّ الفائق للطَّبيعة، تتفتَّحُ عيناك. وتخرجُ من الظُّلمة وترى نُورَ كلِمةِ الله التي تُنيرُ كُلَّ إنسانٍ يأتي إلى هذا العالَم. وإنَّك لَتراهُ في حقًّهِ الكامل".

"إِلَّا أَنَّ 'إدواردز' تجاوَزَ ذلك وأكملَ ليقول، إِنَّ النُّورَ الإلهيَّ الفائقَ للطَّبيعة يُقنِعُكَ ببساطةٍ بالحقِّ لكنَّهُ يُظهِرُ أمرَيْن آخَرَيْن مُرتبِطَيْن بالحقِّ وبالله. إِنَّ عملَ الرُّوح القدس الآتي الفائقَ للطَّبيعة، في نفسِكَ وروحِكَ، إِنَّا يُظهِرُ لكَ جمالَ الحقِّ…"

"يغمُرنا الحقُّ بجماله؛ إذ إنَّ كُلَّ كلِمةٍ تخرجُ من فِمِ الله، حتَّى تلك الكلِمات التي تقودُنا لأن نقول: 'وَيْلٌ لِي'، هي كلِماتٌ مملوءةٌ بالجمال لأنَّها خارجة من لَدُن رَبِّ الجمال".

"ثمَّ يُتابِعُ 'إدواردز' بأكثر تفصيلٍ في تحليلهِ لهذا النُّور الإلهيُّ الفائقِ للطَّبيعة، عندما يقول إنَّ الرُّوح القدس ليس فقط يقودنا مُباشرةً إلى حَقِّ الله وكلِمتهِ، وإلى جمالِ الله وكلِمتهِ، بل هو يُقنِعُنا مجدِ الله، ذلك المفهوم النَّابع من العِبريَّة الذي يعني الثِّقل، ذلك الجَوهَر الذي هو عظيمٌ مهوبٌ سامٍ فائقٌ جدًّا. ينبثِقُ من الظَّلام – من تلك الظُّلمة المُهيمنة – النُّورُ، نورُ الحقِّ، نورُ الجمالِ ونورُ مجدِ الله، الذي هو: 'قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ". ٢٥٢

تُؤدِّي النَّهضةُ الرُّوحيَّة إلى معرفةِ الله وتوقيرِه وعبادته، والشَّوق أيضًا إلى إظهار جمالِ الله وقداسته ومجدِه في قالَبِ ترنيمةٍ. هُنالِكَ سَبَقٌ كتابيٌّ مُتمثُّلٌ بالمزامير، وهُناك أيضًا سَبَقٌ آخَر مُتمثُّلٌ بتاريخ الكنيسة.

### المجدُ للواحدِ القدُّوس

كانت كتابةُ التَّانيم جزءًا من جهودِ "مارتِن لُوثر" الإصلاحيَّة، منذُ البداية تقريبًا. كتبَ "لُوثر" مُعبِّرًا: "بدرجةٍ ثانيةٍ إلى جانبِ كلِمة الله، تستحِقُ الموسيقا التَّسبيحَ الأسمى". "ت كتبَ "لُوثر" ترنيمتهُ الأُولى في عام ١٥٢٣. بعْدَ تلك التَّرنيمة، لاحظَ وجودَ الحاجة إلى إصلاح ترنيم الكنيسة؛ فلاهوتُ الكنيسة وتعليمها وطُقوسها الدِّينيَّة – جميعها كانت تحتاج إلى إصلاح كاملِ شامل. فكتبَ "لُوثر" رسالةً يُعلِنُ فيها نيَّاتهِ ويطلبُ المعونة:

"إنَّني أسعى وأُخطِّط، بناءً على أمثلةِ الأنبياء والآباء القُدماء، لأصنعَ مزاميرَ عامِّيَّة، أي تَرانيم، لعامَّة الشَّعب حتَّى تبقى كلِمة الله مع النَّاس بواسطة التَّرنيم والتَّسبيح. لذلك، نحنُ نبحثُ عن شُعَراءَ في كُلِّ مكانٍ". ٢٥٠٠

بحلولِ عام ١٥٢٤، نُشِرَتِ الرزمةُ الأولى من التَّرانيم الألمانيَّة في إحدى المطابِع. كانت تحتوي على ثماني ترانيم، أربعٌ منها من تأليف "لُوثر" واثنتانِ لِـ "شاعِرَيْن" كان "لُوثر" قد وجدهما. في نهاية حياة "لوثر"، كتبَ ثماني وثلاثين ترنيمة، الأبرزُ من بَيْنها ترنيمة "اللهُ ملجأً لنا"، التي كانت نتيجة تأمُّل "لُوثر" في المزمور ٤٦. لحَّنَ "لُوثر"، وهو موسيقيٌّ مُخَضَرَم،

٣٥٢ "آر. سي. سبرول"، "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ"، المُؤتمر الوطنيُّ لـ "ليجونير"، ٢٠١٥، أُورلاندو، فلوريدا.

٣٥٣ "مارتِـن لُوثـر"، "أعمالُ 'لُوثـر"، المُجلَّـدُ الثَّالـث والخمسـون، "الطُّقـوس والتَّانيـم"، المُحـرِّرون: "أُولريتـش إس. ليوبولـد" و"هلمـوت تي. لـيمان" (فيلادلفيـا: "فورتـرِس بريـس"، ١٩٨٤)، ص. ٣٢٣.

٣٥٤ "مارتِـن لُوثـر"، "ديسـمبر/كانون الأوَّل، ١٥٢٣"، "'لُوثـر' المُـحشَّى: المُجلَّـدُ الرَّابِـع، كتابـاتُّ راعويَّـة"، المُحـرِّر: "مـاري جين هيميـغ" (مينابولـس: "فورتـرس"، ٢٠١٦)، ص. ١٥٣.

ألحانًا كثيرة إضافةً إلى كتابةِ الكلِمات لترنيماتهِ. تعاوَنَ أيضًا مع "يوهان والتر" و"فريدريك ذا وايز" في مدينتَيْ فيتنبرغ و"تُورجاو". لقد غيَّرتْ نتائِجُ هذا التَّعاون الوثيق من خَطِ العبادة الألمانيَّة كما ألهَمتْ لاحقًا "إسحاق وَطس"، في سنوات القرن الثَّامن عشَر، وأُسلوبَيْ إنشاد التَّرانيم والطُّقوس الدِّينيَّة للعالَم الأنغليكانيّ.

كتبَ "آر. سي." ترنيمتـهُ الأُولى في عـام ١٩٩١، بعنـوان: "المجـدُ للواحدِ القُـدُّوس". ظهرتْ أُولَ مـرَّة في النُّسخة الثَّانيـة لخلفيَّـة كتـاب: "قداسـةُ الله"، الذي أُصـدِرَ في عـام ١٩٩٨. التَّرنيمةُ الآنفـةُ الذِّكر، هِــيَ تأمُّـلُ في إشـعياء ٦، حيث إنَّ قرارها المُنشَـد يُـردِّدُ صـدى كلِمات النَّبيّ:

"قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ"، صرخَ حَشْدٌ من السَّرافيم: المجدُ للواحدِ القُدُّوس معًا في ترنيمة السَّماء.

كتبَ "آر. سي." ترنيمةً أُخرى ولحَّنها، بعنوان: "تعالَ، أيُها المُخلِّص، حَضِّرِ المائدة"، في عام ١٩٩٢. تحتفي هذه التَّرنيمة بذكرى العشاء الرَّبَّانيّ". في تمهيد كتاب "كيث ماثيسون": "أُعطِيَ لك: المُطالَبة بعقيدة 'لُوثر' في العشاء الرَّبَّانيّ"، كتبَ "آر. سي." عن أهمِّيَّة الشَّركة مُلاحِظًا الآتي: "إنَّني مُوقِنُ أنَّه عندما يتناولُ شعبُ الله فريضة العشاء الرَّبَانيّ باستخفافٍ، فهمْ يفتقرون ويُوهَنون على نَحْوٍ مُوجِع؛ فبغيابِ الكلِمة والمُقدَّس كِلَيْهِما، نحنُ نُواجه فهمْ من يتحدَّثُ "آر. سي." بشأن فريضة العشاء الرَّبَّانيِّ الذي في كُسوفٍ وانحدار. لقد تهنَّى أن يُضيءَ كتابُ "ماثيسون" بنوره، وكانت لدَيْه آمالٌ مُشابِهةٌ معقودةٌ على ترنيمتهِ. فالعددُ الأوَّل من التَّرنيمة يدعو المسيح ليجيء و"يُطعِمَ اليائسين، والخراف الجائعة". وهكذا يكون القرار:

يسوعُ، يسوعُ، نحنُ نعبدُكَ، عطيَّةُ خُبزِ السَّماء؛ يسوعُ، يسوعُ، نحنُ نعبدُكَ، أَبْق أرواحنا شَبعانة.

<sup>700</sup> كانت لـدى الـكلِماتُ الأصليَّـة للتَّرنيمـة عبـارة: "لَهِـيَ ترنيمـةُ الملاك"، كالسَّـطر الأخير. لقـد غيَّرهـا "آر. سي." مـن إعلانِ إلى دعـوةٍ للعمـل: "معًـا في ترنيمـة الـسَّماء".

٣٥٦ "آر. سي. سبرول" في: "'كيــث ماثيســون'، 'أُعطِــيَ لــك: المُطالَبــة بعقيــدة 'لُوثــر' في العشــاء الرَّبَــَايَّ'" (فيلبــسبرغ، نيوجــرسي: "المَشــيخيَّة والإصلاحيَّــة"، ٢٠٠٢) ص. ١٠.

تبِعَتْ هذه ترانيمُ أُخرى، مَا فيها: "لابِسٌ البِرَّ"، وهي التَّزنيمةُ الجامعيَّة لِـ الـ "أر. يي. سي.". ثمَّ في عام ٢٠١٤، بـدأ "آر. سي." تعاوُنًا مع "جف ليبِّينكوت". "ليبيِّنكوت" هو مُؤلِّفٌ موهـوبٌ جـدًّا وحائِزٌ جوائز َ عدَّة من "جمعيَّة المُؤلِّفين والنَّاشرين الموسيقيِّين الأميركيَّة ('أي. إس. سي. أي. ي.')"، و"برودكاست ميوزيك، إنكوربورايتد ('بي. إم. أي.')"، وترشيحات جوائز "إيجِّي" الموسيقيَّة.

كانت لدى "آر. سي." مَقدِرةٌ في كتابةِ الكلِمات، وقد سجَّل "ليبينكوت" في مرمى إنجازاتهِ الأفلام والبرامج التَّليفزيونية، وكانت لدَيْه مجموعةٌ من البرامج تُضافُ إلى سِيرتهِ وإنجازاته. باقتراحٍ من "كريس لارسِن"، قرَّر الاثنان العملَ معًا ليَريا ما يُحكِن أن يَنتُجَ عن تعاونهما هذا. كانت النَّتيجة مَشروعَيْن من الأقراص المُدمَجة من التَّرانيم: "المجدُ للواحدِ القُدُّوس"، الذي أُصدِرَ في عام ٢٠١٧؛ و"قدِّيسو صِهْيَون"، الذي أُصدِرَ في عام ٢٠١٧.

كانت العمليَّة الاعتياديَّة تتطلَّبُ من "آر. سي." أن يكتُبَ الكلِمات شمَّ يلِّعنها "ليبِّينكوت". كانت هذه الحالةُ هي العمومَ، ما عدا ترنيمةَ "المُرتفعات". كان "جف" قد كتبَ وألَّفَ اللَّعن مُسبَقًا قبل الكلمات، وفي زيارةٍ إلى منزلِ "آر. سي." عزفَ المقطوعة أمامهُ وأمامَ "فيستا". ذهبَ "آر. سي." ليجلسَ وراءَ مكتبه، وفي غُضون عَشْر دقائق، أنتجَ ورقةً حاملة الكلِمات كاملة. لدى بدايات التَّزنيمة المُسجَّلة دُخولٌ صَوتيُّ خافِت من المزمار النَّفَاخ، يتصاعَدُ رُويدًا كالضَّبابِ الخفيف فوق المُرتفعات الاسكتلنديَّة. التَّزنيمة ملحَميَّةٌ، كموضوعٍ يصلُحُ لفِلم سينمائيَّ. تحتفِلُ الكلِمات بالحقِّ العظيم للرُّؤيةِ المُبهِجة المُوصوفة وصفًا جميلًا في رسالة ١يوحنَّا ٣:١-٣، وهو مقطعٌ من بَيْن أفضل المقاطع الكتابيَّة لدى "آر. سي." و"فيستا". تتصاعدُ التَّرنيمة بالتدريج إلى المقطع الذي يقول: "سنراهُ وجهًا لوجه في ذلك اليوم". لقد لاحَظَ "ليبينكوت" أنَّ هذه التَّرنيمة هي قِمَّةُ قِصَّة المشروع كلَّه. لوجه في ذلك اليوم". لقد لاحَظَ "ليبينكوت" أنَّ هذه التَّرنيمة هي قِمَّةُ قِصَّة المشروع كلَّه.

باتبًاع أُمُوذِجِ "لُوثر" في ترنيمة "اللهُ ملجاً لنا" بعد التأمُّل في المزمور ٤٦، كتبَ "آر. سي." ترنيمة "المكانُ الخَفيّ" بناءً على المزمور ٩١. بتاريخ ٢٥ أُغسطس/آب، ٢٠١٤، عُقِدَتِ افتتاحيَّةٌ في "ليجونير" للاستماع إلى مشروع التَّسجيل قبْلَ الإصدار المُتوقَّع في عام ٢٠١٥. اجتمعَ نحو عشرين شخصًا أو أكثر حولَ آلِ "سبرول" و"ليبيّنكوت". وبعْدَ الانتهاء من كُلِّ ترنيمةٍ على حِدة، قدَّمَ "آر. سي." و"ليبيّنكوت" مُلاحظاتٍ بنَّاءة، مُعيدين لهذا تغيير كلِمات التَّرنيمة أو بعض الأجزاء من التَّسجيل. لكن، بعْدَ أن جرى الاستماع إلى ترنيمة "المكانُ الخَفيّ"، لم يتفوَّه أحدٌ بكلمة. تُحتُّلُ التَّرنيمة، الحافلةُ بالمشاهد الرَّمزيَّة، الحماية في السَّكن

في "ظِلِّ ملِكِنا القدير". فالنَّغماتُ المُتسارعة للجَوقة والضَّربات الأخيرة على مفاتيح البيانو، تجيءُ بالتَّرنيمة التَّأمُّليَّة إلى نهايتها، ويَعلقُ الجمالُ في صدى الأثير.

أُصدِرَ القرصُ المُدمَج في سنة ٢٠١٥ ضمن المُؤتمر الوطنيِّ لِـ"ليجونير"، ونُظِّمَ حَفْلٌ مُوسيقيٌّ افتتاحيٌّ في كنيسة القدِّيس أندراوس نهار الأربعاء، الواقِع فيه ١٨ فبراير/شُباط، مُوسيقيٌّ تحضيريٌّ مع كامل الأُوركسترا والجَوقة بأعضائها في الكَنيسة الفارغة، ما عدا فريق التَّصوير وهندسةِ الصَّوت، وما عدا زَوجَيْن بأعضائها في الكنيسة الفارغة، ما عدا فريق التَّصوير وهندسةِ الصَّفِ الرَّابع. كانا "آر. كانا جالِسَيْن على الجهة الأخيرة لأحَدِ المقاعد الوسطى، تحديدًا في الصَّفِّ الرَّابع. كانا "آر. سي." و"فيستا". ومع بدءِ الحَفْلِ المُوسيقيّ، أحاطَها بذراعهِ، وجلسا معًا فَرِحَيْن بِصَمْتٍ في أثناء الأداء كُلِّه. برؤيةِ ذلك، يعتقِدُ المرء أنَّ "آر. سي." ضحَّى بالكثير لكتابةِ ترنيمةٍ للألبوم وإنتاجِها فقط لِيُواعِدَ حبيبةَ قلبهِ ويدعوها إلى حضورِ حَفْلٍ مُوسيقيًّ خاصًّ. لَرُجًّا قام بذلك بالفعل.

بُعَيْدَ ذلك بوقتٍ قصير، تعرَّضَ "آر. سي." لِذَبحةٍ أُخرى، فاضْطُرَّهُ الأمرُ إلى التَّوقُّفِ عن اعتلاءِ المِنبَر وزياراتهِ اليوميَّة إلى "ليجونير" لأشهُر عدَّة مقبِلة. لقد استعادَ عافيتَهُ، إلَّا أنَّ الذَّبحة، مُترافقةً مع عددٍ من الذَّبحات السَّابقة ومرَضِ الانسداد الرِّنويِّ المُزمِن ("سي. أُو. بي. دي.")، أثَّرتْ فيه بِشِدَّة. قليلون هُمْ مَن كانوا على اطِّلاعٍ عدى مُعاناةٍ "آر. سي." في الوعْظِ أو المُحاضَرة. لكنَّه تقوَّى وتابَعَ المسيرة. فما زال هُناك عملٌ يجبُ أن يُنجَز.

كان لـدى "آر. سي." قلقٌ كبيرٌ بسببِ غياب الدِّقَة وسطحيَّة الفكر الوثيقَيْن بشخصِ المسيح وعملِه في الكنيسة المُعاصِرة. فشخصُ المسيح وما قامَ به، لَهُما الإنجيل، وإعلانُ الإنجيلِ هـو القلبُ ذاته ومركزيَّة رسالة الكنيسة. لقد أدَّى ذلك إلى كتابةِ وثيقة بعنوان: "الكلِمةُ صارَ جسَدًا"، وإطلاقِها وهـي وثيقةٌ لِـ "ليجونير" بشأن الكرستولوجيا (لاهـوت المسيح وشخصه وعمله)، أي التَّعليلِ اللَّهـوتيُّ لشخصِ المسيح. يستنِدُ بيانُ هـذه الوثيقة إلى قوانين الإيان القديمة وإسهاماتِ الإصلاحيِّين في عَرْضِ التَّعليم الكتابيُّ لشخصِ المسيح وعملِه.

يُقِرُّ البيانُ الآنفِ الذِّكرِ بالآتي:

نعترفُ بالسِّرِّ ومُعجزةِ أنَّ الله صارَ جسدًا لذلك نفرحُ بخلاصنا العظيم بيسوع المسيح ربِّنا.

مع الآبِ والرُّوح القدس، خلقَ الابنُ كلَّ شيء، وهو ضابطُ كلَّ شيء، ويصنعُ كلَّ شيءٍ جديدًا. إنَّه الإلهُ حقًّا، صارَ إنسانًا حقًّا، له طبيعتان في شخصِ واحدٍ.

إنَّه وُلِدَ من مريم العذراء، وعاشَ بيننا. وهو صُلِبَ، وماتَ، ودُفنَ، وقامَ في اليوم الثَّالث، وصعدَ إلى السَّماء، وأيضًا سيأتي ثانيةً في المجد والقضاء.

إنَّه من أجلنا حفِظَ النَّاموس، وكَفَّرَ عن الخطيَّة، وأرضى غضبَ الله. وهو أخذَ عنًا ثيابنا القذرة وأعطانا رداءَ البِرِّ الذي له.

> إنَّه نبيُّنا وكاهنُنا وملِكُنا، هو يبني كنيستهُ، ويشفعُ فينا، ويلكُ على كلِّ شيءٍ.

يسوعُ المسيحُ هو ربُّ؛ نُعظِّمُ اسْمَهُ القُدُّوسِ إلى الأبد. آمن.

كُتِبَتْ بيان هذه الوثيقة بصورة رئيسيَّة على يد "آر. سي. سبرول" و"ستيفن نيكيلس"، بالتَّعاون مع أفرادٍ من الهيئة التَّعليميَّة في "ليجونير" و"كريس لارسِن". يتضمَّنُ هذا البيان أيضًا سِتَّةً وعشرين بَنْدًا بشأنِ التَّأكيد والنفي. كتبَ "آر. سي." الكثير منها. كذلك الأمر من جهة أفرادٍ من الهيئة التَّعليميَّة في "ليجونير". لقد حُرِّرتْ وعُدِّلت هذه السِّلسلة من البنود الإيمانيَّة بواسطة الدُّكتور "كيث ماثيسون" والدُّكتور "جون تود-ديل" من الـ"أر. بي. سي." وفريق التَّعرير في هيئةِ خدماتِ "ليجونير".

كانت هُناك لمسةٌ شِعريَّة لهذا المشروع. في بداية خدمة "آر. سي." العامَّة، كان وسيطًا ومُسهِمًا أساسيًّا في كتابة وثيقة شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة، والكاتِبَ الرَّئيسيَّ لبنودِ التَّأكيد والنفي المُرافِقة. ففي أُفُقِ السنوات الباهرة لِـ "آر. سي." من الخدمة ليخدِمَ الكنيسة بوصفه وسيطًا لبيان الكرستولوجيا (لاهوت المسيح وشخصه وعمله).

عندما اطلَّعَ "جف ليبِّينكوت" على الوثيقة أوَّل مرَّة، بدأ في الحال العملَ على تأليف اللَّحن، الذي أنتجَ "الكلِمةُ صارَ جسدًا: ترنيمةُ الكرِستولوجيا". كانت هذه التَّنيمة ستُصدَرُ في المشروع التَّعاونيِّ الثَّاني للتَّرانيم المُشترَك بَيْن "آر. سي." و"ليبينكوت": مشروع "قدِّيسو صِهْيَون". يتضمَّنُ المشروع أيضًا "مزمور الرَّاعي" التَّأمُّليَّ في المزمور ٢٣. بَيْنما كان يتعاملُ مع ضعفاته، وجَدَراحةً يوميَّة كبيرة في قراءة مزمور ٢٣ كلِّه وتَرديدِ صلاته. في المُؤتمر الوطنيًّ لي "ليجونير" في عام ٢٠١٦، قالَ "آر. سي." ما يأتي:

"قَبْلَ أُسبِوعَيْن، كان أحدهم يسألني عن بعض المشاكل الصحِّيَّة التي كان عليًّ أن أتعاملَ معها خلال السَّنة الماضية، وأجَبْتُ أنَّني أجِدُ نفسي مُختَتِمًا صلواتي بتَرديدِ المزمور ٢٣ وصلاته. أعني كَمْ أنَّ ذلك بدائيٌ! إنَّه إعداديٌ. 'الرَّبُ رَاعِيَّ فَلَا يُعْوِزُنِي شَيْءٌ. ومن هُناكَ تتَّجِهُ نحو المراعي الخُضُر ومياهِ الرَّاحة وتُقادُ في سُبُلِ البِرِّ من أجل اسْمهِ. أنت تغوصُ في أعماقِ هذا المزمور المجيد وما يعنيه،

٣٥٧ انظُر "ستيفن نيكيلس" و"آر. سي. سبرول"، "الكلِمةُ صارَ جسَدًا: بَيان 'ليجونير' في الكرِستولوجيا"، ٢٠١٦، المُؤتمر الوطنيّ لِـ "ليجونير"، أُورلاندو، فلوريدا، لحديثٍ بَيْننا بشأن الكتابة والمُحتوى وآفاق البيان.

وجوديًّا وشخصيًّا، أنَّ لـدى كُلِّ مسيحيًّ مُخلَّصٍ، مُخلِّضٌ هو مَـن اشترى لنا حياةً أبديَّة - فلا يُمكِن أن يكـونَ أيُّ شيءٍ أفضـل مـن ذلك، أليـسَ كذلك؟"٢٥٨.

### تحوُّلاتُ جذريَّةُ

منذُ بُلوغ "آر. سي." السِّتُين من عُمره، في عام ١٩٩٩، بحثَ مجلسُ الإدارة تخطيطًا للخِلافة في هَيئةِ خدماتِ "ليجونير". كان القرارُ الأوَّل الذي يجِب أن يُؤخذ يتمحورُ في ما إذا كانت "ليجونير" مُرتبِطة حصريًّا بِ "آر. سي." أو بالتَّعليم واللَّهوت الذي علَّمَهُ ودافَعَ عنهُ. هل ستنتهي "ليجونير" مَرتبِطة حصريًّا بِ "آر. سي."؟ أم ستستمِرُ بمشيئة الله؟ لقد حدَّدَ المجلسُ أنَّه بَيْنما شخصيَّةُ "آر. سي." كانت جزءًا ضَخمًا من الخدمة، كانت خدماتُ "ليجونير" مُلتزِمةً مضمونَ التَّعليم الذي ورَّدَهُ "آر. سي." بإقناع شديد. كان المجلِسُ مُلتزمًا أن يستمرَّ في الرِّسالة والإتيان بذلك التَّعليم إلى الأجيال المقبلة المُتعاقبة، إذا أذِنَ الله. في الوقت الذي حُدِّدَ فيه الجواب عن ذلك السُّؤال، تضمَّنَ السُّؤال التَّالي: كيف، أو على الأصَحِّ، مَن؟ مَن سيخلِف "آر. سي."؟

عندما أُسِّسَ مركَزُ الدِّراسة في وادي "ليجونير"، كان شرِكةً تعليميَّة. كان "آر. سي." مركزَ الثُقل، لكنَّه لم يكُن وحيدًا، إذ كان هُناك أساتذةٌ آخَرون. فقرَّر المجلسُ إعادة النَّظَر في هذا النَّموذج. يُشيرُ أيضًا رئيس "ليجونير"، "كريس لارسِن"، إلى أنَّ "المجلِسَ عرفَ استحالةَ إيجادِ رجُلٍ واحدٍ ليحمِلَ المِشعل؛ فالحقيقةُ هي أنَّ الدُّكتور 'آر. سي.' هو عطيَّةٌ نادرةٌ من الربَّ ". " أستَدعى هذا الواقعُ من المجلِس أن يبحثَ عن "رجالٍ موثوقين حكماء مُقتدرين في معرفتهم ". " وأعلنَ أعضاءُ المجلِس أساتذةَ التَّعليم الأربعة في "ليجونير"، وهُمْ الدَّكاترة: "روبرت جودفري"، و"سنكلير فيرجسون"، و"ستيفن لوسان" و"آر. سي. سبرول، الابن". أضافَ "لارسِن" ما يأتي: "هؤلاء الرِّجال الأربعة سيخدمون بصفةِ مُستشارين للدُّكتور 'سبرول، للمجلِس والقيادة العُليا، وسيكونون مُعلِّمين نشِطين في جميع خدماتِ 'ليجونير". " أُضِيفَ للمجلِس والقيادة العُليا، وسيكونون مُعلِّمين نشِطين في جميع خدماتِ 'ليجونير". " أُضِيفَ الدُّكتور "ستيفن جي. نيكيلس" إلى زُملاء الهَيْئة التَّعليميَّة في مايو/أيَّار من عام ٢٠١٣. وفي نوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ٢٠١٥، انضَمَّ الدُّكتوران "آر. ألبرت مولر، الابن" و"ديريك و. ه. وفمبر/تشرين الثَّاني من عام ٢٠١٥، انضَمَّ الدُّكتوران "آر. ألبرت مولر، الابن" و"ديريك و. ه. توماس". وأُضِيفَ الدُّكتور "بيك بارسِنس" في مارِس/آذار من عام ٢٠١٧.

٣٥٨ "نيكيلس" و"سبرول"، "الكلمةُ صارَ جسَدًا".

۳۵۹ "كريـس لارسِـن"، "الـزُّملاءُ التَّعليميُّـون الجُـدُد في هيئـةِ خدمـاتِ 'ليجـونير'"، ١٢ مايو/أيَّـار، ٢٠١٠، https://www.ligonier.org/blog/new-teaching-fellows-ligonier-ministries/.

٣٦٠ "لارسِن"، "الزُّملاءُ التَّعليميُّون الجُدُد".

٣٦١ "لارسِن"، "الزُّملاءُ التَّعليميُّون الجُدُد".

وعندما أُضِيفَ الرُّملاء التَّعليميُّون الأربعة أوَّلًا، تبدَّل شِعارُ الموقع الإلكترونيُّ لِـ "آر. سي. سبرول" إلى "الخدمةُ التَّعاونيَّة لِـ "آر. سي. سبرول" إلى "الخدمةُ التَّعاونيَّة لِـ "آر. سي. سبرول". كان الرُّملاء التَّعليميُّون رُفقاءَ مُقتدرين لِـ "آر. سي." في سنواتِ حياتهِ الأخيرة؛ فهو قدَّرَ مواهبهم وشجاعةَ كُلُّ منهم واحترمَها. كان قد عرفهم شخصيًّا وعرفَ خدمة كُلًّ منهم من قُرب. لقد قدَّرَ سِجِلً أمانتهم ونزاهتهم. كما اهتمَّ بشِدَّة أنَّ الرُّملاءَ التَّعليميِّين كانوا مُلتزمين تُجاهَ الإيمان المُصلَح، ومُستعدِّين للدِّفاع عنه، وهم شُجعانٌ في المُحاربة من أجله. لقد أرادَ "لاهوتيِّين مُحاربين" وتواصُليِّين - جميعُ الخصائص والسِّمات التي أُعجِبَ بها في محبوبيهِ الإصلاحيِّين.

إنَّ الامتناعَ عن تسمِيَة خليفةٍ وحيدٍ هو بِحَدِّ ذاتهِ إقدامٌ جريء، وخِدْماتٌ ومُؤسَّسات مسيحيَّة قليلةٌ حاولَتِ الإقدام على هذه المُغامرة. إنَّها على الأَصَحِّ سابِقةٌ من نَوعها. كانت الشَّركةُ التَّعليميَّة جزءًا من خُطَّة الخلافة؛ ففي "ليجونير"، كان "كريس لارسِن" يخدمُ بصِفةِ الرَّئيس، وفي السَّنوات التي سبَقَتْ موتَ "آر. سي."، كلَّفَ "آر. سي." إدارةَ الخدمة يومًا فيومًا إلى "لارسِن".

احتفظَ "آر. سي." موقعهِ رئيسًا لمجلس الإدارة. في الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة، عَيَّنَ "آر. المجلس "ستيفن نيكيلس" ليخدِمَ بصِفةِ الرَّئيس الثَّاني في عام ٢٠١٤، في حين عُيِّنَ "آر. سي." أمينًا للسِرِّ واحتفظَ مقعدهِ عُضْوًا في المجلس. أمَّا في كنيسة القدِّيس أندراوس، عَيَّنَ "آر. سي." والشُّيوخ "بيرك بارسِنس" راعِيًا مُشارِكًا. قبْلَ وفاة "آر. سي"، كان المجلِسُ، برضًى كامل من "آر. سي"، قد أعلنَ أنَّه بعْدَ وفاة "آر. سي."، سيكون الدُّكتور "بارسِنس" الرَّاعي الأساسيّ.

لقد وُضِعَ التَّخطيطُ للخلافة، الذي بدأ مطلعَ القرن الحادي والعشرين، حَيِّزَ التَّنفيذ حتَّى عام ٢٠١٠. ما تزالُ "فيستا" مُنخرطةً بنشاطٍ لافِتٍ في الخدمة، كما كانت كُلَّ حياتها، وهي تحتفظُ بصِفةِ المُؤسِّسة المُشارِكة، وتُشغِلُ مكتبَها يوميًّا، بينما قلمُها الأحمر (أو أحيانًا قلمُ أزرق أو أحيانًا قلمُ رصاص) عُرُّ بكُلِّ كلِمةٍ مطبوعةٍ تأتيها من "ليجونير". تخدمُ ابنةُ "آر. سي."، "شيري سبرول دوروتياك"، "ليجونير" مُوظَّفةً رئيسةً في التَّطوير، وكَونُها ترعرعتْ مع مجلَّة "تايبِلتوك"، فهيَ على الأغلَبِ تُدرِكُ مَامًا لاهوتَ والدها، واستطاعتْ أيضًا أن تحتفظَ بفُكاهتهِ وضحكتهِ ومحبَّتهِ المرهفةِ للنَّاس.

في ١٢ ديسمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٦، أصدرتْ "ليجونير" البيانَ الآتي: "نهار الجُمعة الماضي، تلقَّى مجلِسُ المُديرين في خدماتِ 'ليجونير' والجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة استقالة

الدُّكتور 'آر. سي. سبرول، الابن'. فهو بِصَددِ تقاعدهِ من مَهامِّهِ في الخدمة والجامعة لأسباب شخصيَّة". ٢٦٢

كانت هذه هي التَّحوُّلات والتَّغييرات التي طرأت في عام ٢٠١٠ فصاعدًا، ما مهَّدَ الطَّريق لما كانت ستكونُ علَيْه سنةَ "آر. سي." الأخيرة، ٢٠١٧، التي تُوافِقُ الذِّكرى المئويَّة الخامسة للإصلاح.

# إرثُ "لُوثر"

كان إصدارُ "آر. سي." الأوَّل مقالـةً عـن "لُوثـر" في مجلَّة "غوردون ريفيـو"، عام ١٩٦٨. كان أحَدُ المشـاريع التـي عمـِلَ علَيْها كتابًا من المقـالات عن "لُوثـر"، نَشَرَه مجلِسُ "ليجونير".

كانت لِـ "آر. سي." الكلِمة الأخيرة في كتابِ المقالات هذا. وقد عَنونَ الفصْلَ الذي كتبهُ: "لُوثر' وحياةُ الرَّاعي-اللَّه ويَّ". يُشيرُ "آر. سي." إلى المبادئ الخمسة والتِّسعين، التي بينما كان يُقصَدُ بها إثارةُ جدَلٍ أكاديميّ، فهيَ أُثيرت بسبب المخاوف الرَّاعويَّة. لقد أدَّى بيْع "تِيتزيل" لصكوكِ الغُفران إلى "مُحاكاةٍ ساخرة للمُسامحة الزَّائفة" التي "أجبرتْ 'لُوثر' على التَّساؤل ليس فقط بشأنِ قضيَّة صكوكِ الغُفران، بل أيضًا بشأنِ نِظامِ الخلاص كلِّه في الكنيسة"." ثمَّ برزَت إلى حَيِّز الوجود البنود الخمسة والتَّسعون. كما يُعبِّر "آر. سي."، "كان الإصلاحُ الآن جارِ على قدَمِ وسَاق".

كان "لُوثر" في سنِّ الخامسة والثَّلاثين عندما علَّقَ البنود الخمسة والتَّسعين. كان سيعيشُ تِسْعًا وعشرين سنةً أُخَر، وهوت عن عُمرٍ ناهزَ الثَّانية والسَّتِّين. في القرن السَّادس عشَر، كان مُتوسِّطُ العمر المُتوقَّع تحت سِنِّ الأربعين. فالذين عاشوا إلى حين بلوغهم السِّتِّين، تعرَّضوا لداءِ المفاصِل، والالتهابات المَعويَّة الدُّوديَّة، وخسارة حاسَّتِي السَّمع والنَّظر، والالتهاب المَفْصليّ، إضافةً إلى أمراضٍ أُخرى. كانت لدى "لُوثر" جميعُ هذه الأمراض. كتبَ ذاتَ مرَّة إلى صديقٍ قبْلَ شهرٍ من وفاتهِ، قائلًا: "ها إنَّني أكتبُ وأنا رجُلٌ طاعنٌ في

۳٦۲ "بيانٌ يتعلَّق بالدُّكتور 'آر. سي. الابن'"، ۱۲ ديسمبر/كانون الأوَّل، ۲۰۱٦، /https://www.ligonier.org/updates/rc-sproul-jr/

٣٦٣ "آر. سي. سبرول"، "'لُوثــر' وحيـــاةُ الرَّاعي-اللَّاهـــويّ"، في: "إرثُ 'لُوثــر""، المُحــرِّران: "آر. سي. سبرول" و"ســـتيفن جـــي. نيكيلـــس" (ســـانفورد، فلوريـــدا: مجلِــس الإصلاح، ٢٠١٦)، ص. ٢٨٠-٢٨١.

٣٦٤ "آر. سي. سبرول"، "'لُوثر' وحياةُ الرَّاعي-اللَّاهوتيَّ"، ص. ٢٨١.

السِّن، عاجزٌ مُتثاقلٌ مُتعَبُّ بـاردٌ، والآن، بـعَينٍ واحـدة". ٢٦٠ كان "لُوثـر" يشعرُ بثِقَـل السِّنين والصِّراعـات التـى أرهقَـتْ كاهلَهُ.

بَيْنها انطلقتْ سنةُ ٢٠١٧، كان "آر. سي." يشعرُ بدَورهِ بثِقَل السَّنوات. كان مرَضُ الانسداد الرُّئويُ المُزمِن يُلقي بظلالهِ علَيْه. وقد أثَّرتْ نتائجُ المرضِ في نَومه، ما أثَّر من ثَمَّ في صحَّته. كان فصْلَا الشِّتاء والرَّبيع صَعبَيْن. في المُؤتمر الوطنيِّ لِـ "ليجونير"، الذي انعقدَ في مارِس/آذار من عام ٢٠١٧، بموضوع رئيسيٍّ هو "الخمس مئةُ سنةٍ المقبِلة"، شاركَ "آر. سي." في حلقةٍ من الأسئلة والأجوبة في اليوم الأوَّل، وشعرَ بالإعياءِ بُعَيْدها وكان عاجزًا عن تقديم محاضرته، التي كانت مُحدَّدة ليوم السَّبت في ختام المُؤتمر. لقد كانت الرُّوحُ مُريدة، لكنْ ما كان باليدِ حيلة، فالجسدُ ضعيفٌ. بَيْنها اقتربَ فصْلُ الصَّيف، بدأ "آر. سي." يستعيد نشاطهُ وعافيتَه، فلَع بَ الغُول ف مُجدَّدًا، للمرَّة الأولى منذ سنوات. أُولئكَ الذين عرفوه، علَّقوا قائلين وعافيتَه، فلَع بَ الغُول مُجدَّدًا، للمرَّة الأولى منذ سنوات. أُولئكَ الذين عرفوه، علَّقوا قائلين إنَّه بدا بصحَّةٍ جيِّدةٍ في الصَّيْف وبداية الخريف من عام ٢٠١٧، أكثر ممًا كانهُ في السَّنوات القليلة الماضية؛ فهو لم يُفوِّت يومَ أحدٍ واحدٍ من الوعْظ في ذلك الوقت. وفي إحدى المُلتَّالِي من هاتفَهُ. كان المُتَّصِل مَخزن المعدَّات في النَّادي الرِّيفيّ، يُعلِمهُ أنَّ سائقَهُ قد حضَر. المُقالِلات، رنَّ هاتفُهُ. كان المُتَّصِل مَخزن المعدَّات في النَّادي الرِّيفيّ، يُعلِمهُ أنَّ سائقَهُ قد حضَر.

كان يُؤدِّي كُلُّ هـذا إلى شهر أُكتوبر/تشرين الأوَّل مـن عـام ٢٠١٧، الشَّـهر مـن السَّـنة الـذي حلَّـت فيـه الذِّكـرى السَّـنويَّة الخمـس مئة في ذاتِ اليـوم الذي علَّـق فيه "لُوثـر" البنود الخمسـة والتِّسـعين. كان لـدى "آر. سي." كُلُّ توقُّعِ طفـلٍ ينتظِـرُ عيـدَ المـيلاد.

بَيْنَمَا اقتربَ حُلُول أُكتوبر/تشرين الأوَّل من عام ٢٠١٧، كان "آر. سي." مُتحمِّسًا بخصوصِ الاحتفال المقبِل في نهاية الشَّهر. كان ٣١ أُكتوبر، ٢٠١٧، مَعلَمًا للذِّكرى المئويَّة الخامسة لتعليق "لُوثر" للبنود الخمسة والتِّسعين. سُلِّطَ الضَّوء على الإصلاح، وهو موضوعٌ كان عزيزًا جدًّا لدى "آر. سي." كتابَ "قداسةُ الله" في عام مدى خمسة عُقود. عندما نشَرَ "آر. سي." كتابَ "قداسةُ الله" في عام ١٩٨٥، أهداه إلى حَفيدَيْه، آنذاك:

إلى "كاكي" و"ريان" وإلى جيلهما، لكي يعيشوا في إصلاح جديد.

٣٦٥ "مارتـن لُوثـر" إلى "جاكـوب بروبسـت"، ١٧ يناير/كانـون الثَّـاني، ١٥٤٦، في: "أعمال 'لُوثـر"، المُجلَّـدُ الخمسـون، الرَّسـائل الـثَّلاث، المُحرِّران: "جوتفريـد جـي. كنوديـل" و"هيلمـوت تي. لـيمان" (فيلادلفيـا: "فورتـرِس بريـس"، ١٩٧٥)، ص. ٢٨٤.

لقد مَنَّى "آر. سي." آنذاك أنَّ إعادة اكتشاف مركزيَّة قداسةِ الله ستؤدِّي إلى حدوثِ إصلاح جديد، وكان توَّاقًا جدًّا إلى ذلك.

لم يدرسْ "آر. سي." الماضي كمّن يزورُ مُتحَفًا، ولم يكُن الماضي حشريَّةً تاريخيَّة. بل خدمَ الماضي عنده بصفةِ مِنصَّةٍ للانطلاق إلى المُستقبل. لقد درسَ الإصلاح والنَّهضات التي حصلَتْ في الماضي لأنَّه اشتاقَ لأن يرى إصلاحًا جديدًا ونهضةً روحيَّةً جديدة. كما خطَّطتْ "ليجونير" للمُؤتمر الوطنيِّ لعام ٢٠١٧، في بداية مارِس/آذار، تأكَّدَ "آر. سي." أنَّه لم يكُن فقط للتَّطلُّع إلى الماضي. كان موضوعُ المُؤتمر: "الخمسمئةُ سنةٍ المقبلة". كان يتعلَّقُ الأمر بالتَّطلُّع إلى الماضي، لكنَها كانت أيضًا وقتًا للاحتفاءِ بالماضي، لكنَها كانت أيضًا وقتًا للتَّخطيط والصَّلاة من أجل المُستقبل.

لَمْ يُدرِك أُولِئِكَ الذين كانوا مُرافقين له أنَّ شهرَيْ أُكتوبر/تشرين الأوَّل ونوفمبر/ تشرين الثاني سيكونان الأخيرَيْن في حياةِ "آر. سي." واللَّذَيْن سيتضمَّنان إحاطتهُ الإصلاحيَّة الأخيرة، ذلك الوقت الذي كان عزيزًا عليه. قدَّمَ صديقهُ "ماكس ماكلين" إعادة سَرْد دراميَّة للحِقبةِ الباكرة من حياة "لُوثر". وتحدَّث "آر. سي." بشأن اللَّحظات المحوريَّة التي أُدَّتْ إلى مجمع "فورمز" الكنَسيِّ. في الفُندق ذاته، كان "رافي زاكرَياس" يعقدُ حدَثًا لخدمته، واستطاعَ الدِّفاعيَّان والصَّديقان أن يُحضيا بعض الوقت معًا.

# المُتسوِّلُ الذي وجدَ خُبرًا

كان أُكتوبر/تشرين الأوَّل أيضًا شهرَ "آر. سي." الأخير في مُوْهَـر "ليجـونير"، الاحتفال بالذِّكـرى الخمـس مئة للإصلاح. عُقِـدَ في كنيسة القدِّيس أنـدراوس وبُثَّ حيًّا على الهـواء. تكلَّـمَ "آر. سي." عـن الموضوع: "ما هـو الإنجيل؟". بـدأ بجـذبِ الانتبـاه إلى عنـاصر الإنجيل: المُحتوى الموضوعيّ للإنجيل، أمَّا من جهـة المُحتوى الموضوعيّ، فقالَ الربي." الآتي:

"إنَّ الإنجيلَ الموضوعيَّ هو ببساطة الآتي: 'إنَّه يسوع': شخصُه، وما فعلَه. حياتهُ من الطَّاعة الكاملة، طبيعتهُ الطَّاهرة دون خطيَّة، كفَّارتهُ البديلة، وقيامتهُ، وصعودهُ إلى السَّماء، ووعدهُ محبئه ثانيةً".""

٣٦٦ "آر. سي. سبرول"، "ما هـو الإنجياب؟"، ٣٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧، الاحتفال الخمس مئة للإصلاح، سانفورد، فلوريدا.

عندما نعودُ إلى السُّؤال في موضوع التَّخصيص الشَّخصيُّ للإنجيل، تكمنُ هُناكُ استثارةُ الجدَلِ في القرن السَّادس عشر. كان السُّؤال كالآتي: "كيف يمكننا تخصيصُ حياة الطَّاعة للمسيح وعملِ موتِ المسيح ومنافعهِ؟". يضعُ "آر. سي." وجهةَ نظَرِ حادَّة في هذا الشأن ويقول: "في قلْبِ النِّزاع للقرن السَّادس عشَر، برزَ هذان السُّؤالان: 'ما السَّبب الأساسيُّ في تبريرنا؟' و'ما الأداة التي بها يجري خلاصنا وتبريرنا؟'". تابَعَ ليقول: "كانت روما واضحةً في تعريفها لما كان السَّببَ الرَّئيسيَّ للتَّبرير. فقد وجدوا أنَّ السَّببَ الأساسيَّ للتَّبرير إنَّما يكمنُ في الفرائض المُقدَّسة – وفريضتان منها مهمَّتان جدًّا... فريضةُ المعموديَّة ثمَّ، فريضةُ الكفَّارة". "٢٦

في هذا الإطار، شرحَ "آر. سي." جوابَ الإصلاح:

"عندما توصَّلَ 'لُوثر' إلى القناعة الفكريَّة أنَّ التَّبرير هو بالإهان وحدَهُ، كان تشديدُ الإصلاحيِّين على النَّمَطِ الآتِي: 'إنَّ السَّببَ الجوهريَّ للتَّبرير ليس موجودًا في الأسرار المُقدَّسة، بل في الإهان. فالإهانُ هو الواسِطة، الواسِطة الوحيدة بالفعل، التي بها يتبرَّر النَّاس. وكانت تلك المعركة. وكان ذلك الصِّراع بَيْن روما والإصلاحيِّن". ""

أضافَ "آر. سي." قائلًا: "إنَّ التَّبريرَ بالإيمان يعني أنَّ الواسِطة لتبريرنا هي أنَّه مع الإيمان وبِ الإيمان، نحنُ نرتبِطُ بيسوع حتَّى إنَّ كُلَّ شخصه، وكُلَّ ما عملَه من أجلِنا، يُعطى لنا. فالتَّبريرُ بالمسيح وحدَهُ. 'سولاس كريستوس'". ٢٦٠

تضمَّنَ هذا المُؤَمَّرِ أيضًا الحلقةَ الأخيرة من الأسئلة والأجوبة لِـ "آر. سي.". وقد تميَّزت هذه الحلقات بأُسطوريَّتها في مُؤَمَّرات "ليجونير" وكانت المُفضَّلة لدى المُؤَمَّرين. أدارَ "كريس لارسِن" الحلقة الآنِفة، والتي ضمَّتْ إلى جانبِ "آر. سي." الزُّملاءَ التَّعليميِّين في "ليجونير". سألَ "لارسِن" الآتي: "بحسبِ تقييمك، ما السِّمة التي جعلَتْ 'لُوثر' أداةً فعَّالة بَيْن يدَي الله في إصلاح الكنيسة؟". أجابَ "آر. سي.":

"لقد كان مُتسوِّلًا استطاعَ أن يجِدَ مكانًا يحصلُ فيه على الخُبر. وأخبرَ جميع من أصغَوا إلَيْه مُتسائلًا: كيف يتمكَّن شخصٌ واحِدٌ من أن يقِفَ في وجه

٣٦٧ "سبرول"، "ما هو الإنجيل؟".

٣٦٨ "سبرول"، "ما هو الإنجيل؟".

٣٦٩ "سبرول"، "ما هو الإنجيل؟".

العالَم بأكملهِ كما فعلَ هو؟ والطَّريقةُ الوحيدة لِفَهْم ذلك هي في اللُّحاقِ بِرَكْبِ صراعهِ الشَّخصيّ، لافتقادهِ لتأكيدِ الخلاص ولبحثهِ الشَّرس عن التَّبرير في حَضرةِ الله القُدُّوس والحضور معه في خِضَمٌ يأسِه المُريع. أتَرون، لقد استوعبَ 'لُوثر' مَن كان 'لُوثر'. وهذه هي مُشكلتنا. نحنُ لا نفهم مَن هو الله، ولا نفهم أيضًا مَن نحن. تُشبِهُ هذه العالة حالةَ إشعياء في الأصحاح السَّادس من سِفْره، عندما رأتْ عيناهُ الرَّبَّ 'جَالِسًا عَلَى كُرْسِيًّ عَالٍ ومُرْتَفِعٍ'. وعلى نحوٍ مُفاجئٍ، تسمعهُ يقول: 'يا للهَول، انتظرْ للحظة. ويْلٌ لِي!. لديَّ فمٌ نجسٌ، وأننا لستُ وحيدًا. إنّني 'سَاكِنٌ بَيْنَ شَعْبٍ نَجِسِ الشَّفَتَيْنِ!. لذا كان ذلك أشبَه بنهضةٍ روحيَّةٍ مُغيَّرة لخطيَّته. لم يكن علَيْكَ أن تُخبِرَ 'لُوثر' بأنَّةُ خاطئُ؛ فقد كان تلميذًا لامعًا في الاجتهادات والشرائع التي للنَّاموس. لقد قرأ ناموسَ الله وشريعتَهُ، وكان في عجزٍ تامًّ عن أن يُخلِّصَ نفسَه. وعندما فحصَ الإنجيل، استعرَتْ روحهُ في داخله. فقال إنَّه لن يتخلَّى عن ذلك لَوْ قُدِّمَ إليه العالَمُ فسأول لهم: 'هُنا أقفُ"." كلُّه. لقد تذوَّقتُ ثمرَ الإنجيل! حتَّى وإنْ قاومَتْني كُلُّ الشَّياطين في الجحيم، فسأقولُ لهم: 'هُنا أقفُ"." "

### في ذلك اليوم

بُعَيْدَ ذلك الحدَث والشَّهر، تطلَّع "آر. سي." إلى المُستقبل. كانت الجامعة مُنخرِطة في مشروع بناء سيضمُّ مكتبةً وقاعةً لمكاتب الأساتذة وقاعاتٍ للدِّراسة ومكانًا للقاء الطَّلَبة وقاعةً رئيسيَّة فسيحة. كان يُفكِّرُ "آر. سي." في المُؤتمر الوطنيِّ لعام ٢٠١٨، الذي كان موضوعه عن "النَّهضة الرُّوحيَّة"، وكان "آر. سي." هـ و مَنِ اختارَهُ. كان يُفكِّرُ في الموضوع الذي سيتناولهُ، ويُفكِّرُ أيضًا في الكُتُبِ التي ينوي تأليفها. كان يتحدَّثُ على مَسمَع الجميع بشأن أهميًة عقيدة الله وعددٍ من بحوثهِ الرَّاهنة التي تتمحورُ حول ذلك الموضوع.

كان يعِظُ في كُلِّ يـوم أحَدٍ في شهر نوفمبر/تشريـن الثاني. لكنَّه بدأ يتقاعسُ في الغُولف وبعض مشاريع الكتابة. كان مشغولًا في دراسة سِفْر العبرانيِّن، المرجع الكتابيُّ الـذي كان يعِظُ فيـه، وقراءة السِّير الحياتيَّة. كما كان يعملُ على أُحجِيَة. بينما اقترب نوفمبر/تشريـن الثاني مـن نهايتـه، تعرَّضَ "آر. سي." لنزلةٍ بَرديَّة، وتدهورَتْ حالتهُ الصحِّيَّة في يومَـي الأربعاء

<sup>770 &</sup>quot;آر. سي. سبرول"، من حلقة الأسئلة والأجوبة، الاحتفال في مناسبة الذِّكرى الخمس مئة للإصلاح، ٢٠٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧، سانفورد، فلوريدا.

والخميس. هُـرِعَ بهِ إلى المُستشفى يوم السَّبت، ٢ ديسمبر/كانون الأوَّل. وبَيْنما كان في المُستشفى، لم يتمكَّن الأطبَّاء من مُساعدته على التَّنفُّسِ طبيعيًّا.

وفي ١٤ ديسمبر/كانون الأوَّل، كانت "فيستا"، و"شيرِّي" وزوجها، و"دنيس" وبعض الحفدة مُجتمعين حولَ فراشهِ في الغرفة. كانوا يستمعون إلى ترانيم القرص المُدمَج المُعنوَن: "المجدُ للواحدِ القدُّوس". حانَ دَورُ ترنيمة "المُرتفعات". لم يكُن في وُسعِ "آر. سي." أن يتكلَّم، وهو عاجزٌ أن يعصِرَ اليدَيْن اللَّتَيْن أحاطتا به. لكنَّ أفرادَ العائلة استطاعوا أن يروا تحرُّكاتٍ بسيطةٍ تُشيرُ إلى أنَّ "آر. سي." كان حاضِرًا، يستمِعُ بدَورهِ لكنَّه عاجزٌ عن التَّجاوُب.

استمرَّتْ ترنيمةُ "المُرتفعات" بنغمتِها وهي تتَّجهُ إلى عددها الأخير:

مشهدُ المجدِ الجميل الذي تتوقُ أرواحُنا لأن تراه سيجعلُنا في الحالِ جُدُدًا ومثلهُ سنكونُ إلى الأند.

ثمَّ تكرَّرَ القرارُ مرَّةً أخيرة:

ستُرنِّمُ الأعوادُ ويعزِفُ المُزماريُّون عندما نراهُ وجهًا لوجهٍ في ذلك اليوم.

وعلى وقْع النوتة الأخيرة، تلفَّظَ "آر. سي." أنفاسَه الأخيرة.

## الفصلُ الحادي عشَر

# التَّسبيحةُ

"يقودُ اللَّاهوتُ إلى الله". "توما الأكوينيّ"

تبدو الأحداث الأخيرة من حياة "آر. سي." كأنَّها مكتوبة. كان آخِرُ مُؤَمَّرٍ لهُ لِـ "ليجونير" عن "لُوثر"، عن "لُوثر" والإصلاح. وقد انتهتْ حلقةُ الأسئلة والأجوبة الأخيرة لهُ بجوابٍ تضمَّن "لُوثر"، والإنجيل، وإشعياء ٦، وقداسة الله والعبارة: "هُنا أقِفُ". قدَّمتْ آخِرُ عظتَين لهُ شَرْحًا عن مجدِ المسيح وعظمةِ الخلاص (انظُرِ الملاحِق). تدعو الجُملة الأخيرة من عِظتِهِ الأخيرة إلى النَّهضة الرُّوحيَّة. اقتربَ تلفُّطهُ للنَّفَس الأخير بينما كانت تُختتَم ترنيمة "المُرتفعات" المسموعة من تسجيل القرص المُدمَج في غُرفة المُستشفى. إنَّه شِعرٌ حقيقيٌ.

استمرَّت تلك النهاية الغريبة، لكنِ المُمتازة، إلى اليوم التَّالي لوفاتهِ وتحديدًا لِبَثَ المُعتازة، إلى اليوم التَّالي لوفاتهِ وتحديدًا لِبَثَ الحلقة عن برنامج "تجديدُ الذِّهن"، في ١٥ ديسمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧. كان ذلك الأُسبوع من برنامج "تجديد الذِّهن" يُجري الحلقات الخمس الأخيرة من السِّلسلة التَّعليميَّة المَلحَمة: الأساسيَّات. أمَّا الحلقة الأخيرة، وهي السِّتُون، فهي: "الرَّاحةُ الأخيرة للمُؤمِن". إلَيْكم كيف قدَّمَ "لي وِيب"، مُضِيفُ برنامج "تجديدُ الذِّهن"، البَتَّ الإذاعيّ:

"إنَّه بتدبير اللهُ أنَّنا نبُثُ هذا البرنامج اليوم في موضوع 'الرَّاحةُ الأخيرة للمُؤمِن'. لقد كان هذا البرنامج على توقيت بثِّنا لشهورٍ عدَّة. وعندما حدَّدنا توقيتهُ، لم تكُن لدَيْنا أدنى فكرة بأنَّنا سنُشارككم بالخبَر السَّيِّئ أنَّ مُؤسِّسنا وصديقنا العزيز

الدُّكتور 'آر. سي.' انتقل إلى بَيْتهِ السَّماويِّ ليكونَ مع الرَّبِّ. نحن مفجوعون بخسارتهِ هُنا في اليجونير'، لكنْ يا لها من تعزيةٍ أن نعرِفَ أنَّ الدُّكتور 'آر. سي.' هو اليوم الآن - يتمتَّعُ بحضرةِ المسيح، وجهًا لوجه! إنَّه يتمتَّعُ بالحقيقة السَّاطعة التي يُعلِّمها في هذا الدَّرس". ""

أحزنَ خبرُ وفاة "آر. سي." كثيرين، وفُجِعوا لخسارة أُستاذهم. لكن، حتَّى في مَماتهِ، كان يُدرِّبُ طلبتَه الأحبَّاء في "ليجونير"، مُعلِّمًا إيَّاهُم كيف يتفاعلون مع موته، ويُجاوِبون عنه.

في بَثِّ الحلقة، يستشهِدُ "آر. سي." برسالة ١يوحنَّا ١:٣-٣، فيقول:

" ا أَنْظُرُوا أَيَّةَ مَحَبَّةٍ أَعْطَانَا الْآبُ حَتَّى نُدْعَى أَوْلَادَ اللهِ! مِنْ أَجْلِ هَذَا لَا يَعْرِفُنَا الْعَالَمُ، لِأَنَّهُ لَا يَعْرِفُهُ. ۗ أَيُّهَا الْأَحِبَّاءُ، الْآنَ نَحْنُ أَوْلَادُ اللهِ، ولَمْ يُظْهَرْ بَعْدُ مَاذَا سَنَكُونُ. ولَكِنْ نَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا أُطْهِرَ نَكُونُ مِثْلَهُ، لِأَنْنَا سَنَرَاهُ كَمَا هُو. " كُلُّ مَنْ عَنْدَهُ هَذَا الرَّجَاءُ بِه، يُطَهِّرُ نَفْسَهُ كَمَا هُو طَاهِرٌ".

ثمَّ يشرحُ "آر. سي." قائلًا:

"إنَّ هـذا المقطع، بحسبِ اعتقادي، هـو أحَدُ أهَمً المقاطع في لاهـوت الأُخرَويَّات، إنْ لم نقُلْ إنَّـه أهمُّها في موضوع الأُخرويَّات، في كلِّ العهد الجديـد؛ لأنَّ ما يُوعَدُ به المُؤمن هـو قِمَّـةُ الهناءة والسَّعادة التي سيتمتَّعُ بها في السَّماء، الموجودة في ما يُسمَّى تقْنيًّا في اللَّاهـوت: 'فيزيـو دِي'، أي 'الرُّويـة البهيجـة'. تعني هـذه العبارةُ ببساطةٍ: "رؤيـة الله أو مُعاينته" (متَّى ٥:٨)، حيث إنَّ هذه الرُّوية تُدعى: 'الرُّوية البهيجة".

"لماذا؟ حسنًا، قد لا تكون مُتآلِفًا مع الكلِمة 'مُبهِج' أو العبارة 'شديد الابتهاج'، لكنَّك مُتآلِفٌ مع الكلِمات: 'تطويب'، أو 'غبطة' أو 'سعادة'. فالتَّطويباتُ هي تلك الأحاديث المُدوَّنة في الموعظة على الجبل عندما يبدأ يسوع كُلَّ واحدةٍ من هذه التَّطويبات بكلِمة التَّطويب النَّبويَّة المُوحَى بها. 'طُوبَى لِلْمَسَاكِينِ'... 'طُوبَى لِصَانِعِي السَّلَامِ... 'طُوبَى لِلْجِيَاعِ والْعِطَاشِ إِلَى الْبِرِّ، وهلُمَّ جراً. هذا هو وعدُ النَّعيم، مقياسٌ من السَّعادة التي تتسامى على أيِّ فرح أو أيِّ نوعٍ من السَّعادة

٣٧١ "لِي وِيبِ"، "الرَّاحـةُ الأخيرة للمُؤمِـن"، بـثُّ برنامـج الرَّاديـو: "تجديـدُ الدُّهـن"، ١٥ ديسـمبر/كانون الأَوَّل، ٢٠١٧.

الأرضيَّة – عندما يُعطي الله النَّعيم لنفسِ شخصٍ ما، فهذا هو المُستوى الفائق والأسمى للفرح والاكتفاء والسَّعادة الذي يُمكِن أن يحصلَ علَيْه أيُّ كائن بشَريِّ. وهذه السَّعادة، بل هذا النَّعيم هو ظاهِرٌ للعِيان هُنا عندما نتحدَّثُ بشأن الرُّؤية أو الإعلان النَّهائيِّ البهيج. إنَّها رؤيةٌ رائعةٌ جدًّا - رؤيةٌ في لدُنها الاكتفاء حتَّى إنَّ الرُّؤية ذاتها تجلبُ معها كاملَ البرَكة وخِتامَها". ٢٧٣

لقد تـاقَ "آر. سي." إلى هـذا "الابتهاج لأنفُسِـنا"، كما يصِفهُ "جوناثـان إدواردز". سنرى الله "مُتوهِّجًا بتألُّقٍ مكشـوفٍ غيرِ مُنمَّـق"." اختتـمَ "آر. سي." بهذه الكلِمات:

"مُنذُ الأزل، أسَّسَ الله هذا المكان، الذي هو نهاية كُلِّ واحدٍ من شعبه ومصيره. لا يُحكِن أن يكونَ شيءٌ أفضل من ذلك، ومُجدَّدًا، سيكونُ هُناك كُلُّ تطلُّع، وكُلُّ رجاءٍ وكُلُّ فرحٍ نصبو إلَيْه، ثمَّ سيكون بعضٌ من هذه هُنا في هذا المكان الرَّائع. إنَّ أعظمَ لحظةٍ ستكون اللَّحظة التي نتمشَّى فيها من ذلك الباب ونتركُ وراءنا عالَمَ الدُّموع والأحزان، وادي ظِلِّ الموت هذا، وندخلُ حَضرةَ الخروف".

قَبْلَ يومٍ من بثِّ هذا البرنامج، مشى "آر. سي." عبْرَ الباب وانتقلَ من هُنا إلى الأبديَّة، حيث دخلَ الرَّاحة. لقد ماتَ المُعلِّم؛ فليحْيَ التَّعليم. هذا على الأرض. أمَّا في السَّماء، فقدِ انضمَّ "آر. سي." إلى السَّرافيم، الذين يعبدون الجالسَ على العرش والخروف الواقف فوق بحرِ زُجاجيّ. فهو ما يزالُ يُعلِن قداسةَ الله.

# "أُناجي 'كم كان نادرًا""

نُقِشَت ببساطةٍ فوق قبر "بِن جونسون" (١٥٧٢- ١٦٣٧) في كنيسة وستمنستر هذه العبارة: "أُناجي 'كم كان نادرًا". يُكِن أن يُقالَ هذا بحقًّ عن "آر. سي.". في كلِمةٍ تأبينيَّة لِـ "آر. سي."، مدحَهُ "جون ماك آرثر" بوصفه صديقًا، ومُدافعًا عن الإيان وكَـ "أعظم إصلاحيًّ في زمننا الحاضر". " كتب "جويل بيلز" على صفحات مجلَّة "وورلد" الآتي:

٣٧٢ "الرَّاحةُ الأخرة للمُؤمن".

٣٧٣ "الرَّاحةُ الأخيرة للمُؤمن".

٣٧٤ "جـون مــاك آرثــر"، "تــأبينٌ"، خدمــة جنــازة "آر. سي. سبرول"، ٢٠ ديســمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧، ســانفورد، فلوريــدا.

"كان 'آر. سي.' باحثًا وتواصُليًّا موهوبًا بشِدَّة، ومَن غَطهُ الذي بالكادِ يُدرَك، دفعَنا جميعنا إلى التزام أعمَق تُجاهَ حقِّ الإنجيل. مَن لا يستطيع أن يستمتع بإدراك 'سبرول' الهائل للكتاب المُقدَّس، وبأُسلوبِ تعليمهِ المُقنِع؟ لقد كان مأسورًا بعناية بالكتابِ المُقدَّس كأيًّ واعظٍ سمِعَهُ جميعنا يومًا. وعلى الرُّغم من أنَّه ضِمْن هذه الحدود، فقد كان أيضًا رجُلًا نهضويًّا مُتحرِّرًا تمامًا. إنَّ ذلك اتَّحادٌ لا يُمكِنني توقُّعهُ مرَّةً أُخرى في حياتي بتاتًا". ""

لقد أُبِّنَ "آر. سي." أيضًا في الصحف الآتية: "ايو. إس. أي. ' توداي"، الـ "واشنطن بوست" ودَوريَّته المحبوبة في بلْدَته، "بيتسبرغ بوست-غازيت". لقد أُبِّنَ وذُكِرَ على المنابِر الإخباريَّة المسيحيَّة الرَّئيسيَّة، والمجلَّات والمُدوَّنات الإلكترونيَّة. طلبَ "كروسواي"، ناشِرُ كثيرٍ من كُتُبهِ، إلى النَّاس أن يُشاركوا بتعليقهم على العبارة السَّريعة التَّالية: "إنَّني شاكرٌ لِـ 'آر. سي. سبرول' لأنَّ..." في غضون بضعة أيَّامٍ، أصبحَ لدَيْهم أكثر من سبعة عشَر ألْفَ جوابٍ من مُختلَف أنحاءِ العالَم. نشَروا خمسينَ منها على موقعهم الإلكترونيِّ في ١٩ ديسمبر/كانون الأوَّل، أنحاءِ العالَم. نشروا خمسينَ منها على موقعهم الإلكترونيِّ في ١٩ ديسمبر/كانون الأوَّل،

"وضَّحَ اللَّاهوت لي"، من جمهوريَّة غانا.

"ساعدني على الحصول على نظرة كتابيَّة أشمَل عن الله"، من ولاية أُوهايو.

"علَّمتني خدمتهُ كيف أُحِبُّ الله"، من ولاية نيو مكسيكو.

"سَعيهُ الدَّؤوب إلى الوعظ عن الكتاب المُقدَّس المُنزَّه عن الخطأ، وعن عقائد النِّعمة..."، من الصِّين.

"وضوحهُ حتَّى في الموضوعات العويصة! يا للرَّوعة!"، من أيرلندا الشماليَّة.

"كان أمينًا حتَّى الموت"، من اسكتلندا.

كتبَ "آر. سي." ما يزيد على مئة كتابٍ، وأنتجَ مئاتٍ من ساعات السَّلاسِل التَّعليميَّة، وتركَ وراءه كنزًا من المواعِظ. لقد أُشيرَ إلَيْه في نهاية فِلم عن مصَّاصي الدِّماء من بطولة "كريستوفر والكن" ("ذي آديكشين، ١٩٩٥" ["الإدمان"]). أمَّا الاقتباس فهو الآتي: "نحنُ لسنا

٣٧٥ "جويل بِيلز"، "مُعلِّمٌ رهيفُ الحِسِّ"، مجلَّة "وورلد"، ٢٠ يناير/كانون الثَّاني، ٢٠١٨، ص. ٤.

۳۷٦ خمسـونَ سـببًا لماذاً نحن شـاكرون لِـ "آر. سي. سبرول"، ۱۹ ديسـمبر/كانون الأوَّل، ۲۰۱۷، "كروسـواي"، https://www.crossway.org/articles/50-reasons-were-thankful-for-r-c-sproul/.

خُطَاةً لأَنَّنَا نُخطِئ، بِل نحنُ نُخطِئُ لأَنَّنا خُطاةٌ". ظهرَ أحدُ اقتباساتهِ في "بارتليتس فاميليَر كوتايشنز": "الخطيَّةُ هي خيانةٌ كَونيَّة". " وهُنالِك اقتباسٌ آخَر من اقتباساتهِ كانت يجِبُ أن يكون على النَّحْوِ الآتي: "ليس هُناك من جُزَيءٍ مُستقلِّ".

يُشكَرُ "آر. سي." في مُلاحظات ألبوم "فان هالِن". ويَذكُرُه أيضًا "أليس كُوبر"، في حَفْلِ "غود مورنينغ أميركا" ("صباح الخَيريا أميركا") في عام ٢٠١٠ في شوارع مدينة نيويورك، بوصفه أحَدَ المُؤثِّرين في "كُوبر" ومُعلِّميه. قرأ "فينس"، كما سمَّاهُ "آر. سي." بِاسْمهِ الحقيقيّ، كُتُبَ "آر. سي." وحضَرَ ذاتَ مرَّة مُؤتمرًا لِ "ليجونير" في سان دييغو. بعْدَ المُؤتمر، رأى "كُوبِر" "آر. سي." ينتظِرُ ليبدأ جولةً من الغُولف، كما تعوَّدَ دائمًا. لم يُقرِّرا مُسبَقًا أن يلعبا الغُولف معًا، لكنَّ "كُوبر" سأل "آر. سي." عمًّا إذا كان يُريد أن يلعبَ الغُولف معه. يا لَلعجَبِ! كِلَا مُغنِّي الرُّوك العالَميِّ واللَّهوتِيِّ المُخضرَم يلعبان الغُولف معًا جنبًا إلى جنب.

كان هذا أُسلوبَ "آر. سي." في تجميع الأشياء معًا، الأمر الذي جعلهُ نادرًا مُميَّزًا. إنَّها الطَّريقة التي جمعَ فيها الطُّريقة التي جمعَ فيها الطُّريقة التي جمعَ فيها الفلسفة مع اللَّاهوت، وأيضًا الطَّريقة التي استطاع بها أن يُدخِلَ أرِسْطو مع تقديم رسالة الفلسفة مع اللَّاهوت، وأيضًا الطَّريقة التي استطاع بها أن يُدخِلَ أرِسْطو مع تقديم رسالة الإنجيل. في تجمعُ عميلاديًّ لِـ "ليجونير"، قدَّمَ مُحاضَرةً عن تاريخ العُلوم التي انتهت بجذبِ الأعين إلى المُتجسِّد المُضطجع في مذوّدٍ. لقد جمعَ حسًّا مُرهفًا ومُثيرًا بالفُكاهة مع نظرة وقورةٍ عن الله. لقد علِمَ ما كان يعني أن ترتجِفَ وأن تبتهِجَ وتفرَح. ضمَّتْ حلقةُ أصدقائهِ متكلِّمي المِنبَر في العالَمَيْن الإنجيليُّ والإصلاحيّ، وأيضًا بحسبِ توصيف "آر. سي." نفسِه، "الوثنيين" الذين لعِبَ معهم الغُولف وأكلَ معهم على الغداء في نادي الغُولف. تكلَّمت هاتان المجموعتان من الأصدقاء عن "الفراغ المُحدِق" الذي خلَّفَهُ موتُ "آر. سي.".

"أُناجِي 'كم كان نادرًا"

لقد جُذِبَ النَّاس إلى تعليمهِ. أرادَ "آر. سي." أن تكونَ لدَيْهم رؤيةٌ بشأنِ شخصِ الله. لم يُرِدِ النَّاس أن تكونَ لدَيْهم رؤيةٌ عمَّن كان "آر. سي.". وعلى الرُّغم من ذلك، فإنَّ الرَّجُلَ الواقفَ وراءَ التَّعليم، هُوَ شخصٌ مُهمٌّ. في حسباننا لإرثهِ، نحسبُ الرَّجُلَ أُوَّلًا.

٣٧٧ في "بارتليت س فاميليار كوتايشنز: مجموعةٌ من المقاطع، العبارات والأمثال تعودُ إلى الأدبِ القديم والمُعاصِر"، النُسخةُ السَّابعة عشَرة (بوسطن: "ليتيل، براون"، ٢٠٠٢).

#### الرَّجُل

إِنَّ معرفةَ "آر. سي." الشَّخص تتطلَّبُ فَهْمًا لِدَور العائلة في حياته، لحسِّهِ الفُكاهيِّ المُرهَف ومحبَّتِهِ للضَّحِك، وشَوقهِ، وحنانهِ وطبيعتهِ العطوفة، وهواياته. منذُ نعومةِ أظفارهِ وهو ومحبَّتِهِ للظَّريق في "ماكليلَّان درايف" لِيُلوِّحَ بيدَيْه للأقارب الآتين لتَناوُل العشاء مُنتظِرٌ عنْدَ نهاية الطَّريق في "ماكليلَّان درايف" لِيُلوِّحَ بيدَيْه للأقارب الآتين لتَناوُل العشاء أو للاستجمام، أحَبَّ "آر. سي." العائلة. في مركزِ الدِّراسة في وادي "ليجونير"، لم يدْعُ "آر. سي." طلبتَه إلى القاعة الدِّراسيَّة فقط. لقد دعاهُم إلى الانضمام إلى عائلتهِ وإلى مائدة عشائه. في الواقع، حتَّى "قاعة الدَّرس" كانت، في تلك الأيَّام الباكرة، غُرفةَ بَيْته. لقد أحَبَّ عائلتهُ وكان كريًا معطاءً لطيفًا. قالت "فيستا" كيف أنَّ النَّاس في أثناء السِّنين كانوا يشكرونها على مُشاركتها آر. سي." معهم. وقالت أيضًا إنَّ العائلة لم تشعُر يومًا بأنَّه كان مُشترَكًا. لذا عبَّت عن هذا حينما قالت إنَّه عندما احتاجَتْ هي أو الأولاد إلى مُساعدته، كان دامًا موجودًا. بالتأكيد، بسببِ برنامج رحلاتهِ المُكَثَّف، فاتَتْهُ أحيانًا بعض أعياد الميلاد وبعضًا من تلك بالتأكيد، بسبب برنامج رحلاتهِ المُكَثَّف، فاتَتْهُ أحيانًا بعض أعياد الميلاد وبعضًا من تلك اللَّعظات المفصليَّة في حياة أطفالهِ. عبَّنْ "شيرِّي"، ابنة "آر. سي."، عن ذلك ببساطة، فقالت: "كان لدَيَّ أبٌ لطيفٌ مرحٌ مُحِبٌ، وهو مَن كان مفتونًا بي بشِدَّةً". "\"

إنَّ حِسَّ الفُكاهـة المرحِ لـدى "آر. سي." أُسطوريّ. لقد أحَبُّ "ألبرت مولـر" أن يتكلَّمَ في المُؤة رات مع "آر. سي." فهو ليس فقط استمتعَ بسماعـهِ لِــ "آر. سي." ولقائـه أصدقاءَه، بل عـرفَ "مولـر" أيضًا أنَّ حضورَ "آر. سي." إلى مائـدة عشاء العمل، إغًّا عنى أنَّ الوقت سيكونُ أكثر مرَحًا، مع تصاعُـدٍ مُتدرِّج لضح كاتٍ ونـكاتٍ أكثر. سـمَّى "سـتيفن لوسـان" "آر. سي.": "ملِـكُ العبـارات المُقتضَبـة". حـاولَ آخَـرون مُجاراتـهِ، لكنَّهـم فشـلوا في ذلك. كان حسُّـه الفُكاهـيُّ معروفًا ليس فقط ضِمْن حلقـةِ أصدقائـهِ وشُركائـه، بـل أيضًا لـدى طلبتِه الذين راقبـوه مـن قـربٍ على مـدى السِّـنين. لقـد كان مازِحًا، وأحَبَّ سماعَ النُّكات. لقد سَـخِرَ بِمُزاح، وأحَبَّ سماعَ النُّكات. لقد سَـخِرَ بِمُزاح، وأحَبَّ اللهُ من يُسخرَ منه بِمُـزاح. من ناحيةٍ أُخرى، أرادنـا "آر. سي." أن نرى السَّببَ اللَّاهوقيَّ وراءَ ذلك: فقـط أُولئِـكَ الذيـن غُفِـرت خطاياهم وهربـوا من غضـبِ الله، يمكنهم أن يعرفـوا الفرحَ الحقيقـيّ في الحياة.

كما كان حسُّهُ الفُكاهيّ بـارزًا، كان شَوقُه بـارزًا أيضًا. بغضِّ النَّظرِ إلى مَن أو إلى ماذا كان شوقه مُوجَّهًا، سـواءٌ كان الله والقداسة، أَم عملهُ، أَم عائلتهُ، كان مثل "لُوثر"، ميَّالًا إلى المُواجهة تمامًا. فمثلُهُ مَثَلُ البحَّار القديم لِـ"صامويل تايلور كولريدج"، الذي شَعرَ بثقلٍ لأنْ يُحِسكَ بضيوف العرس مـن أياديهم لِيُخبرَ قصَّته، هكذا أيضًا "آر. سى." الـذي كان مُضطرًّا

٣٧٨ "شيرِّي سبرول دوروتياك"، "نظرةُ أُفُقٍ مُميَّزة"، مجلَّة "تايبِلتوك"، عددٌ خاصٌّ، ٢٠١٨، ص. ١٣.

إلى أن يُخبِرَ رواية قداسة الله وعطيَّة البِرِّ في المسيح. لقد دفعَهُ الشَّوق والرَّغبة هذان، حتَّى الى أواخِر السَّبعينيَّات من عُمرهِ بينما كان جسمهُ يضعُف ويخور. يُعبِّر "آر. سي." عن هذا ويقول: "إنَّني مدينٌ لكُلِّ إنسانٍ أعرفهُ أن أعملَ كُلَّ ما في وُسعي لأنقلَ الإنجيل إلَيْه".

كان يتمتَّعُ بالحنانِ أيضًا. لقد لاحظتْ "فيستا" وأكَّدَتْ أنَّه كان "يُحِبُ النَّاس. فقدِ اعتقدَ أَنَّ النَّاس رائعون، وعرفَ أنَّه يستطيع أن يتعلَّمَ منهم. لقد قدَّرْتُ تحديدًا استطاعته أن يتكلَّمَ إلى عاملِ بناءٍ أو إلى رئيس شرِكة 'فورد'، بينما يشعر بالراحة في التكلُّم في الموقفَين. بقِي كما هو؛ فلم يُغيِّر جِلدَهُ أو يُبدِّلَ بَيْن شخصيَّتَيْن في ما خصَّ كيفيَّة اقترابهِ من النَّاس". " "غاي ريزُّو"، واحِدٌ من هؤلاء "الوثنيِّين" الذين يلعبون الغُولف، والذين اقتيدوا إلى المسيح بواسطةِ "آر. سي."، عرفَ "آر. سي." من قُربٍ خمسةً وعشرين عامًا. قال إنَّه على مدى كلِّ هذه السِّنين، "لم يتصرَّف 'آر. سي.' بتعالٍ أو احتقارٍ يومًا". " أُولئِكَ الذين عمِلوا في "ليجونير" أو ممَّن استطاعوا أن يعملوا مع "آر. سي." على برامجَ مُعيَّنة، كانوا يُعبِّون عن مدى لُطفِ الربَّبُ الذي أعطاهُم ذلك الوقت الثَّمين مع "آر. سي.".

في الختام، في فهمنا الرَّجُلَ بواسطة أهمِّيَّة العائلة، وحسِّهِ الفُكاهيُّ المرح، وشَوقهِ، وحنانهِ، فإنَّ رؤيتنا لهواياتهِ تُكمِلُ الصُّورة أمامنا وتجعلها واضحة. من هذه الأمثِلة: الألعاب الرِّياضيَّة، والرَّسْم، والأفلام الكلاسيكيَّة والمُعاصِرة، والموسيقا- عزفُ البيانو والكَمَان والاستماع إليها- وتركيب قطع الأُحجِية معًا. كانت هذه هواياتُ "آر. سي.". ولا داعي لذِكر اتباع الحِميَة الغذائيَّة؛ فأيَّة بِدعةٍ غذائيَّة صادفَها في طريقهُ، كان في وُسعها ابتلاعَ "آر. سي.". فمثلًا، تغلَّبت حِميَةُ "سكارديل" على تلك التي لِـ "أتكِنز". كان هُناك كتابُ "ويت بيلي" الغذائيَّ. ولَرُجَّا واحدٌ من أكثر الأغذية المُفضَّلة لدى "آر. سي." في كلِّ الأوقات هو: لحمُ الديك الروميِّ المُقدَّد.

إنَّ الهواية التي يُفكِّرُ فيها مُعظَم النَّاس عندما يُفكِّرون في "آر. سي." هي الألعاب الرِّياضيَّة على أنَّها هواية عند "آر. سي."؛ الرِّياضيَّة. قد يكون من الخطأ الإشارة إلى الألعاب الرِّياضيَّة على أنَّها هواية عند "آر. سي."؛ ففي السنوات الثَّماني عشَرة الأُولى من حياته، سَيطرت علَيْه الألعاب الرِّياضيَّة. كان أحبَّاؤهُ الرِّياضيُّون في الـ "بايريتس" والـ "ستيلرز" يتميَّزون بقمصانهم السَّوداء والذَّهبيَّة. لم ينسَ قَطُّ مُشاهدة لُعبتهِ الأُولى من البيسبول. كانت النَّتيجة ٥ للـ "بايريتس" و٣ للـ "ريدز". كان يلعبُ أيضًا البيسبول في حديقة "ماوري" أو الهوكي فوق حلبةٍ من "الجليد الصِّناعيّ".

٣٧٩ "فيستا سبرول"، في "دوروتياك"، "نظرةُ أُفُقِ مُميَّزة"، ص. ١٣.

٣٨٠ "غـاي ريـزُّو"، "تـأبين"، خدمــةُ جنـازة "آر. سي. سبرول"، ٢٠ ديســمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧، ســانفورد، فلوريــدا.

كان الأمرُ كلُّهُ مُتعلِّقًا بالألعاب الرِّياضيَّة. بدأ لَعِبَ الغُولف منذُ أيَّام كُلِّيَة اللَّهوت، ولم ينتهِ حتَّى نوفمبر/تشرين الثَّاني من عام ٢٠١٧، وما بينهما خمسون سنة أمضَاها على مَلَعَبِ الغُولف. يُسلَّطُ الضَّوء على أداءِ ضَرْبه الغُولف باتِّجاه العُفَر كيفها يشاء. ذاتَ مرَّة، وضعَ كُرةَ الغُولف فوق المطَّاطة مُستهدفًا العُفرة وبينهما فجوة من المياه. فضربَ كُرةَ الغُولف لتستقِرَّ في البُحَيْة. كانت تلك الضَّربة الأُولى. وقَبِلَ الجزاء وأعادَ الكَرَّة إذ وضعَ كُرةَ الغُولف فوق المطَّاطة مُستهدفًا العُفرة. كانت تلك الضَّربة الثَّانية. ومن على المطَّاطة، ضربَ مرَّةً أُخرى، فتدحرجَتِ الكرةُ على المساحة الخضراء لتستقِرَّ في العُفرة. كانت تلك ضربَ مرَّةً أُخرى، فتدحرجَتِ الكرةُ على المساحة الخضراء لتستقِرَّ في العُفرة. كانت تلك الضَّربة الثَّالثة. وهكذا تحصلُ على ضَربةٍ واحدة بثلاثِ مُحاوَلات. قال "آر. سي." إنَّ أفضلَ أيام حياته كانت تلك في عام ١٩٨٥ في يوم "غاتو" للغُولف، وهو حدَثُ لجامعة فلوريدا يجمع فرقًا من ثنائيًّات في منافسة بعضها بعضًا. في ذلك اليوم، لَعِبَ "آر. سي." مع صديقٍ عُمرهِ "والِّي أرمسترونغ"، وربِحَ فريقُ "آر. سي." المباراة، وتفوَّق "آر. سي." عليهم جميعًا، عُمرهِ "والِّي أرمسترونغ"، وربِحَ فريقُ "آر. سي." المباراة، وتفوَّق "آر. سي." عليهم جميعًا، حتَّى المُحتوفين.

كانت الألعابُ الرِّياضيَّة من نواحٍ عدَّة أكثر من مُجرَّدِ هواية. لقد نقلَ ثباتَهُ وعزمَهُ بوصفه رياضيًّا إلى عملهِ بوصفه لاهوتيًّا. لقد كان ذلك النَّوع من اللَّاعبين الذي "يُركِّزُ كلَّ طاقتهِ في المكان المُناسِب". انطبقَ الأمرُ ذاته على تعليمهِ وتكلُّمِه.

كان الفَنُّ هوايةً ايضًا، وقد استمتعَ بها، لكنَّه لم يستمتِع بالتَّنظيف. عندما انصرفَ عن الرَّسْم في نهاية المَطاف، قالت "فيستا" إنَّ ذلك لم يكُن بسببِ افتقارهِ إلى الوقت أو المَيْل، بل كان من جرًاء افتقارهِ إلى وجودِ مغسلة. ٢٨١

يُشيرُ هـذا الحوار عـن هواياتـهِ وشخصيَّتهِ إلى "آر. سي." بوصفـه شخصًا حقيقيًّا. شرحَ "جـورج غرانـت" هـذا جيًدًا، إذ قـال: "إنَّ شخصيَّتهُ المُتواضعـة والبسيطة والحماسيَّة زيَّنت دماثتـهُ العبقريَّة والخاصَّـة". ٢٨٠ يُلاحِظُ "غرانت" أنَّ ذلك كان الانطبـاع الأوَّل. ثمَّ يُضيف: "على مدى خمسـةٍ وثلاثين عامًا عرفتـهُ فيهـا، دُعِّمَ ذلك الانطبـاع الأوَّليُّ وترسَّخَ مئاتِ المرَّات". ٢٨٠٠

يُعلِّمُنا هذا المقياس عن أسلوب الرَّجُل ومَطهِ.

٣٨١ "ستيفن نيكيلس" مع "فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّة، ٢٩ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٨.

۳۸۲ "جـورج غرانــت"، "آر. سي. سبرول'، ۱۹۳۹-۲۰۱۷"، مُدوَّنـةُ "غرانشــيان فلوريليجيـوم"، ١٥ ديســمبر/ كانـون الأوَّل، ۲۰۱۷.

۳۸۳ "غرانت"، "'آر. سی. سبرول'، ۱۹۳۹-۲۰۱۷".

# الأُسلوب

لقد هُمَّنَ "آر. سي." الدُّقَة، والتَّواصُل الواضِح، والشَّجاعة واليقين، وهَطًا مرغوبًا فيه. فأيُّ شخصٍ مِمَّن قادوا "آر. سي." بالسيَّارة عرفَ أنَّه قدَّرَ الدُّقَة. فهو لم يحتَجْ حتَّى إلى النَّظَرِ إلى مقياس السُّرعة؛ إذ علِمَ متى كان أحَدُ ما مُتخطِّيًا ولَوْ بأُهُلةٍ بسيطةٍ السُّرعة القانونيَّة. لَرُجًا تعلَّمَ "آر. سي." الدُّقَة من أبيهِ المُحاسِب أو أُمِّهِ الكاتبة الدَّقيقة. لقد تعلَّمها من لرَّجًا تعلَّمَ "آر. سي." الدُّقَة من أبيهِ المُحاسِب أو أُمُّهِ الكاتبة الرَّبِّ في "بليزينت هيلز". لا كنَّة مُ لم يتعلَّم الدِّقَة اللَّموتيَّة هُناك. تلكَ تعلَّمها من "جيرستنِر"، ومن مُعلِّميه السَّابقين، الغسطينوس"، و"الأكوينيًّ"، و"كالفِن"، و"توريين"، و"إدواردز"، و"هودج" و"وُورفيلد". كان جميعُ هؤلاء لاهوتيِّين عُلَماء، وكان عليْهم أن يكونوا دقيقين. إنَّ خلافَ الدُّقَة هو السِّتخفاف، وعندما يتعلَّقُ الأمر بمعرفة الله وإنجيله، ببساطةٍ ليست هُناك من مساحةٍ للستخفاف، وعندما يتعلَّقُ الأمر بمعرفة الله وإنجيله، ببساطةٍ ليست هُناك من مساحة للخِفَّة وعدم الإتقان. هُناك مُضادٌ آخَر للدُّقَة، وهو المفهوم الأكثر مَكْرًا وغُموضًا المُّشَار إلَيْه أبر بكثيرٍ من الخطأ المُتعمَّد. فمن جهةِ التَّعريف الأوَّل، في وُسعِ النَّاس الاطمئنان وعدم الإحساس بالخطر المُحدِق، فينسابُ المكر ليتدفَّق بغزارةٍ بمرور الوقت. لقد قدرً "آر. سي." الدُّول، في وُسعِ النَّاس الاطمئنان وعدم الأحَقَ، وكان حذرًا من نقيضها.

هـو قـدَّرَ أيضًا التَّواصُل الواضِح، فأخذ المُعَقَّد وحوَّلَهُ إلى مُبسَّطٍ واضِحٍ مفهـوم، دون تحريـف أو تشـويه. لقـد جعلَـهُ ذلـك مُقنعًا، وهـو نفسُـهُ كان مُقنعًا.

ثُمَّنَ "آر. سي." أيضًا اليقين والشَّجاعة. كانت لدَيْه تلك البطاقة لكتابةِ المُلاحظات موضوعةً فوق مكتبهِ، وكانت تقول: "أن تعِظَ وتُعلِّمَ ما يقول الكتاب المُقدَّس إنَّه صحيح، وليس ما تريد أن يقول الكتاب المُقدَّس إنَّه صحيح". لقد كان هذا مصدرًا لشجاعته. مثل نبيًّ منذُ القِدَم، أو إصلاحيًّ من القرن السَّادس عشَر، كانت لدى "آر. سي." الصَّلابة لأنَّ تلك كانت كلمات الله، أي تعاليم الله. لقد أعلنَ "أنَّ الكلمة هي فوق كُلِّ القوى الأرضيَّة". قال "جون ماك آرثر"، رفيقهُ المُجاهِد منذُ أمَدٍ طويل: "إنَّ الشَّوق الذي حفَّز 'آر. سي.' كان محبَّتَهُ للإنجيل وغَيرتَهُ للتحقُّق من أنَّ الرِّسالة أُعلِنتْ دون مُساومة أو تشويش". \*^\* قال "مايكل هورتون" ما يأتي: "لم يكُن لدى 'آر. سي.' مُتَّسَعٌ من الوقت للجُبناء في قضايا ذاتِ أهميَّة. كان الفِلمُ العظيم، " حجرُ القبر" (توم-ستون)، مطلوبًا للمُشاهدة من قببَلِ ذاتِ أهميَّة. كان الفِلمُ العظيم، " حجرُ القبر" (توم-ستون)، مطلوبًا للمُشاهدة من قببَلِ

٣٨٤ "جون ماك آرثر"، "رُفقاءُ السَّلاح"، مجلَّة "تايبلتوك"، عددٌ خاصٌّ، ٢٠١٨، ص. ٥٢.

أصدقائه". من كان مُستدامًا في شجاعتهِ ويقينهِ. يقولون إنَّك تعرِف ما سيقولهُ قائدٌ عظيمٌ في موضوعٍ ما لأنَّ لدَيْه سِجِلًّا مُدوَّنًا من الاستمراريَّة المُروَّضة. كان ذلك ينطبقُ على "آر. سي.". لقد مَسَّكَ بقناعاتهِ بشهامةٍ ورباطةٍ جأشٍ ودماثةٍ طَوالَ حياتهِ، حتَّى ولَوْ وجَدَ نفسَهُ ضِمْن نطاقِ نزاع في الفِلم الغربيِّ "الأُوكِيِّ كورال".

أخيرًا، كان شعبويًا معروفًا. في وُسعه أن ينحني من على المذبح أو المنبر، وببسمة عريضة دافئة، يُحدِّقُ في عَينَيْك، حتَّى وإنْ كُنتَ في جماعة تُعَدُّ بالآلاف. لقد كان ينظرُ إلَيْك ويتكلَّمُ معكَ ويُعلِّمك. في وُسعه أن يعملَ الشَّيءَ نفسَه بواسطة فيديو لسلسلة تعليميَّة أو عَبْرُ أثير الإذاعة في برنامج "تجديد الذِّهن". لقد كان على تواصُلِ دائم. ويُفسِّرُ هذا لماذا شَعرَ الكثيرون أنَّهم خسِروا صديقًا عندما سمِعوا أنَّ "آر. سي." قد انتَقَل. فهُم لم يلتقوه قَطُّ، لكنَّهم شَعروا كأنَّهم يعرفونه. حملَ "آر. سي." رسالتَهُ إلى النَّاس لأنَّ هذا ما فعلَهُ المُصلحون.

يُقدِّمُ "أندرو بيتيجري" هذه المُلاحظة بشأن "لُوثر" المُصلح:

"كان 'لُوثر' كاتبًا لاهوتيًّا مُجتمعيًّا جِدِّيًّا. لقد كتبَ اللَّاتينيَّة ببراعة، ونافَستْ أعمالهُ باللَّاتينيَّة أعمالَ خصومهِ منافسةً قويَّة. لكنَّ كتاباتهُ بالألمانيَّة هي ما أعادَتْ تعريفَ الجدلِ اللَّهوقِيُّ وتشكيلَ حاضِريه. لقد كان القرار بالشُّروع بالقضيَّة ضدَّ صكوك الغُفران مع بيان عام ١٥١٨، بعنوان: 'عظةٌ عن صكوك الغُفران والنِّعمة'، كما رأينا، قرارًا خَطِرًا ومهمًّا جدًّا، وقد أثبتَ هذا أنَّه الإقرار الأوَّل من بَيْن المئات من المُؤلَّفات الألمانيَّة، كثيرٌ منها شبيهٌ بهذا، القصير، المُحكم والمنصوص بقصدٍ ووضوحِ والذي كان أشبَهَ بإعلانِ بِحَدِّ ذاته..."

"لقد دعا 'لُوثر' الشَّعبَ الألماني للانخراط في أسئلة جدِّيَة عن الخلاص والمسؤوليَّة المسيحيَّة، وهُم أظهروا تجاوبًا بأعدادٍ كبيرة. في إثارةِ اهتمامهم، كان الوسيطُ-اختيارُ 'لُوثر' للكلِمات والأُسلوب، ووصوليَّةُ تلك الأفكار الموضوعة بصورةٍ مُوجَزة، والإشاراتُ البصَريَّة للكُرَّاسات بصورةٍ مُتصاعِدة في التَّجانُس- في جوانِبَ عدَّة مُهمًّا في مثل أهميًّة مضمون الرِّسالة". ٢٨٦

۳۸۵ "مایـکل هورتـون"، "'آر. سي. سبرول': في ذِکـری"، مُـدوَّنُ "وایـت هــورس إنِّ"، ۱۶ دیســمبر/کانون الأوَّل، https://www.whitehorseinn.org/2017/12/r-c-sproul-in-memoriam/.،۲۰۱۷

٣٨٦ "أندرو بيتيجري"، "نوعيَّةُ 'لُوثر': ١٥١٧، الطِّباعـة، وصناعـة الإصلاح" (نيويـورك: "بينغويـن"، ٢٠١٥)، ص. ٣٣٣-٣٣٣.

حملَ "لُوثر" الرِّسالة إلى النَّاس، ولم يتعامَلْ معهم بفوقيَّة، بل تواصلَ معهم بوضوحٍ وعلى نحوٍ خالٍ من الأمور التقنيَّة. أدركَ أنَّهم احتاجوا لأنْ يسمعوا الحقَّ يُقال جيِّدًا. عندما أُعجِبَ "آر. سي." بِـ "لُوثر" لكَونهِ إصلاحيًّا شعبويًّا، كان هذا ما أُعجِبَ به "آر. سي." بالفعل. توجَدُ هذه العناصِر أيضًا في عملِ "آر. سي." الخاصّ. لقد جعلَ الأفكار الجِدِّيَّة سهلةَ الفهْمِ والمنال عند النَّاس، وكان كاتبًا لاهوتيًّا مُثقَّفًا وفي وُسعه أن يُناقِش الأفكارَ في الأكاديميَّة. لكنَّه فَضَّلَ الذَّهابَ إلى النَّاس مُباشرةً.

إنَّ هذه الحقائق عن عقيدة الله وعقائد النِّعمة، تجلِبُ النُّور من قلْبِ الظُّلمة، وحياةً من الموت. لقد كانت دِقَّتهُ، ووضوحهُ، ويقينهُ ورسالتهُ الشَّعبويَّة، هي الأُسلوب. يُحكِن أن يُرى المُحتوى والمضمون في إسهاماته.

#### الإسهامات

اعتمادًا على الوقت الذي اطَّلعْتَ فيهِ على حياةِ "آر. سي."، قد يتكوَّن لدَيْك جوابٌ مُختلِفٌ في ما يتعلَّق بإسهاماته للكنيسة والتَّقليد المسيحيّ. فإذا قُدِّرَ لك أن تعودَ إلى عام ١٩٧٨، لَرُجًا ذكرتَ أنَّ إسهاماته الكُبرى كانت مُحاربتَهُ من أجل العِصْمة الكتابيَّة. وإذا نظرتَ إلى عام ١٩٩٤، أو بيان الكرِستولوجيا (لاهوت المسيح وشخصه وعمله) لعام ٢٠١٦، لَقُلْتَ إنَّها التَّبرير بالإيمان وحدَهُ. قد يقولُ آخَرون إنَّها الدِّفاعيَّات. وقد يقول إنَّه رُجًا أحَدُ النَّاس الإصلاحيِّين القلائل الذين وجدوا أنَّ "توما الأكوينيَّ" كان مُفيدًا. وسيقول آخَرون ليس في وسع أحَدٍ آخَر مثلهُ أن يتكلَّم عن فكرة أرسْطو عن السَّببِ والعِلَّة في عظةٍ بعنوان: "ما هو الإنجيل؟". عندما يسمعُ الآخَرون النَّاسَ يقولون إنَّ إسهام "آر. سي." كان الفلسفة أو العِصْمة، فهُم ببساطةٍ غير فاهِمِن. قد يقولون إنَّ الكنيسة بأنَّ الله قُدُّوسٌ. فجميعُ هذه الزَّوايا الرُّوْيويَّة تعكِسُ جوانِبَ مُعيَّنة من إرثِ "آر. سي.".

تتضمَّنُ إسهاماته كلَّ الآتي:

#### العِصْمة

لقد غرسَ "آر. سي." البذرة للمَجمَع العالَميِّ في العِصْمة الكتابيَّة. كان أوَّلَ رئيسٍ لِـ الـ "أي. سي. بي. أي.". قبْلَ وثيقة شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة وبعْدَها، لم يُزحزِح "آر. سي." رأيه قَيْدَ أُهُلَةٍ بشأن عقيدة سُلطان الكتاب المُقدَّس غير المُساوَم علَيْها، وهي المُعبَّر عنها في الوحي والتَّنزيه عن الخطأ، وعِصْمة الكتاب المُقدَّس.

الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة

في نُسخة "آر. سي." من المُجلَّدِ الأوَّل لكتابِ "فرنسيس تُورِّيتِن" المُعنوَن: "مبادئُ اللَّاهوت الدَّاحضة"، كتبَ في الموضوعات الآتية:

"أنَّه هو"؛

"ما هو"؛

"مَن هو".

أن نعرِفَ "أنَّه هـو"، إغَّا يُشيرُ إلى مُلاحظة "تورِّيتِن": "أَوَّلَا، لَكِي نُدرِك أَنَّه هـو (بخصوصِ الوجود) في مُواجهة الإلحاديِّ أو الوثنيِّ". " إنَّ الإيان بالله منطقيُّ ويُكِن تشبيههُ. كما يكتبُ "تُورِّيتِن" على الصَّفحة التَّالية، "تُثبِتُ الطَّبيعة وجودَ الله". " لقد تعلَّمها "تُورِّيتِن" من "الأكوينيِّ" و "تُورِّيتِن" من "الأكوينيِّ" و "تُورِيتِن" هـذه الفكرة لِـ "إدواردز"، و"إدواردز" إلى "هـودج" و"وُورفيلد"، وكِلاهُما إلى "جيرستنِر"، ثمَّ "جيرستنِر" إلى "آر. سي.". كان اللَّاهـوتُ الطَّبيعـيُّ جوهريًّا لدفاعيًّات "آر. سي.". في خاتمتهِ لكتابِ: "تَبِعاتُ الأفكار"، كتبَ ما يأتي:

"بينما أدخلُ سنواتِ غُروبِ حياتي، إنَّني مُقتنِعٌ أنَّنا... نحتاجُ إلى إعادةِ بناءِ التَّقليديِّ الذي به يَربطُ اللَّاهوتُ الطَّبيعيُّ الإعلانَ الخاصَّ للكتاب التَّقليديِّ النذي به يَربطُ اللَّاهوتُ الطَّبيعيُّ الإعلانَ العامَّ للطَّبيعة معًا. في وُسع بناءٍ كهذا أن يُنهيَ الحربَ ما بَيْن العِلْم واللَّاهوت. يستطيعُ المُفكِّر أن يُعانِقَ الطَّبيعة دون اعتناقِ الطَّبيعيَّات؛ فكلُّ الحياة، في وحدتها وتنوُّعها، يُكِن أن تُعاش 'كُورام دِيو' (في محضرِ الله)، أمامَ وجْبِه الله، وتحت سُلطانهِ ولمجدهِ". ٢٨٠

يرفضُ اللَّهوتَ الطَّبيعيَّ بشِدَّة الافتراضيُّون ومُعتنقو الإِمانيَّة. ويحسبُ "آر. سي." أَنَّ كِلَيهما خَطِران، ليس فقط للدِّفاعيَّات، بل أيضًا للتَّعبير التَّقليديِّ المُصلَح لعقيدة الله.

٣٨٧ "فرنسيس تُـورِّيتِن"، "مبادئُ اللَّهـوت الدَّاحـض"، المُجلَّـدُ الأوَّل، مُترجَـم. "تشـارلز ماسـغرايف جيجِـر"، المُحرِّر: "جيمـز تي. دينيسـون، الابـن" (فيلبـسبرغ، نيوجـرسي: المَشـيخيَّة والإصلاحيَّة، ١٩٩٢)، ص. ١٦٩.

٣٨٨ "تُورِّيتِن"، "مبادئُ اللَّاهوت الدَّاحض"، ص. ١٧٠.

٣٨٩ "آر. سي. سبرول"، "تَبِعـاتُ الأفـكار: اسـتيعابُ المفاهيـم التـي تُشـكِّلُ عالَمنـــا" ("ويتــون"، إلينــوي: "كروســواي"، ٢٠٠٠)، ص. ٢٠٣.

لقد تهجَّمَ على الافتراضيِّين لتنازُلهم عن الكثير من الأساسيَّات. كان "آر. سي." من مُعَسكَر الدُّفاعيِّين المُتطرِّفين. فإذا قال بعضهم إنَّه تُوجَد مُتناقِضاتٌ في الكتاب المُقدَّس، كان يجلِسُ معهم ويحُلُّ كلَّ واحدةٍ ممَّا عِكنُهم التَّفكير فيه. وعندما يفرغون من الاعتراضات، كان يُبيِّنُ لهم بعضًا من الاعتراضات الأُّخرى التي لدَيْه، يلجأً بعدها إلى تفنيدها بدَوره.

# قداسةُ الله وسُلطانُه

يُكِن حسبان الكتابَيْن التَّقليديَّيْن لِـ "آر. سي."، اللَّذَيْن نُشِرا على التَّوالي- "قداسةُ الله" (١٩٨٥) و"مُختارٌ من الله" (١٩٨٦) بوثاقة تقديمها للصَّفتيْن الإلهيَّتيْن في القداسة والسُّلطان. من جهة ما، هُما كذلك. فكلاهُما جرَتِ التَّعمِية علَيه، وحاول "آر. سي." بانتظامٍ في العقود الطَّويلة من خدمته أن يُسلِّطَ الضَّوء علَيْهما. فهُما أكثر من مُجرَّد صِفتَيْن أو سِمتَيْن لله إلى جانبِ لائحة طويلة من الصِّفات. إذا يرى "آر. سي." أنَّهما كانتا طريقتَيْن التَّعبير الأساسيُّ بأسلوبٍ محسوسٍ عن وجود الله. يُكِنننا العَودة إلى "تُورِّيتِن"، في "ما هو الله؟"، في ما يتعلَّق بطبيعته. وهُناك المزيدُ من ذلك أدناه. لكنَّ هذَيْن الكتابَيْن وهذَيْن الموضوعَيْن اللَّذَيْن يتردَّدُ صداهُما عَبْرَ أعمالِ "آر. سي."، لَهُما إسهامٌ مُتميِّز وضروريّ. فاللهُ لا يُؤخَذُ على مَحمَل الجِدِّ بتاتًا، ويُعبِّرُ عُنوان كتاب "إدوارد ويلش" عن ذلك بصراحة: "عندما يكون النَّاس كبارًا واللهُ صغيرًا". "" إنَّ معرفةَ الله في قداستهِ وسُلطانهِ هي التَّرتيب التَّصحيحيّ، وتعكِسُ بحقً واللهُ صغيرًا". "" إنَّ معرفةَ الله في قداستهِ وسُلطانهِ هي التَّرتيب التَّصحيحيّ، وتعكِسُ بحقً التَّرتيب القائم.

# التَّبريرُ بالإيمانِ وحدَهُ وعملُ الإسناد

بينما كانت إسهامات "آر. سي." الأساسيَّة في التَّبرير بالإيمانِ وحدَهُ وعمل الاحتساب، أو الإسناد المُحتسَبِ لنا، مُرتبِطة بالجدَلِ القائم الذي يُحيطُ ببيانِ "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا (إي. سي. تي.')"، في عام ١٩٩٤، كان يُحِكِن رؤية التَّركيز على هذه العقيدة على مرِّ العقود في أعمال "آر. سي.". لقد علَّقَ أنَّ الـ "إي. سي. تي." كانت "الجزء المُوجِع جدًّا في مُجمَل حياته العمليَّة". "أل لقد تسبَّبت في انقسام حادًّ بَيْن الأصدقاء، لكنْ عند "آر. سي."، كان هُناك الكثير على المحليَّة ليُساوَمَ عليْه أو يجرى التنازُلُ عنهُ.

٣٩٠ "إدوارد وِيلـش"، "عندما يكون النَّاس كبارًا واللهُّ صغيرًا: التَّغلُّبُ على ضغوط الزَّمالـة، والاعتماديَّـة المتواطئـة وخـوفُ الإنسـان" (فيلبـسبرغ، نيوجـرسي: المَشـيخيَّة والإصلاحيَّـة، ١٩٩٧).

٣٩١ "جويل بِيلز"، "مُعلِّمٌ رهيفُ الحِسِّ"، مجلَّة "وورلد"، ٢٠ يناير/كانون الثَّاني، ٢٠١٨، ص. ٤.

في مُونولوج الافتتاحيَّة، "١٥١٧"، لتسجيل القرص المُدمَج المُعنون "المجدُ للواحدِ القُدُّوس"، يستذكِرُ "آر. سي." وقفةَ "لُوثر" الشُّجاعة من أجل التَّبرير بالإمانِ وحدَهُ بالتَّنسيب، أو الاحتساب. يُعلِنُ "آر. سي." ما يأتي: "في كُلِّ جيلٍ، يجِبُ على الإنجيل أن يُنشَرَ من جديد بالصَّلابة ذاتها والوضوح ذاته والضَّرورة نفسها التي تَمَيَّز بها إصلاحُ القرن السَّادس عشَر". كانت لهذه القضيَّة الوثيقة بالـ "إي. سي. تي." علاقةٌ كاملةٌ بوضوح الإنجيل. لقد رأى "آر. سي." أنَّ الـ "إي. سي. تي." تروِّج الغموض المُقنَّع، ذلك الانتقام القديم. عندما يتعلَّقُ الأمر بالإنجيل، فالغموضُ لا يُفيد، بل ما يُفيد فهو الوضوح فقط. لقد شهِدَ "إروين لاتزر" قائلًا: "لا أستطيع أن أُفكًر في ['آر. سي.'] دون إثارة موضوع بِرِّ المسيح في الفكر"." في ما كان "جون بايبر" يُفكِّر في تأثير "آر. سي. سبرول" في حياتهِ الشَّخصيَّة وخدمته، يربِطُ عقائدَ التَّبرير بعقيدةِ الله على النَّحْو الآتي:

"كانت هذه الأمانةُ للنُّصوص الكتابيَّة والنَّظرةُ السَّامية لسُلطان الله وقداستهِ، اللَّتان جعلتا من مُحاربةِ 'آر. سي.' من أجل إسنادِ بِرِّ المسيح، جَهْدًا موثوقًا به ومُقنِعًا. فكُلَّما كان الله أكبر وأكثر محوريَّةً وأكثر شُلطانًا وأكثر قداسةً في أعيُنِنا، رأينا بوضوح أكبر حاجتنا اليائسة إلى التَّبرير بالإعان وحدَهُ"."<sup>79</sup>

تعودُ جميعُ هذه الإسهامات إلى ما قاله بوضوحٍ شديدٍ جدًّا، مُعرُّفًا عن نفسِه، بوصفه لاهوتيًّا تقليديًّا مُصلَحًا. لقد آمَنَ بأنَّ اللَّهوت يدوم إلى مدى الحياة، وآمَنَ بأنَّ اللَّهوت هو في الختام تسبيحة. أن تعرِفَ الله، فهذا يعني أن تعبُدَ الله. لقد آمَنَ بأنَّ الله قُدُّوسٌ ونحنُ خُطاة. ويسوعُ المسيح هو ذبيحتُنا الكاملة، مَن يُلبِسُنا رداءَ بِرِّه. لقد آمَن بكلِّ ما وردَ آنفًا، وكان "آر. سي." توَّاقًا بجوارحهِ بشأنِ هذه الأُمور جميعها. هذا هو اختصارُ عملِ حباته وطموحاتها.

بإيلاء "آر. سي." أَذُنًا صاغية لأُطروحتهِ في جامعة "وستمنستر"، عَنونَ عمودَهُ "الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد"، المنشور في عددِ مجلَّة "تايبِلتوك" الصَّادر في آب/أُوغسطس ٢٠١١، وجاء فيه: "السَّعْيُ غير المُقدَّس في 'مُوبي دِيك". يبدأُ بتعظيم مكانةِ الرِّواية: "كُتِبتْ الرِّواية الأميركيَّة العظيمة منذُ ما يزيد على مئةٍ وخمسين عامًا على يد 'هيرمان ميلفيل'. هذه الرِّواية، التي قلَّ نظيرها، هي 'موبي ديك". يُعلِنُ "آر. سي." أنَّ عظمةَ ميلفيل'. هذه الرِّواية، التي قلَّ نظيرها، هي 'موبي ديك".

۳۹۲ "إرويـن لاتـزر"، "في الذُّكـرى المُحبَّبـة لِــ 'آر. سي. سبرول': تـأبين"، "مُـودي تـشيرش ميديا"، ١٥ ديسـمبر/ كانون الأوَّل، ٢٠١٧.

٣٩٣ "جون بايبر"، "الرَّسولُ غير الخجول"، مجلَّة "تايبلتوك"، عددٌ خاصٌّ، ٢٠١٨، ص. ٦٤.

الرِّواية تكمنُ في "رموزها اللَّاهوتيَّة النَّادرة". إنَّها روايةٌ عظيمةٌ لأنَّها تَسرِدُ المَلحَمة الأُعظَم: قصَّة الله والإنسان.

يُؤمِنُ "آر. سي." أَنَّ "سَعْيَ 'أَخآب' في إثْرِ الحوت ليس سَعْيًا بارًّا في إثْرِ الله، بل مُحاولةُ الإنسان الطَّبيعيِّ الواهية، في كراهِيَتهِ لله، لتدميرِ الأُلوهيَّة الكُلِّيَّة القُدرة". ثمَّ يختِمُ العمودَ بعَرْضِ الفرق ما بَيْن السَّعي غير المُقدَّس وراء الواحدِ القُدُّوس والسَّعي المُقدَّس المُمكَّن فقط بواسطة "اختبار حلاوة المُصالَحة العُظمى". تُتابِعُ المقاطع الأخيرة ما يأتي:

"أعتقِدُ أَنَّ الفصْلَ الأعظَم الذي كُتِبَ بِاللَّغة الإنكليزيَّة هو الفصْلُ من 'مُوبِي دِيك' المُعنوَن: 'بياضُ الحُوت'. هُنا، نحنُ نستفيدُ من بصيرةٍ في الرَّمزيَّة العميقة التي يستخدِمُها 'ميلفيل' في روايته. ففي هذا الفصْل، يكتبُ الآتي: 'لكن، ليس بعْد، قد حلَلْنا عزمة هذا البياض، وتعلَّمنا لماذا يُحاكي النَّفي بقُوَّة كهذه؛ وبغرابةٍ أكثر وروعةٍ أكثر جدًّا- لماذا، كما كُنَّا قد رأينا، هو للحال الرَّمز الأكثر معنًى إلى الأُمور الرُّوحيَّة، كلَّا بل، للحجابِ عَيْنهِ للأُلوهيَّةِ المسيحيَّة؟ ومع ذلك، فهو- كما هو- العامِلُ المُكثَّف في الأشياء والأكثرُ كراهيَةً لـدى البشَريَّة. أفلا تتعجَّبَ إذًا أمام المُطارَدة النَّاريَّة؟".

"إذا كان الحُوت يُجسِّدُ كُلَّ شيءٍ مرموزٍ إلَيْه بالبياض- ذلك الذي هو مُرعِبُ؛ ذلك الذي هو ولهيبٌ مُروِّعٌ؛ ذلك الذي هو ولهيبٌ مُروِّعٌ؛ ذلك الذي هو غامضٌ وغير مُستوعَبٍ- أُوليسَ يُجسِّدُ تلك الخصائص عَيْنِها الموجودة في ملء الكمالاتِ الكامنة في وجودِ الله نفسِه؟".

"مَن في وُسعه أن يعيشَ من جرًاء السَّعي في إثْرِ كائن كهذا إذا كان هذا السَّعيُ مُقادًا بالعدائيَّة؟ فقط أُولئِكَ الذين اختبروا حلاوةَ النِّعمة المُصالِحة، يستطيعون التَّطلُّعَ إلى القُوَّة الغامرة والسُّلطان وعدم تغيُّر ذلك الإله الفائق ويجِدون هُناك السَّلام بدلَ المَيْل إلى الانتقام". \*\*\*

تُخبِرُ روايةُ "مُوبِي دِيك" بصورةٍ خياليَّة ما دوَّنهُ كُلُّ من إشعياء ٦ وقصَّة عُزَّة بالحقِّ الذي هـو مُوحًى بـه، ومُنزَّهُ عـن الخطأ، ومعصـومٌ وحقٌّ مُعلَـنٌ إلهيًّا.

٣٩٤ "آر. سي. سبرول"، "السَّعْيُ غير المُقدَّس في إثْرِ الله في 'مُوبِي دِيك'"، مجلَّـة "تايبِلتوك"، أُغسطس/آب ٢٠١١.

عندما كتبَ "آر. سي." هـذا الجزء لِمجلَّة "تايبِلتوك"، كانت لـه أربعون سنة بعْدَ أَطروحتهِ للبكالوريوس. منذُ سنة ١٩٦١ - يُحِنُكُ أن تعودَ إلى الوراء إلى عام ١٩٥٧ وتجديدهِ "الثَّاني" - ولغاية سنة ٢٠١١، كان هُناكَ من انتظامٍ مُستدام في الموضوع الذي كان مركزيًّا عند "آر. سي."؛ فهو لم يتخَلَّ عن ذلك منذُ العام ٢٠١١ حتَّى وفاتهِ في عام ٢٠١٧. منذُ قراءتهِ الأُولى للعهدِ القديم، في سبتمبر/أيلول، وأُكتوبر/تشرين الثَّاني، وديسمبر/كانون الأوَّل، تكلَّمَ عن "الله الذي يعملُ من أجل الحفظ". لقد كان الله الذي درسَهُ، والله الذي تاقَ إلى أن يعرِفَهُ، والله الذي أعلنَهُ لرُملائهِ ورُفقائه، وإلى صديقتهِ، "فيستا". لقد كان الله الذي خدمَهُ وأحبَّهُ وعبدَهُ. ففي الأشهُر ورُفقائه، وإلى مديقتهِ، "فيستا". لقد كان الله الذي خدمَهُ وأحبَّهُ وعبدَهُ. ففي الأشهُر اسبتمبر/أيلول، وأُكتوبر/تشرين الأوَّل، ونوفمبر/تشرين الثَّاني، وديسمبر/كانون الأوَّل من عام الله، لإعلانِ شخصِ الله، لإعلانِ شخصِ الله، وخدمةِ الله ومحبَّته وعبادته.

لقد بدَّلَ "آر. سي." رأيه في بعض الأُمور في حياته. مازَحَ ذاتَ مرَّة بالقول إنَّه في مرحلةٍ أو أُخرى، مَسَّكَ بكلِّ نظرةٍ لاهوتيَّة أُخرويَّة مُمكِنة. فقد غيَّرَ رأيه في ما خصَّ معنى "اليوم" في تكوين ١. لكن، بشأنِ عقيدة الله، فهو لم يحِدْ قَيْدَ أُهُلَةٍ، ولم "يُعِدِ التَّفكير" في موقفه بتاتًا، كما لم يُذعِن أو يستسلِم البتَّة. فعلى مدى ستين عامًا تقريبًا، قال الشِّيءَ ذاتَهُ: الأمرُ كلُّهُ مُتعلِّقٌ بعقيدةِ الله. وما يجِبُ على المرءِ أن يستوعبَهُ هُنا، هو ليس عقيدة الله فقط، بل عقيدة الله كما عُلِّمت ومَسَّك بها الإيان المسيحيُّ التَّقليديُّ القويم، المُرادِف أيضًا للتَّقليدِ الكلاسيكيُّ المُصلَح. فالموضوعُ هُنا هو: "صلاحُ الله".

فهذا الموضوع ليس النَّظرة المُتدنِّية أو العاديَّة أو السَّطحيَّة إلى الله - التي لا تنفعُ بشَيء. وهذه النَّظرة - ليست ببساطة نظرة سامية إلى الله، بل هي النظرة السَّامية الفائقة إلى الله. لقد بدأ "أنسْلِم" صلاتَهُ التَّامُّليَّة، الـ "بروسلوجيون"، بكلِمة "هيومانسيو"، "الرَّجُل الصَّغير". ومن هُناك استمرَّ لِيصِفَ الله "الذي هو أعظَم ممًّا نفتكِر". فكِّرْ في العظمة؛ ما يزالُ الله أعظم. عندما كتبَ "أُغسطينوس" "الاعترافات" الجَزميَّة، كانت الكلِمة الأُولى التي سطرَها: "ماغنوس"، أي "عظيمٌ أنت يا الله".

يتَّصِلُ هذا بجوهر لاهوت "آر. سي." وبقلْبِ إرثه وإسهاماته. كي نرى ذلك، نحتاجُ إلى نقيض. يأتي ذلك من التَّحليل الاجتماعيّ الشَّهير الآن لِـ "كريستيان سميث" و"مليندا لاندكويست دينتون" في الكتاب المنشور في عام ٢٠٠٩ من مطبعة جامعة أُكسفورد، بعنوان: "بحثٌ في النَّفس: الحياةُ الرُّوحيَّة والدِّينيَّة لليافعين الأميركيِّين". في غربلةٍ لِعُصارات البحث هذه، توصَّلوا إلى الاستنتاج أنَّ النَّظرة عن الله لدى اليافعين الأميركيِّين يُّ كن اختصارها بـ

"الأُلوهيَّة أو الرُّبوبيَّة العلاجيَّة الأخلاقيَّة"، إذ إنَّ الله (عندهم) أشبَه بجسرِ عبورٍ بَيْن "الخادم الإلهيّ' والمُعالِج الكَونيَّ". هذه هي بالضَّبط النَّظرة السَّطحيَّة إلى الله التي أدَّت إلى سقوط "أخآب". لكنَّها ليسَتِ النَّظرة الحصريَّة لليافعين الأميركيِّين. فهي مُتشارَكة مع البالغين في أميركا وفي كلِّ مكان- داخل الكنيسة وخارجها. هذا ما كان "آر. سي." يسعى إلى مواجهته ومُحاربته كلَّ هذه العقود. كان تعليمُ "آر. سي." هو علاجَ "الأُلوهيَّة أو الرُّبوبيَّة العلاجيَّة الأخلاقيَّة" – أو أيَّة نظرةٍ أُخرى لا ترقى إلى تشبيه الكتاب المُقدَّس لمُؤلِّفه – نارٌ آكِلةٌ، وريحٌ زَوبعيَّة، وشُعاعٌ مُلتهِبٌ في المجدِ، وطهارةٌ وقداسةٌ تُعميان الأبصار. كما لاحظَ "جون بايبر": "كان هدف 'آر. سي.' هو الآيَ: قلْبًا مدهوشًا مكسورًا مأسورًا بالعَظَمة والطَّهارة الفائقتَيْن اللَّتَيْن للله"."

يتحدَّثُ "جاريد ويلسون" بشأن تأثير كتاب: "قداسةُ الله"، كما يأتي:

"قرأتُ عملَهُ الإبداعيَّ أُوَّلَ مرَّةٍ بينما كنتُ في الجامعة. أرسلني 'سبرول' إلى 'رودولف أُوتُو'، وتعلَّمتُ عن اختبار الـ 'ميستيريوم ترييندوم'، 'السِّرُ العظيم'، الذي ساعَدَني على وضْع إطارٍ ما لجميع 'مخاوفي وارتجافي' في مرحلة البلوغ. لقد بدا أنَّ كتابَ 'قداسة الله' يُمسِكُ بالمفتاح الذي يفتح ما جعلَ 'سبرول'، بنعمةٍ ما، مُختلفًا حتَّى عن أكثر 'الوعَّاظ المشهورين' فَصاحةً. كان بوضوحٍ رجُلًا مشى في الفلَكِ المُزعج بلطافةٍ لذلك الـ 'نومينوس'، الإلهِ الحقيقيِّ الفائق للطَّبيعة". ٢٩٦

يُشيرُ "ويلسون" إلى جانبٍ مُهِمٍّ من إرثِ "سبرول"، وهو تأثيرُه في الحرَكة النَّاشئة والجاهِدة والإصلاحيَّة. لقد سطَّرَ "كولِّن هانسِن" هذه العبارة في قصَّة الغلاف لمجلَّة المسيحيَّة اليوم"، في ٢٢ سبتمبر/أيلول، ٢٠٠٦، حيث طوَّرَ لاحقًا القصَّة إلى كتابٍ بعنوان: "ناشئُ وجاهِدٌ وإصلاحيُّ: رحلةُ مُراسلٍ مع الكالفنيَّة الجديدة". تتضمَّنُ رحلةُ "هانسِن" الخاصَّة شخْصَ "آر. سي."؛ فيذكرُ هانسِن أنَّه حينما كان في الجامعة، "أخذَني واحدُ أكبرُ مني سِنَّا معه للاستماع إلى 'آر. سي.' وهو يعِظ. لم أذهَبْ باحثًا عن اللَّهوت المُصلَح. لكنَّ اللَّهوت المُصلَح. لكنَّ اللَّهوت المُصلَح وجَدَني". "بث يتحدَّثُ "هانسِن" بشأن اليافعين المسيحيِّين الذين يترعرعون

٣٩٥ "جون بايبر"، "الرَّسولُ غير الخجول"، ص. ٦٤.

۳۹٦ "جاريـد ويلسـون"، "الــ 'نومينـوس' و'آر. سي. سبرول""، "اتّحـادٌ مـن أجـل الإنجيـل"، ١٥ ديسـمبر/ كانــون الأوّل، ۲۰۱۷، -roy كانــون الأوّل، ۲۰۱۷، -sproul/.

٣٩٧ "كُولِّن هانسِن"، "ناشئٌ وجاهِدٌ وإصلاحيُّ: رحلةُ مُراسِلٍ مع الكالفنيَّة الجديدة"، ("ويتون"،

وهُم يتعلَّمون عن "الرَّفيق يسوع"، بينها هُم يحتاجون إلى التَّعلُّم عن "الله الآب". وقد تعلَّموا ذلك بالفعل من "آر. سي.". يتحدَّثُ "ماثيو بارِّيت" بشأن هذه المجموعة من النَّاس ممَّن مارَسوا الأُبوَّة وعلَّموا النَّاشئَ والجاهِدَ والإصلاحيَّ، والتي ضمَّتْ: "ماك آرثر"، و"باكِر"، و"باكِر"، و"بايبر" و"سبرول"، مُضيفًا: "أنَّ 'سبرول' هو مَن يُجلِسُكَ إلى الطَّاولة لتناوُلِ وجبة احتفاليَّة لاهوتيَّة". ثمَّ يُتابِع لِيقول: "سواء كان ذلك وثيق الصِّلة بقداسة الله أم بعقائدِ النِّعمة أم بالـ 'سولا فيدي' (بالإيمان وحدَهُ)، فَـ 'آر. سي.' كان إثباتًا حيًّا لحالة أنَّه إذا لم نبدأ بالتَّفكير لاهوتيًّا، فمسيحيَّتُنا لن تكونَ شيئًا يُذكَر، إلَّا بالونًا ملآنًا بالهواء السَّاخن. لقد كان أيضًا إثباتًا حيًّا أنَّ ذلك يمكنُ القيامُ به، ليس فقط في الإطار الأكاديميّ، بل أيضًا ضِمْنَ المقاعد الكنسيَّة". \* " فالحرَكةُ النَّاشئة والجاهِدة والإصلاحيَّة كانت شهادةً لجهودِ "آر. سي." الطَّويلة إضافةً إلى آخرين. لعقودٍ من الزَّمان، غرسَ بأمانةٍ بذارَ عقيدةِ للهُ وعقائدِ النِّعمة.

لقد قراً "آر. سي." كِلَا العهدَيْن القديم والجديد؛ فهو اقتِيدَ بواسطة أساتذتهِ الأُمناء ابتداءً من أمثالِ "أُغسطينوس" وإلى كُلِّ من "الأكوينيِّ"، و"كالفِن"، و"تُورِّيتِن" و"إدواردز". فما وجدَهُ في هذه القِمَم الشَّاهقة، كجبالِ "إفرست"، للتَّاريخ المسيحيّ، هو أنَّ جميعهم "كانوا مأخوذين بعظمة الله". عندما ربِحَ "آر. سي." جائزة "غوردون" في عام ٢٠٠٧، لإنجازاتِ عُمرهِ في النَّشر، قالَ في تلك المناسبة: "أرَدْتُ أن أُساعِدَ النَّاس على استعادة جبابرة الماضي". لقد وجدَهُم جميعًا ولدَيْهم قاسَمٌ مُشترَك وهو "مادَّةٌ مُشترَكة"، وتحديدًا: "التزامُ نفسٍ توَاقةٍ وغامرةٍ بجلالِ الله السَّامي. تلك كانت الرِّسالة التي أسَرتني، وذلك ما أرَدْتُ أن أُشارككم به أكثر من أيِّ شيءٍ آخَر بتعليمي وبكتابتي". "ثَاَّ

كانت هذه هي الرِّسالة التي وجَدَها في المُصلِحين. هذا ما قالهُ "رولاند باينتون" عن "لُوثر"، ذاكرًا معًا غضبَ الله وعملَ المسيح:

" في رَبِّ الحياة، الذي وُلِدَ في قذارةِ مَربَضِ البقر، لِيموتَ كما مُجرمٍ وسطَ تخلِّي النَّاس وسُخريتهم، أسمعُهُ صارخًا إلى الله وآخِذًا جوابًا هو فقط ارتجاجُ الأرض

إلينوى: "كروسواى"، ۲۰۰۸)، ص. ۲۵.

۳۹۸ "ماثيـو بارّيـت"، "هـل نحـنُ لاهوتيُّـون بسـببِ 'آر. سي.'؟"، مجلَّـة "كريـدو"، ١٤ ديسـمبر/كانون الأوَّل، https://credomag.com/2017/12/we-are-theologians-because-of-r-c-sproul-matthew- ،۲۰۱۷ barrett/.

٣٩٩ "آر. سي. سبرول"، فيديـو مُـحضَّرٌ لنـوال جائـزة "غـوردون" للإنجـاز في الحيـاة، ٢٠٠٧، "اتَّحـاد النَّاشريـن المسـيحيِّين الإنجيلـيِّين ('إي. سي. بي. أي.')".

وانحجابُ الشَّمس؛ حتَّى إنَّه تُخلِّيَ عنه من قِبَل الله، وفي تلك السَّاعة كان حاملًا بنفسهِ خطايانا وماحيًا إثنا، جاعلًا تحت موطئ قدمَيْه أجنادَ الجحيم ومُظهِرًا في الغضبِ الرَّهيب المحبَّة التي لن تتخلَّى عنَّا. لم يعُدْ يرتجِف 'لُوثر' من حفيفِ ريحٍ عاصِفة في ورقةٍ طائرة، وبدلَ الدُّعاء إلى القدِّيسة 'آن'، أعلنَ أنَّ في وسعه أن يضحكَ على الرَّعد والبَرق الخاطِف الخارج من رَحِم العاصِفة. فهذا ما مكَّنهُ لأنْ يُتمتِم كلِماتٍ كهذه: 'هُنا أقِفُ. لا أستطيع القيام بأمرٍ آخَر. يا الله، ساعِدْني. آمين'."

لئلًا ننسى المُصلِح الألمانيّ، في المُؤتمر الوطنيِّ لِـ "ليجونير" المُنعقِدِ في سنة ٢٠٠٩، السَّنة التي شهدت الذِّكرى المئويَّة الخامسة لولادة "كالفِن"، علَّى الرَّر. سي." على مُلاحظة "كالفِن" أنَّنا غيلُ لأن نحتفِظَ بنظرِتنا الأرضيَّة، على مُستوَّى أُفُقيّ. لكن، ماذا إذا رفعنا أنظارنا باتَّجاه السَّماء؟ ' أنَّ هذا هو ما عظَّمهُ "آر. سي." في الختام: ارفعوا أنظاركُم إلى السَّماء، وتفكَّروا في شخصِ الله. تُشيرُ الخريطة أدناه إلى جداول التَّاثير في "آر. سي.". إنَّ الطَّريقة الخاصَّة التي عبَّرَ بها عن "أُلوهة الله" كانت مُتمثِّلة في القداسة. لقد كانت هذه العبارة مفقودةً من ثقافة "الأُلوهيَّة أو الرُّبوبيَّة العلاجيَّة الأخلاقيَّة"، كانت أيضًا مفقودةً من الكثير من العِظات. كانت القداسة أيضًا ضَربةً ذكيَّةً لأنَّها أدَّتْ في الحال إلى التَّقديس. علَيْنا أن نكون قدِّيسين كما أنَّ الله قُدُّوسٌ. علَيْنا أيضًا أن نأي إلى الله الثَّالوثيِّ، "قُدُّوسٌ، ونسعى باندفاع كاملٍ إلى القداسة. لقد اهتمَّ "آر. سي." عما تعرِفه، لكنَّه أرادَ ممَّا تعرفه أن يُغيِّرَ الحياة.

إِنَّ قداسةَ الله هي القِصَّةُ الحقيقيَّة لِقصَّةِ "آر. سي.". إنَّها الهدف الذي يُرسَلُ إلَيْه كُلُّ سهْمٍ في الحياة. ٢٠٠ تُقدِّمُ الخريطة البيانيَّة الموضوعة أدناه بعض التَّعابير المفتاحيَّة لعقيدةِ الله التي تعلَّمَها "آر. سي." وعلَّمَها، بل عاشَها كما كان يُحجِّد قداسة الله.

د٠٠ "رولانـد باینتـون"، " هُنـا أقِـفُ: حیـاهُ 'مارتِـن لُوثـر"" (نیویـورك: مطبعـة "أبینغتون-كوكسـبیري"، ١٩٥٠)، ص. ٣٨٦.

٤٠١ "آر. سي. سبرول"، "أَنَا الرَّبُّ ولَيْسَ آخَرُ"، المُؤَمِّرُ الوطنيُّ لـ "ليجونير"، ٢٠٠٩، أُورلاندو، فلوريدا.

عندماً سألتُ "آر. سي." بدايةً، في ١٠ مارِس/آذار، ٢٠١٣، إذا ما كان صائبًا عندَه أن أكتبَ سيرتهُ الذَّاتيَّة، أبدى مُوافقة، ثمَّ تابعَ في الحال ليقولَ: "إنَّ محبَّتي لقداسةِ الله بدأت في الجامعة". كان واضحًا لى أنَّه أراد أن تكون قداسة الله الفكرة الرَّئيسيَّة لقصَّته.

# أُلوهةُ الله

الأساسُ الكتابيّ

يَهْوَه، أَهْيَهِ، الرَّبُّ

قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ

لِيَتَقَدَّسِ اسْمُكَ

التَّقليدُ الكلاسيكيُّ المُصلَح

"أليكود بريموم برينسيبيوم"، المبدأُ الأوَّل ضروريٌّ بحَدِّ ذاته.

"إنس بيرفيكتيسِّيموس"، الكائنُ الأكثرُ كمالًا.

"إن سي إست"، الكائنُ بحَدِّ ذاتهِ (الوجوديَّة/الحيثيَّة/ذاتيَّةِ وجودِ).

"ميستيريوم تريميندوم"، السِّرُّ الفائق، السَّامي الدَّهشة.

"تريميندوم"، ارتعاشٌ، ارتجافٌ.

"جوناثان إدواردز"

الكائنُ الذي لدَيْه الكَينونة الكاملة.

"هيرمان ميلفيل"

شهادةُ الحُوت (رمزيًّا).

"نيغرو سبيريتشوال"

ارتجافٌ، ارتجافٌ، ارتجافٌ.

"رودولف أُوتُّو"

الأُلوهةُ (الطَّهارةُ والقُدرةُ الكاملة المُسَيطرة).

"آر. سي. سبرول"

القداسة.

يقودُ هـذا اللَّاهـوت، أي معرفة الله، إلى التَّسـبيحة، أي عبادة الله. لقد قـالَ "آر. سي." إنَّه تعلَّم أُوَّلا أَنَّ اللَّاهـوت هـو تسـبيحٌ مـن الدُّكتـور "جـي. سي. بيركهاوفـر". تعلَّمها "بيركهاوفر" مـن "الأكوينـيّ"، الله هـو مَـن يُعلِّمُ اللَّاهـوت، وهـو يُعلِّمُ عن الله ويقـودُ ختامًا إلى الله. نحـنُ نُقـادُ بدراسـةِ الله لنعبُدَه. يتطلَّبُ جمالُ الله وجلالُـه وبهـاؤه، عبادتنا. يُعلن المزمـور ٢٤:٤:

"وَاحِـدَةً سَأَلْتُ مِـنَ الـرَّبِّ وإِيَّاهَا أَلْتَمِسُ: أَنْ أَسْـكُنَ فِي بَيْتِ الـرَّبِّ كُلَّ أَيَّامِ حَيَاتِي، لِكَيْ أَنْظُرَ إِلَى جَمَالِ الـرَّبِّ، وأَتَفَرَّسَ في هَيْكَلِهِ".

أرادَ "آر. سي." التحقُّقَ من أنَّنا لا نُهمِل الكلِمة "جمال". لقد قال ذاتَ مرَّة: "إنَّني مأخوذٌ بالجمال، مأخوذٌ بالتَّنظيم والانسجام والتَّميُّز. أعتقِدُ أنَّ الله لا بُدَّ وأن يكون كائِنًا رائعَ الجمال". "نَ نعنُ نُشارِكِ السَّرافيم بالإعلان الثُّلاثيِّ المُنادَى به: "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ. لقد كان هذا الإعلانُ الإسهامَ الأُحاديَّ لِـ "آر. سي. سبول" الذي قادَهُ إلى إسهامات ذاتِ أوجُه مُتعدِّدة في ساحات الحرب لكُلِّ من العِصْمة في سَبعينيًّات القرن العشرين، والدِّفاعيَّات في وجه العَلمانيَّة الجامحة في شَانينيَّات القرن العشرين، والتَّبرير بالإيمانِ وحدَهُ والاحتِساب/ وجه العَلمانيَّة الجامحة في شَانينيَّات القرن العشرين، قال "جون ماك آرثر": "حيثما وُجِدتْ معركةٌ، كان هُناك 'آر. سي.' رابِضًا". أنَّ كان هُناك لأنَّه كان مأخوذًا بجلالِ الله السَّامي، حالُه عالُ الطاله.

#### الكُتُب

كما ذُكِرَ آنِفًا، مُنِحَ "آر. سي." في يوليو/مُّوز من عام ٢٠٠٧، جائزة "غوردون" للإنجاز في الحياة من قبَل اتَّحاد النَّاشرين المسيحيُّين الإنجيليُّين. فقد علَّقَ "جيمس دوبسون" على كُتُبِ "آر. سي." وكيف حافظَتْ على "شُعلة المُحافَظة القويمة حيَّةً"، مُضيفًا أنَّ كتاباتهِ تُظهِرُ "التزامَ الإيمانِ المسيحيِّ التَّاريخيِّ وتُروِّجُه". "تحدَّثَتْ "جوني إريكسون تادا" بكيفيَّة كان في وسع "آر. سي." أن يجعلَ القضايا اللَّاهوتيَّةَ العويصةَ والمُعقَّدةَ ليست فقط مفهومةً، بل حيَّةً أيضًا. لقد تحدَّث قادةٌ مسيحيُّون مُختلِفون بشأن تأثير كُتُبهِ، وعلى الأصَحِّ بصورةٍ لافته، تحدَّثوا بشأن تأثير كُتُبهِ، وعلى الأصَحِّ بصورةٍ لافته، تحدَّثوا بشأن تأثير كُتُبهِ، وعلى الأصَحِّ بصورةٍ المنتة، تحدَّثوا بشأن تأثير كُتُبهِ "آر. سي." فيهم شخصيًا.

من بَيْن أكثر من مئة كتاب، حدَّدَ "آر. سي." مجموعةً منها تمنَّى أن تكونَ عاملًا مُساعِدًا للك" للكنيسة، بنعمة الله وإرادته، لعقود مقبِلة. لقد كان هُناك كتاباهُ الكلاسيكيَّان، "قداسةُ الله" (١٩٨٥)، و"مُختارٌ من الله" (١٩٨٦). إضافةً إلى هذَيْن الكتابَيْن، حدَّدَ "آر. سي." خمسةَ كُتُبِ

٤٠٣ آر. سي. سبرول"، "مُقابلــةٌ"، دَوريَّــة: "ذا 'فيتــنبرغ' دُوور"، المُجلَّــدُ التَّاســع والسَّــبعون، يونيو-يوليــو، ١٩٨٤، ص. ١٩٨.

٤٠٤ "جون ماك آرثر"، "تأبين".

٤٠٥ "جيمـس دوبسـون"، مُلاحظـاتٌ في نَيْـل "آر. سي. سبرول" جائـزة الــ "إي. سي. بي. أي." للإنجـاز في الحيـاة، يوليو/ةً وز، ٢٠٠٧.

أُخرى وهي: "ليس بالصِّدفة" (١٩٩٤)، و"الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة" (١٩٨٤)، و"حقائقُ نعترِفُ بها" (نُشِرت هذه الكُتُب في مُجلَّداتٍ ثلاثة في عامَي ٢٠٠٦ و٢٠٠٨، وعُدِّلت وأُعيدَ نَشْرها في مُجلَّدٍ واحد بعْدَ وفاته، في عام ٢٠١٩)، إضافةً إلى كُلِّ من كتابَيْ "تَبِعاتُ الأفكار" (٢٠٠٠)، و"معرفةُ الكتاب المُقدَّس" (١٩٧٧). لقد ذكرَ هذا الكتاب الأخير لأنَّه كان يتعلَّقُ بتعليم النَّاس كيفيَّة قراءة الكتاب المُقدَّس، جاعلًا أهمِّيَّته ظاهرة للعيان. [٢٠٠

لدى "فيستا" مكانٌ خاصٌّ بكُتُبهِ المُخصَّصة للأطفال. وهي تشرحُ لماذا:

"كان 'آر. سي.' داءًا يقول: 'إذا لم تفهمْ بعمقٍ ما تُعلِّمهُ، عندها لن تتمكَّن من تبسيطهِ دون تحريفه'. فكُلَّما تفكَّرَ في ذلك، فكَّر في أنَّه سيكتبُ كُتُبًا للأطفال. بالتأكيد، فإنَّ وجودَ الحفدة كان جزءًا من ذلك. لقد تمنَّى أيضًا أنَّ الأهلَ الذين يقرأون كُتُبَه للأطفال، سيفهمون الكتابَ المُقدَّس بصورةٍ أفضل".

كانت الكتابةُ جزءًا مهمًّا من حياة "آر. سي." المِهنيَّة منذ الوقت الذي نشَرَ فيه كتابهُ الأُوَّل، "الرَّمزُ"، في عام ١٩٧٣. لقد ملأ بخَطِّ يده صفحةً تِلوَ الأُخرى من الأوراق صَفراء اللَّون التي طُبِعَتْ بواسطة سكرتيرته، حيث أُرسِلت لاحقًا إلى ناشِرين كثيرين. كانت للكثير من هذه الوثائق فصولًا مُكتمِلة - دون تعديلاتٍ أو إزالةٍ أو بداياتٍ غير صحيحة. عندما أرسَلَتِ السَّيِّدة "باكمان" وثيقةَ "شَوقٌ مُقدَّسٌ واحِدٌ" إلى "بروس نايغرين"، مُحرِّرُ "آر. سي." في "توماس نيلسون"، كتبَتْ في الرِّسالة الغلافيَّة: "إنَّه يومٌ ذو أهميًّةٍ بالغة لي أن أُرسِلَ إلَيْك كتابَ الدُّكتور 'سبرول'، 'شَوقٌ مُقدَّسٌ واحِدٌ'. أرجو أنْ يستفيدَ منه كلُّ مَن يقرأه كما أنا في طباعتي وقراءتي وإعادة قراءتي له." في المُ".

حتَّى بعْدَ وفاتهِ، كانت لدى "آر. سي."، وستبقى له، كُتُبٌ تُنشَرُ، نظرًا إلى وجودِ سلاسِلَ تعليميَّة وموادِّ عظاتٍ من المُرجَّح أن تشُقَ طريقها لتصيرَ في صيغة كتاب. كانت كتابة ألر. سي." ببساطة امتدادًا لتعليمه. كان هدف تعليمهِ أن يفهمَ النَّاس الكتابُ المُقدَّس بصورةٍ أفضل، ومن ثَمَّ تصبِحُ لدَيْهم معرفة أفضل بشخصِ الله. كان ذلك الهدف من وراء جميع كُتُبِ "آر. سي."، والتي بقراءتها في نهاية المَطاف سواء كان الموضوع في اللَّهوت أم الدِّراسات الكتابيَّة أم الحياة المسيحيَّة سيُؤدِّي بالنَّاس إلى معرفةٍ أفضلَ وأعمقَ بكلِمة الله، وشَوقِ مُكثَّفٍ أكبر لها، ورغبةٍ في إطاعتها. لقد تعرَّف

٤٠٦ "ستيفن نيكيلس" مع "فيستا سبرول"، مُقابلةٌ شخصيَّة، ٢٦ سبتمبر/أيلول، ٢٠١٣.

٤٠٧ "فيستا سبرول"، "نظرةٌ خاصَّة"، ص. ١٥.

٤٠٨ "مُورين باكمان" إلى "بروس نايغرين"، ١٧ يوليو/مُّوز، ١٩٨٦.

الكثير من النَّاس إلى "آر. سي." بطريقتَيْن أساسيَّتَيْن: بسماعهم له في برنامج "تجديد الدُّهن"، أو بقراءة أحَدِ كُتُبهِ التي تزيد على المئة. كما التقوا "آر. سي."، أرادَهم "آر. سي." أن يلتقوا الله ويتعرَّفوا إلَيه.

# المُؤسَّسات

إضافةً إلى كَونِ معروفًا من جرًاء كُتُبه، كان يُنظَرُ إلى "آر. سي." بوصفه مُؤسِّسًا لخدماتِ "ليجونير". اليوم، خدماتُ "ليجونير" هي خدمةٌ تعليميَّة عالَميَّة (مع مجلس إدارةٍ في الولايات المُتَّحدة وكندا والمملكة المُتَّحدة)، تُنتِجُ موادًّ تعليميَّةً بأشكالٍ وأنواعٍ مُختلِفة، وبِلُغَاتٍ عدَّة. كما تُوزَّعُ حولَ العالَم بواسطةِ تشكيلةٍ من منصًات الوسائط الرَّقميَّة والإلكترونيَّة والإذاعيَّة. ابتدأ "آر. سي." "ليجونير" بميزانيَّة لا تتخطًى ٨٥ ألف دولار، ومجموعة صغيرةٍ من العاملين في عام ١٩٧١. وفي عام ٢٠٢١، وهي الذِّكرى الخمسون لتأسيس "ليجونير"، وصَلَ عددُ العاملين فيها إلى ١٢٥ مُوظَّفًا. وتتضمَّنُ إسهامات "آر. سي." عبْرَ "ليجونير" السَّلاسِلَ التَّعليميَّة وحلقات التَّعليم الطَّويلة، ومجلَّة "تايبِلتوك"، وبرنامج البثُّ الإذاعيُّ "تجديد النَّعليميَّة وحراسة الكتاب المُقدَّس الإصلاحيَّة، والمؤقرات.

كان "آر. سي." مُعلِّمًا، وفي قلْبِ عملهِ الكثير والكثير من سلاسِل التَّعليم التي أنتجَها. هَتِ الكثير من كُتُبهِ، ولكن ليس جميعها بالتأكيد، من موادًّ أُخِذت بصورة مُباشرة أم غير مُباشرة من تعليمه. تُعدُّ تعليقاته التَّفسيريَّة، المَأخوذة من سلسلةِ عظاتٍ أُلقِيَت في كنيسة القدِّيس أندراوس، استثناءً بارزًا. إنَّ حلقاتِ برنامج البثِّ الإذاعيِّ "تجديدُ الدِّهن"، هي سلسلةٌ تعليميَّة. منذُ البداية، استخدمت "ليجونير" تقنياتٍ حديثة لتسجيل السَّلاسِل التَّعليميَّة وتوزيعها. لقد أُوليَ اهتمامٌ خاصٌّ بالنَّوعيَّة، وقد آمنَ "آر. سي." أنَّ الشَّكل يجِبُ أن يعكِسَ المُحتوى والمضمون، وآمنَ أيضًا أنَّ الشَّكل يجِب ألَّا يحجبَ التعليم أو يُشتَّت الانتباه عنه. لقد وُضِعَ تشديدٌ استثنائيٌّ على هندسة الصَّوت والفيديو. إنَّك تحتاجُ باختصارٍ إلى سماعِ الخَطِّ الواضح الذي يُسطِّرُ الكلِمات على لَوح الطَّبشور.

أمًا العنصرُ الآخَر لتعليمِ "آر. سي." فهو أنَّه علَّمَ حقائقَ أبديَّة خالِدة مع استثناءاتٍ معدودةٍ هُنا وهُناك. لقد تجنَّبَ "الآراء العاطفيَّة المُتسرِّعة" في القضيَّة الحاليَّة، كما آمنَ أنَّ الخالدةَ كانت في حينها، وهي التَّقليديَّة والأكثر إلحاحًا للوقت الحاليِّ. يعني هذا أنَّ الكثيرَ من تعليمهِ سيستمِرُّ ويدوم. بالتأكيد، فإنَّ الفيديو مُؤرَّخُ وقتهُ، لا سيَّما تسريحةِ الشَّعْر، إضافة أيضًا إلى أغاط مُوضة اللِّباس. فإذا أُزيلت تلك، يبقى المُحتوى جديدًا. لقد غدا هذا علامةً فارقةً في تعليم "ليجونير" بالمُجمَل. نادرًا ما تُغامرُ "ليجونير" بالآني، أو الظَّرِق،

أو تتناولُ أخبارًا لاهوتيَّة مُقدِّمةً الشَّخصانيَّة. آمنَ "آر. سي." بأنَّ لـدى اللَّاهـوتِ المُصلَحِ التَّقليـديِّ دامًًا أمرٌ مهـمٌّ ليقولَهُ بشأنِ أيَّة حالةٍ لها اهـتمام. لقد كانـت السَّلاسـلُ التَّعليميَّة قلْـبَ إنتاجيَّة "آر. سي." ونفَسَـها.

بدأتْ مجلّةُ "تايبِلتوك" بوصفها منشورًا شهريًّا مُؤلَّفًا من ثماني صفحات، بتاريخ ٧ مايو/ أيًار، ١٩٧٧. وكانت بالفعل أربعَ صفحاتٍ بقياس ١١×١ مطويَّةً طيًّا في الوسط ومكبوسةً معًا. في البداية، أُنتِجت شهريًّا؛ ثمَّ ما بين عامَي ١٩٨٠ و١٩٨٨، نُشِرت مرَّتَيْن في الشَّهر، مع وجودِ مُحتوًى إضافيًّ في كلِّ عدد. وفي عام ١٩٨٩، تغيَّر الشَّكل، مع الاحتفاظ بالمقالات والإعلانات لموادً "ليجونير" والمُؤتمرات، لكنْ بإضافة تأمُّلاتٍ يوميَّة، كانت تنتهي بتطبيقٍ مُختصَر، يُدعى: "كورام ديو"، أي كيف تعيش في مَحضَر الله. تحوَّلتْ مجلَّة "تايبِلتوك" لمجلَّة "تايبِلتوك" لمجلَّة "تايبِلتوك" لمجلَّة "تايبِلتوك" في إطارٍ ما أمرًا غير اعتياديّ، نظرًا إلى فَنِّها المُذهِل. والأبرزُ من بَيْنها لمحرى تفويضها لتكونَ حتَّى على غلاف العدد الذي صدرَ في أُغسطس/آب من عام ٢٠١١: لوحةٌ لِـ "مُوبي دِيك" بريشة "ليزيل جين آشلوك". لقد رسَمتِ الفنَّانةُ نُسخةً أكبر عُلِّقتْ خلف طاولة "آر. سي." في مكتبه في "ليجونير". واحتفظ "آر. سي." بعموده "الحاضِرُ الآن عمودهُ الأول، في المُجلِّد الأول، الصَّادر في ٧ مايو/أيًار من عام ١٩٧٧، بعنوان: "جيلُ البيبسي". أمَّا عمودهُ الأخير فكان "مُشكلةُ الغُفران"، الذي نُشِرَ عام ١٩٧٧، بعنوان: "جيلُ البيبسي". أمَّا عمودهُ الأخير فكان "مُشكلةُ الغُفران"، الذي نُشِرَ عام ١٩٧٧، بعنوان: "جيلُ البيبسي". أمَّا عمودهُ الأخير فكان "مُشكلةُ الغُفران"، الذي نُشِرَ

لقد أُذيع برنامج البَثِّ الإذاعيِّ "تجديد الذِّهن" في عام ١٩٩٤. وأثبتَتِ الحلقةُ الثَّالثة جاذبيَّتها لِـ "آر. سي." والبثِّ الإذاعيِّ. أُطلِقَ بثُّهُ الإذاعيُّ الأُوَّل من غربِ بنسلفانيا من مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير". سُمِّي: "ساعةُ دراسةٍ لِـ 'آر. سي. سبرول". أمَّا الثَّاني فسُمِّي: "اسأل 'آر. سي."، وبدأ بالبَثِّ في عام ١٩٨٦. أمَّا اليوم، فبرنامجُ البَثُّ الإذاعيِّ "تجديدُ الدِّهن" يُسمَعُ عبْرَ محطَّات الرَّاديو الأرضيَّة في أرجاءِ الولايات المُتَّحِدة وحولَ العالَم، وهو يُسمَعُ أيضًا عبر الإنترنت. تتدفَّقُ الشَّهادات إلى "ليجونير" من مُختلَفِ أطياف النَّاس والأماكن نسبةً إلى تأثير برنامج "تجديدُ الذِّهن". كان "أُغسطس نيقوديوس لوبِس" واحدًا من هؤلاء. خدمَ لِعقد من الزَّمان رئيسًا لجامعة 'ماكينزي' المَشيخيَّة في ساو باولو، وهي جامعةٌ تضمُّ ما يزيدُ على خمسةٍ وثلاثين ألْفَ طالب. عاشَ على بُعْدِ نحو ٢٥ كيلومترًا من الجامعة، وقادَ درَّاجتَهُ على ديفيدسون" يوميًّا وهو يستمِعُ إلى "آر. سي." عبْرَ سمَّاعات الأُذُن داخل خوذته؛ وقد "هاريً ديفيدسون" يوميًّا وهو يستمِعُ إلى "آر. سي." عبْرَ سمَّاعات الأُذُن داخل خوذته؛ وقد رُدَّ مرارًا: "كان 'آر. سي. 'مُرافقي على الدرَّاجة النَّاريَّة في كلِّ يوم". ''أ

٤٠٩ "أُوغسطس نيقودي وس لوبِس"، "مُرافقي على الدرَّاجة النَّاريَّة"، مجلَّة "تايبِلتوك"، عـددٌ خاصٌ، ٢٠١٨، ص. ٤٩.

ضُمَّ "آر. سي." إلى لائحةِ المشاهير للاتّحاد الوطنيّ للمذيعين الدّينيّين ("إن. أر. بي.") في عام ٢٠١٦. في العام التّالي، تكلّمَ في إحدى الحلقات الرّئيسيّة لمؤمّر "بروكليم ١٧"، وهو المُوتِّر الإعلانيُّ العالَميُّ لِـ "إن. أر. بي."، الذي عُقِدَ في مدينتهِ أُورلاندو، فلوريدا. تحدَّثَ "آر. سي."، بالتأكيد بشأن "لُوثر" والكتاب المُقدَّس والتَّبرير، مُشدُّدًا على مدى فرادة الإصلاحيِّين في التَّشديد على التَّعليم الضَّروريِّ الوثيق الصِّلة بِـ الـ "سولا سكريبتورا" (الكتاب المُقدَّس وحدَهُ) وتبرير الـ "سولا فيدي" (بالإيمان وحدَه)، حيث إنَّ "آر. سي." كان قد شدَّد على الكلِمة "وحدَهُ". لقد قُدِّمَ "آر. سي." من قبَلِ رئيس "فاميلي لايف"، "بوب لوباين". في ذلك التقديم، تذكَّرَ "لوباين" المرَّة الأُولى التي سمِعَ فيها "آر. سي." على الإذاعة وهـو يُعلِّم عن قداسة الله. ثمَّ لاحظَ كيف أنَّ "آر. سي." علَّمَ أيضًا موضوعاتِ عظيمةً عن الإصلاح، وهـو الحدَث الذي يُحتفى به في عام ٢٠١٧. لقد لاحظَ "لوباين" أنّه وبالتَّركيز على هذه الموضوعات الإصلاحيَّة لأكثر من خمسة عقودٍ من الخدمة، فإنَّ "آر. سي." "أعادَ، على نعوٍ أحاديً الجانب تقريبًا، إدخالها في الكنيسة في جيلنا". "في عام ٢٠١٨، ابتدأتِ النُّسخة الإسبانيَّة، مع "جوزي (بيبي) ميندوزا" مُترجهًا، بحُلَّةٍ عنوانها: "رينوفاندو تُو مينتي" ("تجديدُ الذِّهن")، الشُعار لخدمة الامتداد اللُّغويُ الإسبانيَّة، السيانيَّة، مع "جوزي (بيبي) ميندوزا" مُترجهًا، بحُلَّة عنوانها: "رينوفاندو تُو مينتي" ("تجديدُ الذَّهن")، الشُعار لخدمة الامتداد اللُّغويُ الإسبانيَّة لـ "البجونير".

كان "آر. سي." يرى "دراسة الكتاب المقدّس الإصلاحيَّة" واحدةً من أهمً المبادرات التي أنجزَتْها "ليجونير". لقد نُشِرت أوَّلًا بوصفها "الدِّراسة الكتابيَّة الإصلاحيَّة" في عام ١٩٩٥. وأُصدِرت بعنوان: "الدِّراسة الكتابيَّة الإصلاحيَّة" في عام ٢٠٠٥. وأُصدِرَ عددٌ جديدٌ بالكامل منها في عام ٢٠١٥. تضخَّمَ هذا العددُ الجديد على نحو لافِت، وأُضِفَتْ مُقدِّماتٌ أُعيدَتْ كتابتها للكثير من الأسفار، ومُلاحظاتٌ نصيَّة مُعدَّلة بالكامل، إضافةً إلى عددِ مُلاحظاتٍ إضافيَّة ليس بقليل. لقد استُبدِلَتْ بالمقالات اللَّهوتيَّة من النُّسخة السَّابقة موادُّ جديدةٌ من "آر. سي.". وكانت هُناك أيضًا أربعَ عشرةَ مقالةً مُكثَّفة في الخلفيَّة مكتوبةً بواسطة مجموعة من الباحثين الإصلاحيِّين. وهُنالِكَ جزءٌ مهمٌ مُخصَّصٌ لإقرارات الإيان والمبادئ للكنيسة القديمة ومن الإصلاح. وتزيدُ هذه الدراسة على ٢٥٠٠ صفحة، وأشرفَ "آر.

أَحَبَّ "آر. سي." أن يقول إنَّه بَينها تُسمَّى الـ "أر. إس. بي." "الدِّراسة الكتابيَّة الإصلاحيَّة"، فإنَّ مَنيًاتنا لها هي أن تخدِمَ بصفة واسِطة لإصلاح الدِّراسة الكتابيَّة. من مُفكِّراته العائدة إلى سِتِّينيَّات القرن العشرين وأوائل السَّبعينيَّات، كانت لـدى "آر. سي." الكثير من المُخطَّطات

٤١٠ "بـوب لوبايـن"، "مُقدِّمـةٌ إلى 'آر. سي.""، مُؤتَّمـر "بروكليـم ١٧"، مُؤتَّمـرُ الإذاعـيِّين الدِّينـيِّين الوطنـيّ، ٢ مـارس/آذار، ٢٠١٧، أُورلانـدو، فلوريـدا.

المُوجَزة والمُلاحظات التَّعليميَّة لموادَّ دراسيَّة مُختلِفة للكتاب المُقدَّس. يبدأُ في كثير منها بهذا السَّطر: "ليس كافيًا قراءةُ الكتاب المُقدَّس- يجِبُ أَن ندرُسَ الكتاب المُقدَّس". أُنتِجَت الـ "أر. إس. بي." بنُسختها المُكثَّفة في عام ٢٠١٧. وفي إطار خدمةِ الامتدادِ اللُّعويِّ العالَميِّ لـ "ليجونير"، أُصدِرت النُّسخة الألمانيَّة من هذه الدراسة في عام ٢٠١٧، والنُّسخة الكوريَّة في عام ٢٠١٧ أيضًا، والنُّسخة الإسبانيَّة في عام ٢٠٢٠. هُناك مجهوداتٌ حاليَّةٌ تُبذَلُ للنُّسختَيْن البرتغاليَّة والعربيَّة.

بالنَّظر باقتضابٍ إلى السَّلاسل التَّعليميَّة، مجلَّة "تابيلتوك"، وبرنامج "تجديدُ الدُّهن"، و"الدِّراسة الكتابيَّة الإصلاحيَّة"، يتبقَّى أمامنا المُؤتمرات بوصفها إسهامًا أخيرًا لـــ "آر. سي."، مُقدَّمة إلى الكنيسة بواسطة عملهِ في خدماتِ "ليجونير". كانت المُؤتمرات جزءًا من "ليجونير" منذُ أيَّام مركز الدِّراسة.

كانت المُؤتمراتُ أيضًا جزءًا من خدمة "آر. سي." حتَّى قبْلَ تأسيسه لِ "اليجونير". ففي نهاية أُسبوع عيد العُمَّال لعام ١٩٦٥، تحدَّث "آر. سي." في المُؤتمر المُختصَر للجامعة، الذي عُقِدَ في مُخيَّم "ليجونير" ومركزها للمُؤتمرات، الذي يبعدُ فقط أقلَ من ٢٠ كيلومترًا عن الموقع المُستقبليُّ لمركز الدَّراسة في وادي "ليجونير". لقد عُقِدَ المُؤتمر لتدعيم الطلبةِ لاهوتيًّا وروحيًّا بَيْنما كانوا يعودون (مُعظمهم) إلى جامعاتٍ عَلمانيَّة. التقى "آر. سي." في "ليجونير"، وكانا كاوتش". كان "كاوتش" سينضمُّ لاحقًا إلى فريق العاملين مع "آر. سي." في "ليجونير"، وكانا لايف" في "ساراناك"، نيويورك. كانت المُؤتمرات أكثر من مُجرَّد تكلُّم لجماهيرَ مُحتشِدة. لقد عَدَتْ أَشبَهَ بتجمُّعاتِ لَمَّ شَمْلٍ عائليَّةٍ بالنِّسبة إلى "آر. سي." و"فيستا"، بَيْنما كانا يلتقيان التعليم الموثوق به، قادرةٌ على أن تُدعَم المُؤمنين وتُشجَّعهم، وتُرسلهم عائدين إلى كنائسهم الخدمة. لقد أرادَ "آر. سي." أن تجري المُؤتمنين وتُشجَّعهم، وتُرسلهم عائدين إلى كنائسهم للخدمة. لقد أرادَ "آر. سي." أن تجري المُؤتمنين وتُشجَّعهم، وتُرسلهم عائدين إلى كنائسهم الخدمة. لقد أرادَ "آر. سي." أن تجري المُؤتمنين وتُشجَّعهم، موان يتأكَّدَ أنَّ التَّعليم ومنصًاتٍ للخدمة. لقد أرادَ "آر. مي." أن تجري المُؤتمنين وتُشجَّعهم، موان يتأكَّدَ أنَّ التَّعليم ومنصًاتٍ المُضمون. يحدثُ عادةً الكثير من التَّحضير خلفَ الكواليس في "ليجونير" قُبَيْل المُؤتمر وفي أثنائه، كي يتمكَّن "التلاميذ"، كما يحلو لـ "آر. سي." تسميَتهم، من التَّركيز على التَّعليم.

لقد قَتَّعَ "آر. سي." بقضاءِ الوقت مع مُتكلِّ مين مُختلفين جاؤوا إلى المُؤة رات. كانت الوجباتُ والأوقاتُ معًا اهتمامات مُسلَّطًا الضَّوءُ علَيْها بالنِّسبة إلَيْه، مملوءةً بالكثير من الضَّحِك وبعض السُّخرية اللَّطيفة. حدثَتْ إحدى هذه اللَّحظات من الضَّحِك الكثير، عندما تذكَّرَ "سِنكلير فيرغسون" لحظةً مَرحة من حادثةٍ سابقةٍ حيثُ اجتمعَ المُتكلِّمون ذاتَ

أُمسِيَةٍ للعشاء. بينما كانوا يأكلون، يتذكَّرُ "فيرغسون" وقتًا شَعرَ فيه على الأرجَح بالتَّعبِ عندما صعِدَ ليتكلَّم في أحدِ المُؤتمرات. في خِضَمُ إعيائه، مزجَ بَيْن قصَّتي مثَلِ السَّامريِّ الصَّالح ومثَلِ الابن الضَّال. في اللَّحظة التي بدأت تفاصيلُ الاثنَيْن تتشابكُ معًا، لم يستطِع التَّوقُّف. بَيْنما كان "فيرغسون" يُعيدُ سَرْدَ تعَثُرُ عظته وتلك اللَّحظة المُحرِجة المُروَّعة، لم يتمالَك "آر. سي." نفسَه من الضَّحِك، وراح يُقَهْقِهُ بالفعل، وسُرعان ما بدأ يشعرُ بالألَم. كان "ستيفن لوسان" حاضرًا، فاستدعى أخاه، وهو طبيبٌ، استطاع أن يَحضُرَ إلى المشهد في الحال. لقد ضحِكَ "آر. سي." بشِدَّة حتَّى إنَّه كسَرَ ضلعًا من أضلاعه.

كان الجوُّ مُحاطًا بالكثير من المرَحِ والضَّحِك. وكان هُناك أيضًا الكثير من الصَّلوات والتَّشجيع. تتذكَّرُ "جوني إريكسون تادا"، وهي مُتكلِّمةٌ مُعتادة في "ليجونير"، وقتًا من الأوقات، دماثةَ "آر. سي." ولطافتهِ تُجاه زوجها، "كين"، فتقول:

"عندما كُنتُ أُكافحُ سرطانًا في مرحلته الثَّالثة في عام ٢٠١٠، صلَّى 'آر. سي.' و'فيستا' بحرارةٍ من أجلي ومن أجل زوجي. في أثناء علاجي الكيميائيّ، أرادَ 'آر. سي.' تشجيع 'كين' في خِضَمَّ روتين الرِّعاية الصحِّيَّة المُتواصلة. لعلمهِ المُسبَق بأنَّ 'كين' هـ و صيَّادٌ لامع، أرسَلَ 'آر. سي.' إلى زوجي الذي كان مُنهَك القوى، صنَّارةَ صَيدٍ من نَوع 'جي.-لوميس ستريم دانس ٥ وايت' طولها ٣ المتارٍ. كان يجِب أن تنظروا إلى عينَيْ 'كين' المُفعَمتَيْن بالبهجة والتَّعجُّب بينما كان يفتح هديَّته. إنَّني دامًا أُهُّن وأُقدِّرُ فكرَ 'آر. سي.' الثَّاقب بإرسالهِ هذه الهديَّة الثَّمينة. كان أمرًا 'رجوليًّا' القيامُ به، فقد عرفَ جيًدًا وبوضوحٍ ما يُكِن أن يُبهجَ قلبَ زوجي". "ئ

كانت الرِّحلات الدِّراسيَّة جانبًا آخَر. لقد أَحَبَّ "آر. سي." أن يكون في أماكن الرِّحلات وأن يتمشَّى في خُطى أسلافهِ الأبطال. لقد تقتَّعَ أيضًا بالأوقات مع النَّاس في أثناء تناوُلِ الوجبات وفي الحافلات. فاستطاعَ الوصولَ إلى عشَرات الآلاف بواسطة كُتُبهِ، ولقاءاتهِ الإذاعيَّة، وسلاسلهِ التَّعليميَّة. أمَّا في الرِّحلات والمُؤتَّدرات، فكان يرى التَّلاميذ وجهًا لوجه.

إضافةً إلى "ليجونير"، أسَّسَ "آر. سي." مُؤسَّستَيْن أُخريَيْن: "كنيسة القدِّيس أندراوس" و"الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة". تستمرُّ كنيسة القدِّيس أندراوس بأمانةٍ، العملَ الذي بدأهُ "آر. سي. سبرول" وتلك المجموعة الصَّغيرة من العائلات. لدى الكنيسة خدمات مُنوَّعة، وتخدم الجماعة وسط فلوريدا وأبعدَ أيضًا بواسطة الجهود الإرساليَّة. تُقدِّمُ الجامعة

٤١١ "جوني إريكسون تادا"، "ذبيحةُ التَّسبيح"، مجلَّة "تايبلتوك"، عددٌ خاصٌّ، ٢٠١٨، ص. ٦٧.

الكتابيَّة الإصلاحيَّة شهادة البكالوريوس في "اللَّاهوت"، مع اختصاصاتٍ في الدِّراسات الكتابيَّة وتاريخ الفكر المسيحيِّ؛ وشهادةٍ مُشتركةٍ في اللَّاهوت؛ وبرنامج إكمال الشَّهادة؛ وبرنامج أساسيًّ يقود إلى دبلوم دراسيِّ.

# ذاتُ أُمسِيَةٍ صَيفيَّة

يستطيع "آر. سي." أن يتطلّع من نافذة مكتبه في "ليجونير" ليرى كنيسة القدّيس أندراوس إلى جهة اليسار، والجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة لجهة اليمين. لقد أَحَبَّ ذلك المنظر؛ فهي كانت المُؤسَّسات التي استخدمَ الله "آر. سي." في تأسيسها- مُؤسَّساتٍ تُعلِّنُ وتُدافِعُ وتُجاهِدُ من تكون أمينةً وتستمرُّ، بمشيئةِ الله، في خدمةِ الكنيسة؛ مُؤسَّساتٍ تُعلِّنُ وتُدافِعُ وتُجاهِدُ من أجل الإنجيل. تُحيطُ جميعها- "ليجونير"، كنيسة القدِّيس أندراوس، والجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة ببُحَيْرةٍ صغيرة. وسَطُ فلوريدا ملآنٌ بالبِركِ والبُحَيْرات، والكثيرُ منها، حتَّى الكبيرة من بَيْنها، ضحلةٌ، ممَّا يُوفِّرُ مَوطِنًا مُمتازًا لفصيلة الزَّواحف البرمائيَّة الشَّرسة والطُيور البديعة. تُغطِّي أشجارُ البلُوط والسِّنديان القدية العهود والمُكلِّلة بالطُحلُب الإسبانيّ، أرجاء الحرَمِ الجامعيّ، وهناك أيضًا أشجارُ المغنوليا وأشجار النِّخيل التي تمتدُّ إلى ارتفاعاتٍ شاهقة. الحرَم الجامعيّ، وهناك أيضًا أشجارُ المغنوليا وأشجار النِّخيل التي تمتدُّ إلى النَباتات الخَطميَّة، للكُمِلَ المُشهد الاستوائيّ. يُعدُّ وسَطُ فلوريدا مُسطَّعًا ومُشمِسًا، على الأَصَحِّ مُختلِفًا عن التَّلال المُتعرِّجة في "أليغني" في غرب بنسلفانيا. فهُناك ثلجٌ يجِبُ أن يُزالَ بالمجرفة. وعلى التيلال المُتعرِّجة في "أليغني" في غرب بنسلفانيا. فهُناك ثلجٌ يجِبُ أن يُزالَ بالمجرفة. وعلى فلوريدا، قائلًا إنَّه كان علَيْه أن يُنفِقَ المَالَ لِيُنمِّي في وسط فلوريدا ما كان يجزُهُ في غرب بنسلفانيا. كلَّما توجَّه آلُ "سبرول" شمالًا، تمتَّع بالدَّوس على عُشبِ فعليّ.

سكَنَ "آر. سي." و"فيستا" في بيوتٍ عدَّة وفي أماكِنَ مُختلِفة لفتراتٍ زمنيَّة قصيرة. تشملُ هذه الأماكن بوسطن، و"بوزوم" في هُولَّندا، وفيلادلفيا وسينسيناتي. إلَّا أنَّ بيتَيْه الرَّئيسيَّيْن كانا وسط فلوريدا وغرب بنسلفانيا. لم يشتَقْ أو يحِنَّ إلى شتاءات غرب بنسلفانيا. لم يشتَقْ أو يحِنَّ إلى شتاءات غرب بنسلفانيا. عندما كان يشتدُ البَرْدُ (نسبيًّا) في فلوريدا، كان يقول: "إذا استمرَّ الوضعُ على حاله، سأنتقلُ للعَيْش في فلوريدا". لكن من الصَّعبِ مُنافسة تلكَ الأُمسِيات الصَّيفيَّة الباردة في وادي "ليجونير".

تقِفُ أشجارُ القَيْقَبِ (الإسفندان)، والبلُّوطِ (السِّنديان)، والصَّنوبر الشَّامخة، والكستناء، والأَرْز، وأشجار التُّفَّاح الورديِّ، للحراسة حول مركز الدِّراسة. ينسابُ العليلُ البارد من أعلى القُبَّة المكسوَّة بالأشجار فوق كوخ "باين لودج". هُنالـكَ برْكةٌ، وشبكةٌ لكُرة الطَّائرة فوق

مَلعَبٍ من العُشب، إضافةً إلى مَلعَبٍ للسُّوفتبول. تغربُ الشَّمس فوق مدارها الطَّويل وهي تتَّجهُ مائلةً فوق البَيْت الحجريِّ.

لقد كان النّهارُ حافلًا بالمُحاضرات والتّعليم، وبالحواراتِ والوجَبات. بعدَ العشاء، وبينها كان يحِلُّ المَغيب، توافدَ النّاس إلى مَلعَبِ السُّوفتبول. كان هُناك "جي. أليك موتير"، وكان يعظُ من سِفْرِ إشعياء. بصفته باحثًا كتابيًّا أيرلنديًّا، وراعيًّا سابقًا في كنيسة القدِّيس لوقا في يعظُ من سِفْرِ إشعياء. بصفته باحثًا كتابيًّا أيرلنديًّا، وراعيًّا سابقًا في كنيسة القدِّيس لوقا في "هامبستيد"، وكنيسة المسيح، في "ويستبورن"، كان المُدير في جامعة "ترنيتي"، بريستول. لكن في تلك الأُمسِية، كان يلبَسُ قميصًا قصيرَ الكُمَّيْن، أبيضَ اللَّون، ويلعبُ خارجًا على مُنحدر التّل في غرب بنسلفانيا. كان ذهنهُ مشغولًا بالعمل، ليس بعبارةٍ عبريَّة، بل بكيفيَّة تحويل خبراتهِ من الكريكت إلى لُعبةِ السُّوفتبول. وكان هُناكَ أيضًا باحثٌ في العهد الجديد. كان في وسعه التَّفسير بأفضل الطَّرائق، لكنَّه ما كان ليُمثِّلُ تهديدًا يُذكّر في المَلعَب. سيتعجَّبُ والنَّاس إذا ما استطاعَ تصفيفَ كرة السُّوفتبول أو نَفْخَها. يجتمِعُ فريقُ العملِ في "ليجونير" والطَّلبة حولَ فِرَقِ اللَّعبين. يُراقِبُ الأولاد لفترة من الوقت ثمَّ يجِدون أنَّ الألعاب التي تتضَّه أكثرُ إثارةً. إنَّها ذلك النَّوع من الأُمسِية التي تعتقِدُ أنَّها لن تنتهي، فتتمنَّى ألَّ تتهي. هذا كُلُّه و"آر. سي." يلعبُ في مركز مُدافعٍ رئيسيّ. تسمعهُ يُنادي الآخرين بألقابهم تتهي. هذا كُلُّه و"آر. سي." يلعبُ في مركز مُدافعٍ رئيسيّ. تسمعهُ يُنادي الآخرين بألقابهم المُعبُ والفَّد فالرّه تمام ومحبَّة الآخرين والصَّلاة والنَّعب والمُزاح والضَّحِل. والمُزاح والضَّحِل. والمُزاح والضَّحِل. ومميعها معًا. وها هو يومٌ آخَر في قلْب عَرين "ليجونير".

لكنَّه الآن على مَلعَبِ الكُرة. يجوبُ بعَيْنَيه بَيْن المُشاهِدين المُتقوقعين في كراسيِّهم فوق العُشب. وإذ يلمَحُ "فيستا" بناظِرَيْه، يرمِقُها بطرْفةِ عَينه غامزًا.

# عِظتا "آر. سي. سبرول" الأخيرتان "مُخلِّصُ مجيدٌ" و"خلاصُ عظيمُ"

"إنَّني أُصلِّي من أعماقِ قلبي بأن يُنهِضَ الله كلَّ شخصٍ بيننا اليوم إلى مذاقِ حلاوةِ الإنجيل وجَمالهِ ومجدهِ، ذلك الإنجيل المُستعلَن في المسيح". "آر. سي. سبرول"، ٢٦ نوفمبر/تشرين الثَّاني، ٢٠١٧

بدأ الدُّكتور "سبرول" سلسلةً من العظات في سِفْر العبرانيِّين في خريف عام ٢٠١٧. لقد قدَّمَ العظة الثَّالثة من ضِمْن السِّلسلة المأخوذة من عبرانيِّين ٢:١-١٤، في مُنتصَف نوفمبر/ تشرين الثَّاني. قدَّمَ العظة الرَّابعة، من عبرانيِّين ٢:١-٤، في ٢٦ نوفمبر. لقد كانت هذه العظة عظتهُ الأخيرة.

ينسجُ سِفْرُ العبرانيِّين ٢:١-١٤ معًا عددًا من اقتباسات العهدِ القديم، مُستقاةٍ في مُعظمها من سِفْر المزامير. وإذ لاحظَ "آر. سي." أنَّ هذه النُّصوص تُشيرُ إلى سُموً المسيح الفائق، أطلقَ حينها بحثًا عن أزليَّة الله مثلَّث الأقانيم. في هذه العظة، يُشيرُ "آر. سي." إلى مجدِ المسيح في بهاءٍ مُتألِّق.

في العظةِ الأخيرة، من عبرانيِّين ١٠٢-٤، انتقلَ "آر. سي." من شخصِ المسيح إلى عملِ المسيح. لقد قدَّمَ الخلاصَ بكلِّ بساطتهِ وجمالهِ، واستخدمَ جميعَ خصائصهِ الدَّراميَّة في الوعظ ليفعلَ ذلك، حتَّى إنَّه جذبَ تشبيهًا مُطوَّلًا من روايتهِ المُفضَّلة الثَّانية. لقد رَسَمَ الصُّورة لوضعنا المُزري بينما نقِفُ تحت غضبِ الله. فلا مجالَ للهروب إلَّا بالخلاص في المسيحِ وحدَهُ. لقد دعا "آر. سي." سامعيهِ ألَّا يُهمِلوا هذا الخلاص العظيم. وفي جُملتهِ الأخيرة، دعا إلى نهضة روحيَّة.

بعْدَ تقديمهِ لعظتهِ الأخيرة في ٢٦ نوفمبر/تشرين الثاني، قالت له "فيستا" بمُزاح: "في وسعك أن تموتَ الآن، حبيبي. كانت تلك أفضلَ عظةٍ قدَّمتها". لقد كانت تُريدُ من القارئ أن يعرِفَ أنَّها و"آر. سي." تبادَلا المُزاح والنُّكات مرَّاتٍ عدَّة، كهذه المرَّة. كانت طريقةُ "فيستا" للقول إنَّ تلك العظة من عبرانيِّين ٢:١-٤ تضمَّنَتِ الكثيرَ ممَّا علَّمهُ "آر. سي." وعاشَهُ طَوالَ حياتهِ وخدمته. لقد كانت أشبَه بمُرافعتهِ الأخيرة.

توجَد مَقبرةٌ أمام أبوابٍ كبيرةٍ مصنوعةٍ من خشبِ السِّنديان تحتَ قَوسٍ قُوطيّ، عنْدَ مدخل كنيسة القدِّيس أندراوس. لقد آمنَ "آر. سي." دامًا أنَّه يجب على الكنيسة أن يكون لدَيْها مدافِن. لقد اعتقدَ أنَّ ذلك سيكون درْسًا هادفًا قويًّا للجماعة، بينما يدخلون ويخرجون من حرَمِ الكنيسة. لقد دُفِنَ "آر. سي." في تلك المَقبرة. وهُناك مكانٌ بجواره مُعَدُّ لِـ "فيستا"، وقد نقشَتِ العائلة على شاهدِ قبره ما يأتي:

"آر. سي. سبرول"، ١٣ فبراير/شُباط، ١٩٣٩ ١٤ ديسمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧ كان رجُلًا لطيفًا، مَفدنًا مُخلِّص أكثرَ لُطفًا.

تلك هي الرِّسالة التي أعلنها في حياته، رسالة الفداء بواسطة مُخلِّصٍ لطيفٍ مجيد. كانت تلك الرِّسالة التي أعلَنها في هاتَيْن العظتَيْن. ٢١٠

# مُخلِّصٌ مجيدٌ

" وَأَيْضًا مَتَى أَدْخَلَ الْبِكْرَ إِلَى الْعَالَمِ يَقُولُ: ولْتَسْجُدْ لَهُ كُلُّ مَلَائِكَةِ اللهِ . ' عَنِ الْمَلَائِكَةِ يَقُولُ: الصَّانِعُ مَلَائِكَتَهُ رِيَاحًا، وخُدَّامَهُ لَهِيبَ نَارٍ. ^ أَمَّا عَنْ الِابْنِ: كُرْسِيُّكَ يَا اللهُ، إِلَى دَهْرِ الدُّهُورِ. قَضِيبُ اسْتِقَامَةٍ قَضِيبُ مُلْكِكُ. أَحْبَبْتَ اللهِ وَأَبْغَضْتَ الْإِثْمَ. مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ مَسَحَكَ اللهُ إِلَهُكَ بِزَيْتِ اللِبْتِهَاجِ أَكْثَرَ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ مَسَحَكَ اللهُ إِلَهُكَ بِزَيْتِ اللِبْتِهَاجِ أَكْثَرَ مِنْ أَرْكَ مَسَحَكَ اللهُ إِلَهُكَ بِزَيْتِ اللِبْتِهَاجِ أَكْثَرَ مِنْ أَرْكِي وَأَبْعَى اللهُ اللهُ اللهِ عَمَلُ يَدَيْكَ شُرَكَائِكَ. ' وَأَنْتَ يَا رَبُّ فِي الْبَدْءِ أَسَّسْتَ الْأَرْضَ، والسَّمَاوَاتُ هِي عَمَلُ يَدَيْكَ شُرَكَائِكَ. ' وَأَنْتَ يَا رَبُّ فِي الْبَدْءِ أَسَّسْتَ الْأَرْضَ، والسَّمَاوَاتُ هِي عَمَلُ يَدَيْكَ . ' هِي تَبْيَد وَلَكِنْ أَنْتَ تَبْقَى، وكُلُّهَا كَثَوْبٍ تَبْلَى، ' الْكَرِدَاءِ تَطُويهَا فَتَتَغَيَّرُ. وَلَكِنْ أَنْتَ الْفَكَ وَلَائِكَ لَنْ يَقْنَى . " اللهُ مَنْ مِنَ الْمَلَائِكَةِ قَالَ قَطُّ: اجْلِسْ عَنِي عَتَى اللهُ عَلَيْكِ مَوْطِئًا لِقَدَمَيْكَ؟ ' أَلَيْسَ جَمِيعُهُمْ أَرْوَاحًا خَادِمَةً مُرْكَ الْخَدْمَةِ لِلْخِدْمَةِ لِأَجْلِ الْعَتِيدِينَ أَنْ يَرْشُوا الْخَلَاصَ!" (عبرانيِّين ١٤٠٤ عَلَى الْعَتِيدِينَ أَنْ يَرْقُوا الْخَلَاصَ!" (عبرانيِّين ١٤٠ عَلَى).

٤١٢ لقد نُقِّحتْ هاتان العظتان بعضَ الشَّيء للنَّشر، وذلك مُوافقة عائلة "سبرول".

فلننْحَنِ بصَلاة. "مرَّة أُخرى، يا أبانا وإلهنا، نحنُ مغمورون بضعفنا الشَّخصيِّ وعجزنا على أن نغوصَ في أعماق كلِمتك وغناها. نحتاجُ إلى عَونٍ ليس فقط لنعِظها، بل لأن نسمعَها أيضًا. نحن مُحتاجون إلى مُساعدة روحِكَ القدُّوس، الذي هو روح الحقِّ، لكي يُضيء بنورهِ على هذا النَّصِّ من أجل فَهمِنا. نسألُ هذا باسْم يسوع. آمين".

أُحِبُ الكتابَ المُقدَّس كلَّه، لكنَّ هذا المقطع تحديدًا، فهُوَ ببساطةٍ مجيدٌ. إنَّ الرِّسالة الأساسيَّة لسِفْر العبرانيِّين هي تفوُّق المسيح، أو سُموُّه الكامل، وهذا يَبرزُ بوضوحٍ في هذا النَّصّ. يُعلِنُ العددُ السَّادس التَّالي: "وَأَيْضًا مَتَى أَدْخَلَ الْبِكْرَ إِلَى الْعَالَمِ يَقُولُ: ولْتَسْجُدْ لَهُ للنَّصّ. يُعلِنُ العددُ السَّادس التَّالي: "وَأَيْضًا مَتَى أَدْخَلَ الْبِكْرَ إِلَى الْعَالَمِ يَقُولُ: ولْتَسْجُدْ لَهُ كُلُّ مَلائكَةَ اللهِ". إنَّ هذا، على الأرجَح، إشارةٌ إلى ولادتهِ عندما تفجَّرت السَّماء بمجدِ الله وجيشٍ من الملائكة بأكملهِ انضمَّت إلى هُناك بقوَّتها. كانت هُناك أيضًا الأجنادُ السَّماويَّة للتَّرحيب بولادة المُخلِّص. لقد أُرسِلت الملائكة ليس فقط لإعلان ولادته، بل لقيادةِ عبادة البَّنِ الله. لا يدعو الله النَّاس إلى عبادة الملائكة، لكنَّه يدعو الملائكة إلى عبادة الابن. يُقدِّمُ هذا الأصحاح الأوَّل من سِفْر العبرانيِّين سلسلةً من سَبْعِ شهاداتٍ لسِمُوِّ يسوع على الملائكة: خمسٌ منها من سِفْر المزامير، واثنتان من مكانَيْن آخَرَيْن في العهد القديم.

في العدد ٧، يُقدّمُ كاتِبُ الرسالةِ إلى العبرانيِّين أوَّلَ شهادةٍ باقتباسهِ من مزمور ١٠٤: "وَعَنِ الْمَلَائِكَةِ يَقُولُ: الصَّانِعُ مَلَائِكَتَهُ رِيَاحًا، وخُدَّامَهُ لَهِيبَ نَار". يستخدِمُ الله القُوى والقُوَّات العنصريَّة للخليقة بصفةِ مُرسَلين له. فهو يستخدِمُ الرِّيح، ويستخدِمُ أيضًا النَّارَ ليشهدَ لنفسِه وليأيَّ بالحقِّ إلى النَّاس. هُنالِك أوجُهٌ عدَّة للنَّار في استخداماتها في العهد القديم، حيث إنَّها أظهرَتْ حضورَ الله؛ فموسى يرى العُليقة المُشتعِلة التي لا تحترق. وتُشيرُ تلك النَّار إلى تجلِّي الله، كُلِّيِّ الوجود. فبعْدَ أن دعا الله موسى من وسط النَّار، يقودُ موسى شعبَهُ في أعظم عملٍ للفداء في العهد القديم: الخروج. ثمَّ يقودُ موسى جموع الله عبْرَ البريَّة، ويقودهم في الطَّريق عمودُ السَّحاب نهارًا وعمودُ النَّار ليلًا. ثمَّ في لعظة دراميَّة على الأصَحِّ، يدعو الله موسى إلى جبلهِ المُقدَّس ويُخبِرهُ لكي يُقدِّسَ الشَّعب ويجعلهم عُراسون شعائرَ التَّطهير. لم يتجرَّأ أحدٌ منهم أن يَسَّ الجبلَ لئلَّا يموت. ثمَّ، يُرى الجبلُ وهو يُعلَّر بدخانٍ ونار. فالجبلُ نفسهُ ارتجَّ بينما صعِدَ موسى إلى هُناك والملائكة، كما قيلَ، التي كانت الواسطة في نَقْلِ النَّاموس الذي أُعطِيَ إلى موسى. ففي أثناء هذه اللَّعظات المَلحميَّة، كانت الواسطة في نَقْلِ النَّاموس الذي أُعطِيَ إلى موسى. ففي أثناء هذه اللَّعظات المَلحميَّة، كانت النَّار أشبَه عُرُسَلِ من الله.

لاحقًا في العهد القديم، نلتقي النَّبيَّ إيليًّا، وهو الذي أثارَ غضبَ إيزابَل. يُخبِرنا ١ملوك ١٩ بالقصَّة. كانت هذه الملِكة الشرِّيرة تبحثُ عن طريقةٍ لقتْلِ إيليَّا، فهربَ إيليًّا وأخذَ لنفسه ملجأً، باختبائه في مغارة. وفي أثناء اختبائه، كان مُحبَطًا وصرخَ إلى الله: "قَدْ غِرْتُ

غَيْرةً لِلرَّبُ إِلَهِ الْجُنُودِ، لِأَنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ قَدْ تَرَكُوا عَهْدَكَ، ونَقَضُوا مَذَابِحَكَ، وقَتَلُوا أَنْبِيَاءَكَ بِالسَّيْفِ، فَبَقِيتُ أَنَا وحْدِي، وهُمْ يَطْلُبُونَ نَفْسِي لِيَأْخُدُوهَا". ثمَّ استسلمَ لِما سُمِّي "مُتلازِمة إيليَّا". لقد رأى نفسَهُ الوحيد في غَيرتهِ لله، ولم يعد في وُسعِه تحَمُّلَ المزيد. ذهبَ إلى مَدخل المغارة، وقف هُناك وانتظرَ أن يُكلِّمَهُ الله. فما الذي حصلَ تاليًا؟ عبَرَثُ أُوَّلَا ريحٌ عظيمةٌ شديدةٌ، لكنَّ الله لم يكُن في الرِّيح. ثمَّ أرسَلَ الرَّبُ زلزلةً، لكنَّ الله لم يكُن في الزِّلزلة. ثمَّ أرسَلَ الرَّبُ زلزلةً، لكنَّ الله لم يكُن في الزَّلزلة. ثمَّ أرسَلَ الرَّبُ زلزلةً، لكنَّ الله لم يكُن في الزَّلزلة. ثمَّ أرسَلَ الله مُرسَلهُ النَّار، لكنَّ الله لم يكُن في النَّار. بل تكلَّمَ الله في هذه المُناسبة إلى نَبِيّه، ولي النَّار. بل تكلَّمَ الله في هذه المُناسبة إلى نَبِيّه، ولي النَّار. بل تكلَّمَ الله في هذه المُناسبة إلى نَبِيّه، ولي النَّار. بل تكلَّمَ الله وصُراخك واعتقادكَ إلليَّا، بصوتِ مُنخفضِ خفيف. لقد أنَّبَ نَبِيَّه، مُعلِنًا: "قَدْ أَبْقَيْتُ فِي إِسْرَائِيلَ سَبْعَةَ آلَافٍ، كُلُّ الرُّكَبِ الَّتِي لَمْ تَجْثُ لِلْبُعْلِ وكُلَّ فَم لَمْ يُقَبِّلُهُ". "فكُفَّ عن هُرائكَ وصُراخكَ واعتقادكَ كُلَّ الرُّكبِ الَّتِي لَمْ تَجْثُ لِلْبُعْلِ وكُلَّ فَم لَمْ يُقَبِّلُهُ". "فكُفَّ عن هُرائكَ وصُراخكَ واعتقادكَ أَنَّك الوحيد المُتبقِي". غادرَ إيليًا مغارتهُ ورجعَ ليخدِمَ بصفتهِ نبيَّ الله. عندما اكتملَ عملُ إيليًا على الأرض، أخذهُ الله إلى السَّماء بمركبةٍ من نار، مُقادةٍ بخَيْلٍ من نار، في العاصِفة إيليًا على الأرض، أخذهُ الله إلى السَّماء بمركبةٍ من نار، مُقادةٍ بخَيْلٍ من نار، في العاصِفة إيليًا على الأرض، أخذهُ الله إلى السَّماء مركبةٍ من نار، مُقادةٍ بخَيْلٍ من نار، في العاصِفة (كملك ك ١١٠٤). كانت الرِّيح والنَّار خادمَين مرسَلين من الله.

وعندما دمَّرَ الله الأرضَ بالماء في أيَّام نوح، وضعَ قَوسَهُ في السَّحاب وصنعَ عهدًا قائلًا:
"هَـذِهِ عَلَامَةُ الْمِيثَاقِ الَّـذِي أَنَا واضِعُهُ بَيْنِي وبَيْنَكُمْ... وضَعْتُ قَوْسِي فِي السَّحَابِ فَتَكُونُ عَلَامَةَ مِيثَاقٍ بَيْنِي وبَيْنَ الْأَرْضِ... فَلَا تَكُونُ أَيْضًا الْمِيَاهُ طُوفَانًا لِتُهْلِكَ كُلَّ ذِي جَسَدٍ" عَلَامَةَ مِيثَاقٍ بَيْنِي وبَيْنَ الْأَرْضِ... فَلَا تَكُونُ أَيْضًا الْمِيَاهُ طُوفَانًا لِتُهْلِكَ كُلَّ ذِي جَسَدٍ" (تكوين ٩: ١٢-١٥). لقد شككنا تقريبًا في هذا الوعد منذُ أُسبوعَيْن مع هذه الرِّيح والمياه (التي فاضَتْ على وسط فلوريدا. وعلى الرغم من قُوَّةِ رياح إعصار "إيرما" والأعاصير النِّي ضربت فلوريدا، فهذه الرِّياح تجيءُ وتذهب. لقد توقَّفت الرِّياح، وأخيرًا، انحسَرت المياه.

هُناك ظاهرةٌ أُخرى للطَّبيعة، نختبرها نحنُ هُنا في وسط فلوريدا. يُقالُ لنا من الاختصاصيِّين أنَّ وسطَ فلوريدا يتعرَّضُ لضرباتِ البرق أكثر من أيةِ بُقعةٍ أُخرى في الولايات المُتَّحدة كلِّها. ففي كلِّ مرَّةٍ تلحظون فيها وميضَ البرْقِ في السَّماء، تُذكَّرون لَرُجَّا بهذه النَّار التي يُظهِرُها الله لإعلان سُلطانه وجلاله وقُدرته. بدلَ امتلائنا بالرَّهبة والخوف عندما يزأرُ الرَّعد ويضربُ البرْق، يجب أن نتذكَّر أنَّ إلهنا هو نارٌ آكِلة. فجميعُ هذه العناصر من القُوَّات الطَّبيعيَّة للخليقة، إنَّا هي خُدًّامٌ مُرسَلة.

ثمَّ يُتابِعُ كاتِبُ رسالةِ العبرانيِّين ليقولَ عن المسيح (الذي هو أسمى من الرِّيح وأسمى من الرِّيح وأسمى من النَّار): "وَأَمَّا عَنْ الاِبْنِ: كُرْسِيُّكَ يَا اللهُ..." (عبرانيِّين ٨:١). لا يدعو الله الملائكة بِاسْمِ الله لكنَّه يتكلَّمُ هُنا في توقُّع لتنصيبِ المسيح ملِكًا؛ فالمسيحُ هو موضوعُ هذا العدد. يستخدِمُ كاتِبُ الرسالة المزمور ٤٥، الذي يقولُ عن الابن: "كُرْسِيُّكَ يَا اللهُ إِلَى دَهْرِ الدُّهُ ورِ. قَضِيبُ السِّقَامَةِ قَضِيبُ مُلْكِكَ". في العالَم القديم، كانت هُناك علاماتٌ للنَّبالة والمَلكيَّة. لقد كان

لبعضِ الملوك أثوابٌ رائعة، واعتمَرَ آخَرون تيجانًا من ذهَ ب. كان أحدُ الرُّموز إلى النَّبالة هو الصَّولجانَ، وهو العصا التي كانت تُحمَلُ بيَدِ الملِك. وعندما يرى أيُّ شخصٍ الملِكَ وهو يرفعُ الصَّولجان، كان علَيْهم الانحناء على رُكَبهم والسُّجودُ أمام سُلطانه وجلاله. الآن، يتحدَّث الله بشأن صَولجان مَلِكه، رمز ملكوتِ المسيح. "قَضِيبُ اسْتِقَامَةٍ قَضِيبُ مُلْكِكَ".

ما عددُ الملوكِ الذين يستطيعون التَّفاخُر بِصَولجانٍ، أو بقضيبِ البِرِّ؟ يُقرأُ ويُنظَرُ إلى تاريخِ الملوكِ في إسرائيل في العهد القديم على أنَّه مَعرضٌ من المُجرمين الأشرار. فعلى مر التَّاريخ، تزخرُ قصَّةُ الملوكِ والملِكات والأباطرة برواياتٍ عن سَفْكِ الدَّم والقَمْع والفساد. إنَّ قضيبَ مَلكِ الملوكِ، هُ وَ واحِدٌ من البِرِّ. لماذا لدَيْه هذا القضيب؟ يُعطي ناظمُ المزامير سببًا وجيهًا لذلك. فسَببُ امتلاكِه لذلك الرَّمز، أيْ قضيبِ البِرِّ، هو أنَّ المسيح أحَبَّ البِرَّ وأبغضَ الشَّرَّ. لم يكُن لدى أيِّ حاكم أرضيًّ المَيْلُ نحو البِرِّ الذي يُظهرهُ ملكنا يسوع. فهو يُحِبُ البِرَّ ويبغِضُ الإثمَ والشَّرَّ. "...مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ مَسَحَكَ اللهُ إلَهُكَ بِزَيْتِ الاِبْتِهَاجِ أَكْثَرَ مِنْ شُرَكَائِكَ" (عبرانيِّين ۱۹۰). يعتقِدُ الكثير من المُفسِّرين أنَّ هذا إشارةٌ إلى تلك اللَّحظة من صعودِ المسيح الله له المجد، مجدِ الشَّكينة أو السَّكينة، إلى السَّماء، حيث سيُمسَحُ مَلكًا بزَيْت الابتهاج؛ لأنَّ الله سُرَّ وابتهجَ كثيرًا بأن يَسحَ إبْنَهُ، النِّهُ الوحيد، ليكونَ ملكنا.

بالاستمرار في هذه السِّلسلة من الشِّهادات، يستخدِمُ كاتِبُ رسالةِ العبرانيِّين تاليًا المنزمور ١٠٢، الذي يحتفي بعملِ الله في الخليقة: "أَنْتَ يَا رَبُّ فِي الْبَدْءِ أَسَّسْتَ الْأَرْضَ، والسَّمَاوَاتُ هِيَ عَمَلُ يَدَيْكَ هِيَ تَبِيدُ ولَكِنْ أَنْتَ تَبْقَى..." (عبرانيِّين ١٠٠١-١١). فهذه الأعمالُ المُدْهِلةُ الهائلةُ للطَّبيعة التي دعاها الله إلى حَيِّز الوجود، لن تدومَ إلى الأبد. فكلُّ الأشياء التي خُلِقتْ، وكلُّ الخلائق صغيرةً كانت أَمْ كبيرة، تمرُّ بمرحلةٍ من التَّجدُّدِ والاهتراء. فنحنُ خلائقُ تُولَد وتعيش وتتغيَّر وتتعرَّض للانحلال كُلَّما تقدَّمنا في السِّنِ، وتُصابُ بالوهن والضَّعف. "هِيَ تَبِيدُ [السَّمواتُ والأرض] وأَنْتَ تَبْقَى، وكُلُّهَا كَثَوْبٍ تَبْلَى، كَرِدَاءٍ تُغَيِّرُهُ نَ واللهَ عَيَّرُ" (مزمور ٢٠١٠). لديَّ حذاءٌ منذ ثلاثين عامًا، وأُعجَبُ في كُلِّ مرَّةٍ أنظُرُ فيها إلَيْه. لا أضعُه في رِجليَّ إلَّا نادرًا، لكنَّني أنظُرُ إلَيْه وأقول: "أُوه، هذه الأشياء ما تزالُ صالِحة". لقد بليَتْ مُعظمُ أحذيتي، وحتَّى ذلك الحذاء الذي دام ثلاثين سنة، لن يدومَ إلى الأبد. تعتُقُ بليننا أيضًا؛ فهي تبلى، وهي لا تُناسِبُنا دامًا كما كانت من ذي قبْل، لذا نستغني عنها. هكذا يصفُ الله الكونَ بأسْره؛ فسيبلى ويبيد كأحذيتنا وثيابنا.

نحن الآن آتون إلى الجزء المُفضَّل لديَّ في هذا المقطع الكتابيِّ كلِّه، لأنَّ هذا النَّصَّ يتكلَّمُ عن وجودِ الله الأبديِّ وغير المحدود وغير المُتغيِّر. كُلُّ شيءٍ يبلى ويبيد، لكنَّ هذا ما نتعلَّمهُ بشأن الابن: "أَنْتَ أَنْتَ، وسنُوكَ لَنْ تَفْنَى" (عبرانيِّين ١٢:١).

كُنتُ طَالِبًا وأُستاذًا للَّهوت على مدى سنينَ كثيرة. إنَّني أُحِبُ دراسة اللَّهوت، وقد تصَفَّحْتُ الكثيرَ والكثيرَ من الكُتُبِ اللَّهوتيَّة. يجدرُ بي أن أُخبركم أنَّ واحدًا من أفضل الكتُب التي قرأتُها في حياتي، هو ذلك الكتاب الذي قرأتهُ منذُ شهرَيْن ويُدعى: "كُلُّ ما في الله"، بِقلَم "جيمس دوليزال". في الوقت الذي هو فيه كتابُ أكاديميّ، ولبعض الناس قد يكون ذا طبيعةٍ مُتحدِّية لقراءته، فهو يغوصُ إلى أعمقِ أعماقِ طبيعة الله وشخصه. يتطرَّقُ البروفيسور "دوليزال" إلى موضوعِ أزَمةٍ، قلائلُ توقَّعُوا أنَّها آتيةٌ في أيَّامنا. وهي أنَّه ليس فقط في أوساط الباحثين الإنجيليِّين، بل في أوساط بعض الباحثين الإصلاحيِّين المُحترمين، هُناك حوارٌ بشأنِ عدم تغيُّر الله. فهُم يقولون إنَّ الله هو ليس عديم التَّغيُّر إلَّا في حالةٍ واحدة: في اللَّحظة التي خلقَ فيها البشَر، حينما بدأ الله يُكوِّن علاقةً بشعبهِ الذي يحتاجُ من أجله أن يتغيَّر. هُمْ يقولون إنَّ الله عديمُ التَّغيُّر وأنَّه يتغيَّر أيضًا، وهذا تناقضٌ واضِح، من أجله أن يتغيَّر أهنا، وهذا تناقضٌ واضِح، وهو خطأً؛ إنَّه عبادة أوثان. ولأشرَحْ معنى ذلك.

إنَّ خطيَّة الجنس البشَريِّ الأصليَّة والأساسيَّة، كما يُعلِنُ الرَّسُول بولس في الأصحاح الأوَّل من رسالة رومية، هي عبادةُ للأوثان. فما عبادةُ الأوثان؟ تعني أن يُستبدَلَ بالحقُّ في ما يختصُّ بالله الكذِب، وأن يُستبدَلَ بمجدِ الله الكذِب، وخدمةُ المخلوق وعبادته دونَ الخالق، وعبادةُ الزَّواحف، وعبادةُ الأعمدة الطوطميَّة (شكلٌ من أشكال عبادة الأوثان عند السكَّان الأصليِّين في أميركا)، وعبادةُ الشَّمس وعبادةُ بعض التَّماثيل ذات الشَّبَه الإنسانيّ. عندما نُفكِّرُ في عبادة الأوثان، فَفيمَ نُفكِّرُ يا تُرى؟ نُفكِّرُ في تلك التَّماثيل الجامدة المحمولة والمتهايلة، المصنوعة بأيد بشَريَّة، والتي ينحني أمامها النَّاس ويتكلَّمون إلَيْها ويُصَلُّون لها. نحن ننظُرُ إلى تلك ونقول: كم هُمْ حمقَى! أحبًائي، يُكِن أن تصبحَ عبادة الأوثان مُمارسةً مُعقَّدةً جدًّا، حيث إنَّ مفاهيمَنا عن الله حُرِّفت وصُغِّرت في ما خَصَّ طهارةَ كينونته. فالله، هُ عَوهره - وتفكَّروا في ذلك لحظاتٍ - هو كائنٌ طاهرٌ كاملٌ عديمُ التَّغيُّر. فبالتَّأكيدِ، أيُّ في خلافَ ذلك، هُ وَ عبادةُ أوثان.

لقد بحثَ الفلاسفة القُدماء عن الواقع الوجوديِّ النِّهائيِّ من قُربٍ وبتعمُّق. توصَّلوا إلى النَّتيجة التي مفادُها أنَّ الاختلافَ الرَّئيسيَّ بَيْن الواقع النَّهائيِّ والواقع المخلوق، هُ وُ فَرْقٌ بَيْن الوجودِ (الكائن) والوجوديَّة (الحيثيَّة، أي ما يكون). ماذا يعني هذا؟ أن يكون أو يُوجَد، فهذا يعني التَّغيُّر. كُلُّ شيءٍ في هذا الكون، كما ذكَرْتُ، مُتغيِّر بالفعل. فهو يدخلُ حَيِّز الوجود. حتَّى صخرة مَضيقِ طارق البحريّ، إذا ما تفحَّصتها بدقَّة، ميكروسكوبيًّا، فسترى المَّها عُرضةٌ لعناصِر جُزيئيَّة من الانحلال والتَّعرِّي. كلُّ شيءٍ في الكون كلِّه ممَّا خُلِق هو عُرضةٌ للتَّغيُّر. فكلُّ شيءٍ هو في حالةٍ من الحَيثيَّة والوجوديَّة. الآن، ماذا سيحدث إذا بدَّلْت من مفهومكَ بشأن الله لتقول إنَّه يُوجد القليل من هذه الحَيثيَّة فيه؟ أو، ماذا سيحدث من من مفهومكَ بشأن الله لتقول إنَّه يُوجد القليل من هذه الحَيثيَّة فيه؟ أو، ماذا سيحدث

إذا قُلْتَ إِنَّ هُناكَ بِعضَ الطُّرُق البسيطة التي يتغيَّرُ فيها الله! لقد كان هذا التَّدخُّلُ لعمليَّة الفلسفة، التي دخلَتِ الحيِّزَ الأكادييَّ والثَّقافة في القرن الأخير. هذه الفكرة أنَّ الله سيكون تغَلْغَلت في الأوساط الإنجيليَّة منذ سنواتٍ قليلةٍ، بالنَّظرة المُلقاة على ما سُمِّيَ بالأُلوهيَّة المفتوحة، الله مُعرَّضُ للتَّغيُّر. أمَّا الآن، في المفتوحة. ففي كلتا العمليَّتيُّن، الفلسفة والأُلوهيَّة المفتوحة، الله معرَّضُ للتَّغيُّر. أمَّا الآن، في هذه اللَّحظة الآنيَّة، فقد اخترقَ هذا الفكر الخاطئ عن الله حتَّى المُجتمع المُصلَح. فالتَّعليمُ يتمحورُ حول أنَّ الله مُتغيِّرٌ إلى حَدِّ ما، ولكنَّ هذا ليس بالحِدَّة التي تتَّصِفُ بها العمليَّتان: الفلسفة والأُلوهيَّة المفتوحة. ومع ذلك، يا أحبَّائي، فإذا أضَفتُ م مقدارًا ضئيلًا إلى مفهومكم عن صَيرورةِ القدير، تكونون قد حوَّلتُم الله إلى مخلوق. بغضِّ النَّظَر عن مُستوى التَّعقيد لهذا الفكر، فهو في نهاية المطاف عبادةُ للأوثان. إنَّها عبادةُ أوثانِ تجوزُ كسَيْفٍ في قلبِك، وتقطعُ أوصالَ كَونكَ مسيحيًّا. فهيَ تدخلُ في العمقِ، فنتساءل: لماذا نحنُ مُجتمعون في هذا المكان؟ بالتأكيد، لنعبدَ في يوم الرَّبُ.

لماذا نحنُ هُنا في هذا الصَّباح من نهارِ الأحَد؟ يُفترَضُ بنا أن نكون هُنا في الكنيسة لأنّنا نُريد أن نعبُدَ الله هو لأنّه يستحِقُ عبادتنا. فهو وحدَهُ يستحِقُ عبادتنا لأنّه وحدَهُ أبديّ، وهو وحدَهُ غير محدودٍ. فكلُ شخصٍ آخَر، فهو وحدَهُ يستحِقُ عبادتنا لأنّه وحدَهُ أبديّ، وهو وحدَهُ غير محدودٍ. فكلُ شخصٍ آخَر، كلُ شيءٍ آخَر، هو محدود. كلُّ شيءٍ آخَر مُعتمِدٌ ومُصَدَّرٌ ومُتغيِّرٌ، لكنَّ الله هو من أعماق الأزل وإلى الأبد. ليس فيه ظِلُّ دَورانٍ أو تغيير. يجِبُ ألَّا نتعجَّبَ حتَّى ولَوْ لم يتغيَّر جُزَيءٌ واحِدٌ من مواعيدهِ التي لا تـزول. فاللهُ مُؤكِّدٌ حقيقيّ. إنَّ الفرقَ الشَّاسِع بَيْني وبَيْن شجرةٍ ما أو الشَّمس، وبَيْن الله، ليس ببساطةٍ أنَّني كائِنٌ بشَريُّ، وأنّه الكائِن الفائق أو أنّه في ترتيبٍ أسمى من الوجود. كلًا، إنّه الوجود، الوجودُ الكامل السَّرمديّ. فهو ليس يكون؛ وليس مُتغيِّرًا؛ وثيابهُ لن تَبلى أو تَبيد.

ألَسْنا سُعداءَ أَنَّ ثيابَ البِرِّ لِملِكِنا ليسَتْ عُرضةً للفساد والانحلال؟ ألَسْنا سُعداءَ أَنَّ رداءَ البِّ الذي نلبسُهُ، الذي أُعطِيَ لنا بواسطة مُخلِّصنا، سيدومُ إلى الأبد؟ لقد أُعطِيَ ثوبُهُ لنا بواسطة اللهِ نفسِه، الإله الأبديِّ غيرِ المُتغيِّر. قد تتعجَّبون لماذا أُثارُ بشدَّةٍ بشأنِ هذا المقطع؛ فهو يُسري فيَّ القُشَعْريرة من رأسي حتَّى أخمَصِ قدمَيّ. في كلِّ يومٍ تقريبًا أُلطِّخُ قميصي الذي ألبَسُه. لِـ "فيستا" اسْمٌ مُختصَرٌ لي: "الدَّبغة". أمَّا ثيابُ مُخلِّصِنا فهي نقيَّةٌ طاهرة. فأتم لنْ تحتاجوا بتاتًا إلى غَسْلها أو طَيِّها ورَميها.

يختِمُ كَاتِبُ رسالة العبرانيِّين هذه السِّلسلة من الشِّهادات باقتباسٍ أخير من المزمور ١١٠: "ثُمَّ لِمَنْ مِنَ الْمَلَائِكَةِ قَالَ قَطُّ: اجْلِسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضَعَ أَعْدَاءَكَ مَوْطِئًا لِقَدَمَيْكَ؟" (عبرانيِّين ١٣:١). نحن نعلَمُ أَنْ ليسَتْ لله يدُّ يُمني؛ فاللهُ روحٌ. عندما يتحدَّث

الكتاب المُقدَّس بشأن المسيح جالسًا في عين الآب، فهو يتحدَّثُ بشأن مكانةٍ من السُّموٌ. كذلك الأمرُ من جهة دعوة المسيح للجلوسِ في عين الآب، إغًا هي إعلانٌ آخَر لِسُموً المسيح على الملائكة. فالملائكةُ هي خلائِقُ جليلةٌ تخدِمُ أمام عرشِ الله. فالسَّرافيم تُسبِّح في حَضرةِ الله التَّسبيحة الثُّلاثيَّة، "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، رَبُّ الْجُنُودِ". تجثو أمامَهُ ملائكةُ الكروبيم والسَّرافيم. وتخدمهُ الملائكة أمام عرشِ الله بالذَّات. يحتلُّ يسوعُ عرشَ الله. يُقتبَسُ من المنزمور ١١٠ مرَّاتٍ عدَّة في العهد الجديد أكثر من أيَّ مقطعٍ في العهد القديم، وهُنالِكَ سببٌ وجيهٌ لذلك - يتطلَّعُ ناظمُ المزمور المُرنِّم إلى صعودِ المسيح النِّهائيُّ وجلوسهِ في عين عرشِ الله. لم يسمعْ أيُّ ملاكِ البتَّة تلك الكلِمات من فَمِ الله: "اجْلِسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضَعَ عرشِ الله. لم يسمعْ أيُّ ملاكِ البتَّة تلك الكلِمات من فَمِ الله: "اجْلِسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضَعَ عرشِ الله. لم يسمعْ أيُّ ملاكِ البتَّة تلك الكلِمات من فَمِ الله: "اجْلِسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضَعَ أَعْدَاءَكَ مَوْطِئًا لِقَدَمَيْكَ". مُجدَّدًا، نرى أنَّ يسوع فائقٌ. لقد أرسى كاتِبُ رسالةِ العبرانيِّين أمامنا أساسَ هذه الشَّهادة الوثيقة بسُموِّ المسيح، مُخلِّصنا وملِكنا.

أَمَّا الآن فنجيءُ إلى العدد الأخير من أصحاح ١، وهو السُّؤال البلاغيُّ بشأن الملائكة: "أَلَيْسَ جَمِيعُهُمْ أَرْوَاحًا خَادِمَةً مُرْسَلَةً لِلْخِدْمَةِ لِأَجْلِ الْعَتِيدِينَ أَنْ يَرِثُوا الْخَلَاصَ؟" (عبرانيُّين ١٤:١). فالملائكةُ ليسَتْ فقط تخدِمُ الله، ولم تخدِم المسيح فقط، بل تخدِمُنا وتخدِمُ شعبَنا.

فلنُصلِّ: "نشكرُكَ، أيُّها الرَّبُّ، لهذه الشِّهادة الهائلة، سُموُّ وتفوُّقُ المسيح على الملائكة، لأجلِ عدم تغيُّرِك، يا إلهنا، الذي من الأزَلِ وإلى الأبد؛ الذي لا يتغيَّر تحت تأثير، أو من جرَّاء شيءٍ، أو بسبب أيِّ شيءٍ؛ والذي بكُلِّيَّتِهِ مُستحِقٌّ عبادتنا الآن وإلى الأبد. آمين".

# خلاصٌ عظيمٌ

" لِذَلِكَ يَجِبُ أَنْ نَتَنَبَّهَ أَكْثَرَ إِلَى مَا سَمِعْنَا لِئَلَّا نَفُوتَهُ، 'لِأَنَّهُ إِنْ كَانَتِ الْكَلِمَةُ الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا مَلَائِكَةٌ قَدْ صَارَتْ ثَابِتَةً، وكُلُّ تَعَدُّ ومَعْصِيَةٍ نَالَ مُجَازَاةً عَادِلَةً، 'فَكَيْ فَ نَنْجُو نَحْنُ إِنْ أَهْمَلْنَا خَلَاصًا هَذَا مِقْدَارُهُ؟ قَدِ ابْتَدَأَ الرَّبُ عَالِيَّكَلُّمِ بِهِ، ثُمَّ تَثَبَّتَ لَنَا مِنَ الَّذِينَ سَمِعُوا، 'شَاهِدًا اللهُ مَعَهُمْ بِآيَاتٍ وعَجَائِبَ وقَوَاتٍ مُتَنَوِّعَةٍ ومَوَاهِ بِ الرُّوحِ الْقُدُسِ، حَسَبَ إِرَادَتِهِ" (عبرانيِّين ۱:۲-٤).

هـل لاحظتُم كلِمة " لِذَلِكَ" التي يُستَهلُّ بها هذا المقطَع؟ إنَّ ما يرمي إلَيْه كاتِبُ سِفْر العبرانيِّين هـو التَّزاوُج، أو التَّرابُط الوثيق بَيْن العقيدة والمُمارسة. إذا آمَنًا بالأُمور التي أعلنها في الأصحاح الأوَّل، فلذلك تَبِعاتٌ جَوهريَّة لكيفيَّة عَيْشِ حياتنا. فهو يبدأُ بإظهارِ ذلك الآن عندما يقول: "لِذَلِكَ يَجِبُ أَنْ نَتَنَبَّهَ أَكْثَرً". هناكَ خطأٌ قواعِديٌّ بسيطٌ في الكلِمات المُنتَجة في التَّجمة. فالصِّعة ألمكتوبة لهذه الكلِمات في شكلها الحاضِر لا تؤكِّد لُعُويًا وقواعديًّا

وبوضوحٍ ما إذا كان الكاتِبُ يستخدِمُ النِّسبيَّة التَّقارُبيَّة أو تلك الدَّالَّة على صيغة التَّفضيل العُليا. ولذلك، فإنَّي أُفضًل أن يقولَ ببساطة إنَّه يجِب أن نتنبَّهَ بأكثر شدَّة إلى ما سمِعناه، لئلًا نفوَّتهُ.

تفكَّروا في ذلك المشهد من التَّبهان. يذهبُ بعضُ النَّاس للصَّيْد في القوارب، لكنَّهم لا يضعون المرساة. فهُم يسمحون للقارب بالتَّحرُّك مع التيَّار، فيُؤخذون بغتةً. إنَّ ما ينتهونَ إلَيْه قد يكون موضوعًا إشكاليًّا. يستخدِمُ الكتاب المُقدَّس هذا النَّوع من اللُّغة التَّشبيهيَّة في أماكنَ أُخرى عندما يتحدَّث بشأن مرساة أنفُسنا، التي هي رجاؤنا في المسيح. أمَّا هُنا فيقول: "لا تغُضُّوا الطَّرفَ ولا تسمحوا لأنفُسكم بالابتعاد بصورة غير هادفة عمَّا سمعتُم". مُجدَّدًا، هـ و يتكلَّم عـن هـذه المُقارَبة المُذهلـة التي قُدِّمـت في الأصحاح الأوَّل الوثيقة الصِّلة بتفوُّق يسوع على الملائكة وعلى كلِّ المخلوقات. لقد سمعتُم ذلك. لا تبتعدوا عنها، بل اهتمُّ وا بها بأكبر قدر مُمكن. يقولُ العددُ الثَّاني: "لأَنَّهُ إِنْ كَانَت الْكَلَمَةُ الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا مَلَائِكَةٌ..." يُشيرُ الكاتِبُ مرَّةً أُخرى إلى العهد القديم والفكرة المُلمَّح إلَيْها في سِفْر التَّثنية ٣٣ عن النَّاموس المُعطَى بواسطة الملائكة. عندما أخذَ موسى النَّاموس من الله، كانت هُناك أعدادٌ غفيرةٌ من الملائكة موجودةٌ لِتُعاينَ ذلك الحدَث. لذا يقول: "لِأَنَّهُ إِنْ كَانَتِ الْكَلِمَةُ الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا مَلَائِكَةٌ قَدْ صَارَتْ ثَابِتَةً، وكُلُّ تَعَدُّ ومَعْصِيَةٍ نَالَ مُجَازَاةً عَادِلَةً... أَ مُجدَّدًا، تستمرُّ المُقارَنة. فإذا كان النَّاموس الذي تكلَّمتْ به الملائكة وأُعطِيَ بواسطتهم، قد أُهمِلَ على يدِ شعبِ الله في العهد القديم، فنالَ ثأرًا، مُجازاةً عادِلة، فكم بالحريِّ مدى أهمِّيَّة المسؤوليَّة المُلقاة على عاتقنا تُجاهَ ما جاءنا مُباشرةً من المسيح؟ أمَّا الآن، أيُّها الأحبَّاء، فإنَّ الموضوعَ الرَّئيسيَّ لهذا الأصحاح، فهو موضوعُ الهروب. عندما نُفكِّر في النَّجاةِ، إنَّا نُفكِّرُ في نَوع من الهروب من حالة مُزرية مُهدِّدة للحياة، كالهروب من خاطف، مثلًا. أو تُفكِّرون في جنود يهربون إذ هُم مُحاصَرون في المعركة ويُحاوِلون إيجادَ طريقةِ ما للانسحاب بصورةِ آمنة. فذلك هو الهروب. لكنَّ أبرزَ طريقة نربطها بالهروب، فهيَ السِّجن. المقصود ليس فقط من أيِّ سجن، بل من تلك السُّجون المعروفة بحراستها المُشدَّدة، كحالة سجن "ألكاتراز" السَّابق في هذا البلَد، أو جزيرة الشَّيطان، أو رُبًّا سجن "شاتُّو ديف"، الذي هو أكثرُ السُّجون الفرنسيَّة ترويعًا.

تَذكُرونَ القصَّة الوثيقة. إنَّها ثاني أفضل رواية لدَيَّ. يُتَّهَمُ "إدموند دانتي" ظُلْمًا ويُدان تعسُّفًا بجريةٍ لم يرتكبها. فأُرسِلَ إلى أكثر السُّجون ترويعًا، سِجن "شاتُّو دِيف". لقد عانى هُناك سنواتٍ في الحبْسِ الانفراديّ، إلى أنِ التقى يومًا سجينًا رفيقًا له، وهو كاهنٌ طاعِنٌ في السِّنِ كان قد أمضى هُناك عقودًا وقضى وقتًا طويلًا يُحاوِلُ حَفْرَ نفَقٍ للهروب. لكنَّه أخطأ في حساباتهِ وانتهى به المَطافُ في حُجرةِ "دانتي". أصبحَ الكاهِنُ المُتقدِّم في العُمر أُستاذَ

"دانتي" ومُرشِدَهُ، ومُعلِّمَهُ في العُلوم والفلسفة واللَّهوت. وأيضًا، أخبرَ الكاهِنُ "دانتي" عن الخريطة التي أدَّت إلى اكتشاف كنزٍ كبيرٍ تحت مياه البحر. ماتَ الكاهِنُ في السِّجن. وبسلسلةٍ من الأحداث غير الاعتياديَّة، أدَّى موتُ الكاهن إلى هُروبٍ مُحتملٍ لِـ "إدموند دانتي" من سِجن "شاتُّو دِيف". اكتشَفَ "دانتي" الكنزَ الكبير والذي مَوَّل بَقِيَّة حياتهِ، فأصبحتْ كُنيَتهُ كُونت "مونتي كريستو".

فيا لها من قِصَّة هروبٍ! وعلى الرغم من فداحة أحوال سِجن "شاتُّو دِيف" وترويعها، فثمَّة سِجنٌ أعظَم وأعتى بكثيرٍ منه في الأُسْرِ والعبوديَّة. يتحدَّثُ كاتِبُ رسالة العبرانيِّين عن هروبٍ من ذلك القَيْد عندما يطرحُ السُؤالَ الآتي: "فَكَيْفَ نَنْجُو نَحْنُ إِنْ أَهْمَلْنَا خَلَاصًا هَذَا مِقْدَارُهُ؟". أحبَّائي، إنَّ هذا سُؤالٌ بلاغيّ. أمَّا الجوابُ فبسيطٌ: لا نستطيعُ ذلك. يمكنُ الهروبُ من سجنِ جزيرة "ألكاتراز"، أو جزيرة الشَّيطان، أو حتَّى سِجن "شاتُّو دِيف". إلَّا السِّجنَ الوحيد الذي لا يستطيع أحَدُّ البتَّة الهروبَ منه هو الجحيم. ليس في وُسعك أن تحفرَ أسفلَهُ، ولن تستطيعَ أن تتسلَّق أسواره، ولا أن ترشُّو أحَدًا من حُرَّاسه. فالحُكْم لن يُخفَّ فَ أو يُبدَّل. لذلك يقول كاتِبُ العبرانيِّين: "هل تُلاحِظون ما قد سمِعناه من كلِمة الله نفسِه عن خلاص عظيم؟" نحن نستخدِمُ تلك الكلِمة "خلاص" طَوال الوقت في الكنيسة. فها معناها با تُرى؟

عندما يقولُ في شخصٌ ما: "هل أنت مُخلَّصٌ؟"، فالسُّؤال الأوَّل الذي يتبادرُ إلى ذهني هو الآتي: "مُخلَّصٌ من ماذا؟". تقترِحُ فكرةُ الخلاص نوعًا من الهروب أو الانعتاق من حالةٍ مُزرِيَة. يُستخدَمُ الفعلُ اليونانيُّ "سودزو" في العهد الجديد بطُرُقٍ شتَّى. إذا خُلَّصْتَ من مرضٍ مُستعصٍ سبَّب لك الأذى، كما النَّاس الذين شُفوا بلمسة من يسوع في العهد الجديد، قد يُعلِّقُ يسوع ويقول: "إِهانُكَ قد خلَّصَك". فهو في هذه الحالة لا يتكلَّم عن الخلاص الأبديّ، بل عن خلاصهم من مرضٍ مُريع. أمَّا في العهد القديم، فاستُخدِمت هذه الكلمة بينما انخرطَ شعبُ العهد القديم في المعركة، وتدخَّلَ الله لمصلحتهم وخلَّصَ شعبَهُ. الكلمة بينما انخرطَ شعبُ العهد القديم في المعركة، وتدخَّلَ الله لمصلحتهم وخلَّصَ شعبَهُ. لقد خلَّصَهُم من الخسارة العسكريَّة. كان ذلك خلاصًا من خطرٍ واضِحٍ وآنيٌ. فهذا الفعلُ "ليُخلِّص"، يُستخدَمُ بوسائلَ عِدَّة. تقريبًا في جميع صِيَغ الفعل باليونانيَّة، هُناك معنًى ما بأنَّكم خُلُصتُم، وأنتم مُخلَّصون، وتُخلَّصون، وستُخلَّصون. يحتلُّ الخلاص هذه الصِّيغ مميعها للفعل اليونانيَّة، هُناك هذه الصِّيغ جميعها للفعل اليونانيَّة، هُناك.

هُنالِكَ خلاصٌ بالمعنى العامِّ لدَيْه تطبيقاتٌ مُتعدِّدة. لكن، عندما يتحدَّث الكتاب المُقدَّس بشأن الخلاص بالمعنى النِّهائيِّ، فهو يتكلَّم عن الهروب الختاميِّ من الحالة البشَريَّة المُزريَة. ماذا يعنى أن نكون مُخلَّصين؟ يعنى هذا، كما يُخبرُنا الكتاب المُقدَّس، أنَّنا نُنقَذُ من

الغضبِ الآتي. إنَّ غضبَ الله، بحسبِ رسالة رومية، مُعلَنٌ على العالَمِ أَجمَع. لكنَّنا نستريحُ على دُرديِّنا في صِهْيَون. نحن لسنا خائفين من غضبهِ لأنَّنا أُخبِرنا مِرارًا وتكرارًا أنَّ الله ليس مغتاظًا، ولا غاضِبًا. ليس علينا أن نقلَقَ بشأنِ الله. فهو سيُخلِّص الجميع. فجُلُّ ما تحتاجون إليه للوصولِ إلى السَّماء هو الموت. أرجو أنَّ كلَّ مَن ماتَ كان نصيبهُ السَّماء، إلَّا أنَّ الكتاب المُقدَّس يجعلُ الأمرَ واضِحًا جدًّا أنَّ تلك الحالةَ ليستِ الحالةَ التي نحنُ بصددها، وأنَّه يُوجَدُ هُناك دينونة تنتظِر. إنَّ المأساةَ الكُبرى هي أن نُدان إلى الجحيم؛ فسِجنُ "شاتُّو ديف" يُعدُّ مُتنزَّهًا فارهًا فارهًا مُقارنةً بالجحيم.

يُثيرُ الكاتِبُ هذا السُّؤال: "كيف نستطيع الهروب؟". إذا أهمَلْنا ذلك الخلاص، أحبَّائي، فليس هُّة هروب. أمَّا السُّؤال فهو التَّالي: "لِمَن يتكلَّم كاتِبُ رسالةِ العبرانيِّين؟" يقولُ ما يأتي: "فَكَيْفَ نَنْجُو نَحْنُ إِنْ أَهْمَلْنَا [نَحْنُ] خَلَاصًا هَذَا مِقْدَارُهُ؟". فهو لا يتحدَّث بشأن وثنيًّ عاديًّ يعيشُ حياتَهُ، الذي ليس فقط يُهمِل إنجيلَ الخلاص، بل هو غير راغِبِ بتاتًا فيه، وقد يكون عدائيًّا تُجاهَهُ على نحوٍ ظاهِر. لدَيْنا جماهيرُ من النَّاس يعيشون في هذا البلد وحولَ العالَم مِمَّن يرغبون في الإنجيل؛ فهُم لا يُهمِلونَهُ بسهولة. لكنَّ كاتِبَ رسالةِ العبرانيِّين لا يتكلَّمُ عن هؤاء النَّاس، بل هو يستخدِمُ كلِمة "نحنُ"؛ ويعني هذا أنَّنا نحن. "فَكَيْفَ نَنْجُو نَحْنُ إِنْ أَهْمَلْنَا خَلَاصًا هَذَا مِقْدَارُهُ؟". مُجدَّدًا، الجوابُ عن هذا السُّؤال البلاغيِّ هو أنَّنا لا نقدِر ولن نقدِر.

هـل انتبَهْتُم يومًا ببداية التَّرنيمة التي رغَّتها الأخوات الشَّابًات في الجوقة هذا الصَّباح؟ فلأُنشًطْ ذاكرتكم بشأنِ هـذه الكلِمات. فاستمعوا إلى ما رغَّنهُ: "يا الله، أنت إلهي، وإنَّني فلأنشًطْ ذاكرتكم بشأنِ هـذه الكلِمات. فاستمعوا إلى ما رغَّنهُ: "يا الله، أنت إلهي، وإنَّني أتوقُ إلَيْك. كِياني عِمُعمَله يرغَبُ فيك. مثل أرضٍ ناشِفة بلا ماء، هكذا عطِشت إلَيْك نفسي. أريد أن أراك في مقدسِك، هُناكَ سأُسبَّعُ. وسأكون مُكتفيًا ما دمتُ حيًّا". عندما تُصغُون إلى هـذه الكلِمات، فهل تبدو مثل كلِماتٍ آتية من أحَدٍ ما يُهمِلُ الإنجيل؟ فما معنى أن نكون مُهمِلين؟ إنَّ إهمالَ شيءٍ ما، إغًّا يعني عدم حسبانه شيئًا، أو النَّظر إلَيْه بخِفَّة، وليس حتمًا تكريس الذَّات بثباتٍ لـه. طرحَ عليَّ أحَدُهم سؤالًا منذُ أُسبوعَيْن. كُنَّا نتحدَّث بشأن جماعاتٍ مُختلِفة، وكنتُ أُخبِرهُم عـدى محبَّتي لجماعة كنيسةِ القدِّيس أندراوس. فقُلْتُ: "العماعة رائعةٌ". فقالَ لي مُحدِّثِي: "باعتقادك، ما عددُ المسيحيِّين المؤمنين حقًّا في تلك الجماعة؟". فأجبتهُ قائلًا: "لستُ أدري. لا أستطيع أن أنظرَ إلى قلوبِ النَّاس. فقط الله وحدَهُ الجماعة؟". فأجبتهُ قائلًا: "لستُ أدري. لا أستطيع أن أنظرَ إلى قلوبِ النَّاس. فقط الله وحدَهُ المناف مئة بالمئة من شعبنا ممَّن أعلنوا إعانهم".

ثمَّ أكملَ حديثَهُ ليسأل: "لكن، كم تعتقِد أنَّهم يَعْنون ذلك بالفعل؟" أجبتُهُ، لا أعرف سبعين بالمئة، ثمانين بالمئة. من المُحتمَلِ أنَّني بَخِسٌ في التَّقدير. هُناك أمرٌ واحدٌ أعلَمُه: أنْ ليس كلُّ واحدٍ في الجماعة هو مسيحيٌّ مؤمن. كيف يمكنكم أن تعلموا إذا ما كنتُم كذلك؟ هل تستطيعون ترنيم كلِمات هذه التَّرنيمة؟ "يا الله، أنت إلهي، وإنَّني أتوقُ إلَيْك. كِياني بِمُجمَله يرغَبُ فيكَ". كيف يمكنك أن تكونَ مسيحيًّا وتُهمِل خلاصًا هذا مقداره؟ هل الخلاصُ غير كافٍ؟ قد تعتقِد أنَّ كلَّ شيءٍ حسنٌ. قد تعتقِد أنَّ هصنٌ، لكنَّه ليس حسنًا جدًّا. فهل تُهمِلهُ؟ لا أستطيع الإجابة عن ذلك السُّؤال. إذا أهملتَهُ وتعاملتَ معه بخِفَّة، فيعني هذا، لَرُمَّا، أنَّك لم تتجدَّد قبْلًا البتَّة، وأنَّ الله لم يُقوِّ نفسَك أو يُنهِضُها من الموت الرُّوحيّ. إنَّ هذا الخلاصَ مُذهِلٌ، وهو يستحِقُّ مُثابرتنا وسَعيَنا الجادَّ وراءه. بالفعل، هو لا يستأهلُ الإهمال.

لقد كان يجولُ في فكر كاتِب رسالة العبرانيِّين، على الأرجَح، ما حدثَ في العهد القديم، عندما كانت لدى النَّاس أعظَمُ لحظةٍ من الخلاص في الخروج. لقد كانوا عبيدًا، ولم يُعطِهم فِرْعَون حتَّى التِّبْنَ لِصُنعِ اللَّبْن، وضُرِبوا بشِدَّةٍ وسُجنوا معنويًّا، فصرخوا إلى الله وتأوَّهوا وصلُّوا. لقد سمِعَ الله تنهُّداتِ شعبه، فأرسَلَ موسى إلى فِرْعَون قائلًا: "أَطْلِقْ شَعْبِي". خرجَ شعبُ الله، جماعاتٍ غفيرةً من النَّاس الهاربين من العبوديَّة. ووصَلوا إلى مَجْدل حيث كان البحرُ أمامهم ومركبات مِصرَ وراءهم. ليس من مهربٍ، وبدا الأمرُ ميؤوسًا منه. ثمَّ عصَفت ربحٌ شرقيَّة قويَّة كُلَّ اللَّيل، وجعلَتِ البحرَ الأحمرَ يابسَةً وانشَقَ ميؤوسًا منه. وأفلتَ إسرائيل هاربًا.

لكنَّ مركَباتِ فِرْعَون لَم تستطِع الهروب، وطُرِحتْ الفرَسُ وراكبها في البحر، ولم يبْقَ منهم ولا واحدٌ. كان ذلك خلاصًا عظيمًا. لكن، وبعدما أُنقِذَ شعبُ الله من هذا الاستبداد، بدأً بالتَّذمُّر بشأنِ المَنِّ الذي دبَّرَهُ الله لهُم. "آه، ليتنا كُنَّا هُناك في مِصر! كان يمكن أن نكون عبيدًا، لكنَّ لدَيْنا الثُّومَ لنأكلهُ، والقثاءَ والبصَل". لقد خانوا حُرِيَّتهم. كان لدى فكر كاتِب رسالةِ العبرانيِّين كيفيَّةَ إهمالِ شعبِ إسرائيل في العهد القديم وعدم شكرهم على خلاصهم. كان هُناك عددٌ قليلٌ مِمَّن دخلوا أرضَ الموعِد. ذلك هو مكاننا الآن. لقد سمِعنا كلِمة الله، وهي رسالةُ الأخبار السَّارَة- ليست فقط أيَّ أخبارٍ، بل الأخبارُ السَّارَة؛ ليست فقط أخبارًا عظيمة، بل أعظم أخبار السَّارَة- ليست فقط أنَّ كلَّ الذين يُؤمنون بالمسيح، سيُخلَّصون من الغضبِ عظيمة، بل أعظم أخبارٍ مُمكِنة أنَّ كلَّ الذين يُؤمنون بالمسيح، سيُخلَّصون من الغضب الآتي. كيف يُكِن أن تُهمِلهُ؟ لكنَّ ذلك ليس السُّؤال الذي يطرحُه الكاتِب عندما يقول: "كَيْف نَنْجُو نَحْنُ…؟"

### المُلحَقُ الأَوَّل

يكمنُ قلقُهُ في كيفيَّة مَكُّنِنا من احتمالِ إهمالِ خلاصٍ عظيمِ مِقدار هذا الذي "قَدِ ابْتَدَأَ الرَّبُّ بِالتَّكَلُّم بِهِ، ثُمَّ تَثَبَّتَ لَنَا مِنَ الَّذِينَ سَمِعُوا، شَاهِدًا اللهُ مَعَهُمْ بِآيَاتٍ وعَجَائِبَ وقُوَّاتٍ مُتَنَوِّعَةٍ ومَوَاهِبِ الـرُّوحِ الْقُدُسِ، حَسَبَ إِرَادَتِهِ" (عبرانيِّين ٣:٢-٤). فاللهُ لا يسألُنا أن نُؤمنَ بإنجيلهِ باتِّخاذ قفزة في الإيان نحو المجهول، آملين أن يحمِلنا يسوع. لقد جاء المُعلِّمُ نيقودي وس إلى يسوع لَيلًا وقال له: "يَا مُعَلِّمُ، نَعْلَمُ أَنَّكَ قَدْ أَتَيْتَ مِنَ اللهِ مُعَلِّمًا، لِأَنْ لَيْسَ أَحَدٌ يَقْدِرُ أَنْ يَعْمَلَ هَذِهِ الْآيَاتِ الَّتِي أَنْتَ تَعْمَلُ إِنْ لَمْ يَكُن اللهُ مَعَهُ" (يوحنَّا ٢:٣). كان لاهوتُ نيقودي وس صائبًا. نحن لا نُحاول أن نُثبتَ وجودَ الله بالعجائب. لن تكون عجائبُ ما لم تفهم أوَّلًا أنَّ الله موجودٌ. فالغايةُ من العجائب ليست إثباتَ وجود الله، بل غايتُها هي إثباتُ الحقِّ وتأكيده لأُولئك الذين يُعلنون الإنجيل. لقد صدَّقَ الله على موسى بواسطة العجائب، وصدَّقَ بها على يسوع، وصدَّقَ أيضًا على التَّلاميذ الرُّسُل بقوَّاتِ وعلاماتِ وعجائب، وحتَّى بالمواهب الرُّوحيَّة التي أُعطِيَت للكنيسة، لإظهار الخلاص العظيم الذي أعلنه الله للعالَم. هذه هي الأخبارُ السَّارَّة. لقد أعلنها يسوع لنا، وليس فقط للملائكة. فإذا أهملْتَ ما يقولهُ يسوعُ، وأهملْتَ ما يُثبِتُه الله، فإنَّنا نعود إلى الموضوع ذاتِه. ليس هُناك مهرَب. أحبَّاني، إذا أتَيْتُم إلى الكنيسة في كُلِّ صباح من أيَّام الآحاد، في كُلِّ أحَدِ من أيَّام حياتكم، وحضَرْتُم صفوفَ مدرسةِ الأحَد كُلَّ أُسبوع من حياتكم، فأنتم قد لا تزالُون تُهملُون هـذا الخلاص العظيم. هـل قلبُكـم نحـوه؟ وهـذا لُبُّ مـا أسـألهُ إيَّاكم. لا أستطيع الإجابة عن هذا السُّؤال بالإنابة عنكم. أنتم تعلمُون إذا ما كُنتم تُهمِلُون خلاصكم. لا يجدرُ بي أن أُحدِّثكم بشأن ذلك. يجبُ علَيَّ فقط أن أُخبركم بالتَّبعات النَّاجمة في حال استمراركم في ذلك الإهمال. لذا، أُصلِّي من أعماقِ قلبي أن يُنهِضَ الله كلُّ شخصٍ بيننا اليوم إلى مذاق حلاوة الإنجيل وجَماله ومجده، ذلك الإنجيل المُستعلَن في المسيح.

فلنُصلً. "إنَّنا نشكركَ، يا يسوع، لأنَّك أنت ملاذُ هُروبنا العظيم. نحن شاكرون لك على فضلِكَ ومن أجل ما عمِلْتَ لأجلِنا، لا شيءَ نخافهُ من غضَبِ الله الآتي. لكنَّنا نُصلِّي، أن تُغذِّي قلوبَنا، وتجعلَنا نجوعُ ونعطشُ إلَيْك كما يتوقُ الإيَّلُ إلى جداول المياه. أشعِل جمرةَ نارٍ في قلوبنا حتَّى لا نُهمِلَكَ بل نسعى وراءكَ بكلِّ ما لدَيْنا، وبكلِّ ما أُوتِينا من قوّة. نسألُ هذا باسْم يسوع. آمين".

### المُلحَقُ الثَّاني

# الجدولُ الزَّمنيُّ لِـ "آر. سي. سبرول"

۱۳ فبرایر/شُباط، ۱۹۳۹: وُلِـدَ لِــ "روبـرت سیسـیل" و"مایر آن (یاردیـس) سبرول" في "بلیزینت هیلز"، بنسـلفانیا.

١٩٤٥: التقى حبيبةَ حياته، "فيستا آن فُوريس"، بينما كان في الصَّفِّ الأَوَّل الابتدائيِّ، وهي في الصَّفِّ الثَّاني الابتدائيِّ.

١٩٥٧: دخلَ جامعة وستمنستر، "نيو ويلمينغتون"، بنسلفانيا، على أساس منحةِ رياضيَّة.

سبتمبر/أيلول ١٩٥٧: تجدَّد في أثناء سنتهِ الجامعيَّة الإعداديَّة الأولى.

١٩٥٨: اختبرَ تجديدًا "ثانيًا" في قداسةِ الله.

١١ يونيو/حَزيران، ١٩٦٠: تزوَّج "فيستا آن (فُوريس) سبرول".

١٩٦١: حصلَ على شهادة البكالوريوس في الفلسفة.

١٩٦١-١٩٦١: دخلَ كُلِّيَّة بيتسبرغ للَّاهوت، بيتسبرغ، بنسلفانيا؛ درسَ تحت إشراف "جيرستنِر".

١٩٦٤: حصلَ على شهادة البكالوريوس في اللَّاهوت.

١٩٦٤-١٩٦٥: بداً اختصاصَ دراسات الدُّكتوراه تحت إشراف "جي. سي. بيركهاوفر" في الجامعة الحُرَّة، أمستردام، هولندا.

١٨ يوليو/ة لم ١٩٦٥: سِيمَ قسًا في كنيسة "بليزينت هيلز" المَشيخيَّة المُجتمعيَّة ("يو. بي.
 يو. إي. أي.")، "بليزينت هيلز"، بنسلفانيا.

١٩٦٥-١٩٦٦: درَّسَ الفلسفة واللَّاهوت في جامعتهِ التي تخرَّجَ فيها، جامعة وستمنستر.

### المُلحَقُ الثَّاني

- ١٩٦٦-١٩٦٦: درَّسَ بصفةِ أُستاذٍ مُساعِد في الدِّراسات اللَّاهوتيَّة في جامعة "غوردون"، "وينهام"، ماساتشوستس.
- ١٩٦٨-١٩٦٨: درَّسَ بصفةِ أُستاذٍ مُساعِد في اللَّاهـوت الفلسفيِّ في كُلِّيَّة "كونويـل" للَّاهـوت (فيلادلفيـا)؛ علَّم صفوفَ مدرسة الأحد للكبار في كنيسة "أُوريلاند" المَشيخيَّة، أُوريلاند، بنسـلفانيا، ممَّا أطلـقَ رؤيةً لما سيكونُ مُسـتقبَلًا مركز الدِّراسـة في وادي "ليجونير".
  - يونيو/حَزيران ١٩٦٩. حصلَ على شهادة الدُّكتوراه، من الجامعة الحُرَّة، أمستردام، هولندا.
- ١٩٧١-١٩٦٩: خدمَ بصفة راعٍ مُشارِك للإنجيليَّة، العمل الإرساليِّ واللَّاهوت في كنيسة "كوليدج هيل" المَشيخيَّة ("يو. بي. يو. إي. أي.")، سينسيناتي، أُوهايو.
- صَيْف ١٩٧٠: تحدَّثَ في مُؤمّر "يونغ لايف" بموضوع قداسة الله. تخلَّلَ المؤمّر حديثٌ إلى "دورا هيلمان" بشأنِ مركزِ دراسيٍّ مُحتمَل في منطقة بيتسبرغ.
  - ١ أُغسطس/آب، ١٩٧١: افتتاحُ مركز الدِّراسة في وادي "ليجونير" في "ستولزتاون"، بنسلفانيا.
    - ١٩٧٣: نَشَرَ أُوَّلَ كتابِ له، "الرَّمزُ: تفسيرٌ للعقيدة الرَّسُوليَّة (قانون إيمان الرُّسُل)".
- ١٩٧٤: أنتجَ أَوَّلَ سلسلةٍ تعليميَّة على شريط فيديو، بعنوان: "كيفيَّة دراسة الكتاب المُقدَّس"؛ عقدَ مُؤتَّرَ العِصْمة ونشرَ بيانَ وثيقةٍ لِـ "ليجونير" عن العِصْمة.
  - ١٩٧٥: نقلَ اعتمادَهُ الرَّاعويُّ إلى الكنيسة المَشيخيَّة في أميركا ("بي. سي. أي.").
  - ١٩٧٦: حصلَ على دُكتوراه فخريَّة من جامعة جنيف، "بيفر هيلز"، بنسلفانيا.
- ٦ مايو/أيًار، ١٩٧٧: أرسلَ العـددَ الأوَّل مـن مجلَّة "تايبِلتوك"، كُرَّاسـةً من ثماني صفحات و"أداةً تعليميَّة".
- ١٩٧٨: أدَّى دَورًا قياديًّا في إنتاج بَيان شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة؛ خدمَ في منصبِ رئيسٍ للمجلس العالَميِّ للعصْمة الكتابيَّة.
- ١٩٨٠-١٩٩٥: خدمَ بصفةٍ أُستاذٍ في الحرَمَيْن الجامعيَّيْن لمعهد اللَّاهوت المُصلَح، جاكسون، مسيسيبِّي، وفي أُورلاندو، فلوريدا.
  - ١٩٨٤: نقلَ خدمات "ليجونير" إلى أُورلاندو، فلوريدا؛ نشرَ كتابَ: "الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة".
    - ١٩٨٥: نشر كتابَ "قداسةُ الله".
    - ١٩٨٦: نشرَ كتابَ "مُختارٌ من الله".

### المُلحَقُ الثَّاني

- ١٩٨٨: نظَّمَ المُؤمّر الوطنيَّ السَّنويَّ الأوَّل لِـ "ليجونير" في موضوع "محبَّةُ إلهِ قُدُّوس".
- ١٩٩٣: حصلَ على الدُّكتوراه الفخريَّة من جامعة "غروف سيتي"، "غروف سيتي"، بنسلفانيا.
  - ١٩٩٤: واجهَ حركةَ "الإنجيليُّون والكاثوليك معًا".
- ٣ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ١٩٩٤: بتَّ على الهواء مُباشرةً الحلقة الأُولى من برنامج الرَّاديو اليوميِّ "تجديدُ الدِّهن".
  - ١٩٩٦: نشرَ أوَّل كتاب للأطفال من مؤلَّفاته، "الملِكُ دون ظِلِّ".
  - ٢٠ يوليو/ةُوز، ١٩٩٧: أقامَ أوَّل خدمةٍ لكنيسة القدِّيس أندراوس في استوديو "ليجونير".
- يونيو/حَزِيران ٢٠٠٧: تحـدَّثَ في مواجَهـةِ الرُّؤية الفيدراليَّة في المَجمَع العام الخامس والثَّلاثين لِـ "بي. سي. أي.".
- يوليو/مُّوز ٢٠٠٧: حصلَ على جائزة "غوردون" للإنجاز في الحياة من اتِّحاد النَّاشرين المسيحيِّين الإنجيليِّين ("إي. بي. سي. أي.").
  - ٢٠١١: أُسَّسَ الجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة، سانفورد، فلوريدا.
  - ٢٠١١- ٢٠١٤: خدمَ بصفة الرَّئيس الأوَّل للجامعة الكتابيَّة الإصلاحيَّة.
  - ٢٠١٢: حازَ دُكتوراه فخريَّة من معهد كُلِّيَّة اللَّاهوت في وستمنستر، "غلينسايد"، بنسلفانيا.
- ٢٠١٥: أصدَرَ أَوَّل قُرصٍ مُدمَج ("سي. دي.")، وهـو ألبوم "المجـدُ للواحدِ القُـدُّوس"، بالاشتراك مع "جـف ليبِّينكوت".
  - ٢٠١٦: تشرَّفَ بانضمامه إلى قاعة المشاهير في مُؤمّر المُذيعين الدِّينيِّين الوطنيّ.
  - ٣٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل، ٢٠١٧: تكلَّم في "احتفال المئويَّة الخامسة للإصلاح" لِـ "ليجونير".
- ٢٦ نوفمبر/تشرين الثَّاني، ٢٠١٧: وعَظَ العظةَ الأخيرة في كنيسة القدِّيس أندراوس من رسالةِ العبرانيِّين ٢٠١٠-٤.
  - ١٤ ديسمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧: تُوُفَّي في "ألتامونتي سبرينغز"، فلوريدا.
- ٢٠ ديسمبر/كانون الأوَّل، ٢٠١٧: عُقِدت خدمة جنازةٍ له في كنيسة القدِّيس أندراوس، سانفورد، فلوريدا.

# كُتُبٌ بِقلَم "آر. سي. سبرول"

1–2 Peter: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019.

٢-١ بطرس: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٩.

تفسيرٌ يتناولُ عددًا بعددٍ في رسائل بطرس. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠١١ تحت عنوان: "١- ٢بطرس: تعليقٌ تفسيريُّ لكنيسة القدِّيس أندراوس" (كروسواي).

Abortion: A Rational Look at an Emotional Issue. Orlando, FL: Reformation Trust, 2010.

الإجهاض: نظرةٌ موضوعيَّةٌ في قضيَّةٍ عاطفيَّة. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٠. يُقدِّمُ أَجوبةً مُعتبَرَة حميميَّة عن أسئلةٍ صعبةٍ تتناولُ إنهاء الحمْل؛ يجهَدُ في تقديم خَـطٍ حقيقيًّ منطقيًّ مَبنيًّ على دراسةٍ كتابيَّة مُتأنِّية. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٠ (ناف-بريس).

Acts: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019. سِفْرُ أعمال الرُّسُل: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٠.

يبحثُ في الكلِمات والموضوعات اللَّاهوتيَّة المُهِمَّة وينخرطُ في التَّطبيق العمليّ. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠١٠ بعنوان: "سِفْرُ أعمال الرُّسُل: تعليقٌ تفسيريُّ لكنيسة القدِّيس أندراوس" (كروسواي).

Are We Together? A Protestant Analyzes Roman Catholicism. Orlando, FL: Reformation Trust, 2012.

هل نحنُ مُتَّفِقون؟: إنجيليٌّ يُحلِّلُ الكاثوليكيَّة. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٢. وقفةٌ للعقائد الأساسيَّة للبروتستانتيَّة في دَحْضِ تعاليم الكنيسة الكاثوليكيَّة. هذا الكتابهونتيجةُ عقودمن الدِّراسة تعودُ إلى موادِّ" آر. سي. سبرول "في معهد اللَّاهوت.

Barber Who Wanted to Pray, The. Wheaton, IL: Crossway, 2011.

الحلَّاقُ الذي أرادَ أن يُصلِّي. "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠١١.

مَبنيُّ على أحداثِ قصَّةٍ حقيقيَّة لِحلَّاقٍ وزبونهِ المشهور، "مارتِن لُوثر". واحدٌ من كُتُبِ "آر. سي." للأطفال، يُعلِّمُ هذا الكتاب الأطفالَ عن الصَّلاة بحسب الكتاب المُقدَّس.

Basic Training. Grand Rapids, MI: Zondervan, 1982.

تدريبٌ أساسيُّ. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "زوندرفان"، ١٩٨٢.

لمحةٌ عن العقيدة بتقديم تفسيرٍ لقانون الرُّسُل. منشورٌ سابقًا بعنوان: "الرَّمز" (١٩٧٣) ولاحقًا بعنوان: "تجديدُ الذِّهن" (١٩٩٨) و"ما نُؤمن به" (٢٠١٥).

Before the Face of God: Book 1. Grand Rapids, MI: Baker, 1992.

أمامَ وجهِ الله: الكتابُ الأوَّل. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٢.

مأخوذٌ بتصرُّف من تأمُّلات مجلَّة "تايبِلتوك" ١٩٨٩؛ يتناول رسالةَ رومية عددًا بعددٍ، مع ٢٣٣ دراسةً يوميَّة واقتراحات عمليَّة لِعَيْش حياة الإيمان.

Before the Face of God: Book 2. Grand Rapids, MI: Baker, 1993.

أمامَ وجهِ الله: الكتابُ الثَّاني. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٣.

مأخوذٌ بتصرُّف من تأمُّلات مجلَّة "تايبِلتوك" ١٩٩٠؛ يتناول إنجيل لوقا عددًا بعددٍ، مع ٢٦٠ دراسةِ يوميَّة واقتراحاتِ عمليَّة؛ يبحثُ في حياة المسيح وأخبارهِ السَّارَة.

Before the Face of God: Book 3. Grand Rapids, MI: Baker, 1994.

أمامَ وجه الله: الكتابُ الثَّالث. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٤.

مأخوذٌ بتصرُّف من تأمُّلات مجلَّـة "تايبِلتوك" ١٩٩١؛ يُقدِّمُ مَسْحًا شـاملًا للعهد القديم، مع أكثر مـن ٢٥٠ دراسـةً يوميَّـة ونصائحَ عمليَّة لِعَيْش حياةٍ مسـيحيَّة؛ يبحـثُ في تاريخ شـعب الله وعملِ الله.

Before the Face of God: Book 4. Grand Rapids, MI: Baker, 1996.

أمامَ وجه الله: الكتابُ الرَّابع. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٦.

مأخوذٌ بتصرُّف من تأمُّلات مجلَّة "تايبِلتوك"؛ يتناول رسائل أفسُس والعبرانيِّين ويعقوب عددًا بعددٍ.

Can I Trust the Bible? Sanford, FL: Reformation Trust, 2017.

هل يُحِننني أن أثِقَ بالكتاب المُّقدَّس؟ سانفورد، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٧.

تعليقٌ تفسيريُّ على بيان وثيقة شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة. يتضمَّن التَّفسير إضافةً

إلى نَصِّ بَيان شيكاغو؛ نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٠، وعام ١٩٩٦ بعنوان: "البحثُ في العِصْمة الكتابيَّة: تعليقٌ تفسيريِّ" ("أي. سي. بي. أي.").

Character of God, The. Ventura, CA: Regal, 2003.

شخصيَّةُ الله. "فينتورا"، كاليفورنيا: "ريغال"، ٢٠٠٣.

بَحْثُ المُؤمن لمعرفة الله الآب، هو الأساس لهذه الدِّراسة للصِّفات والطَّبائع الكتابيَّة التي لله. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٥ ("سيرفينت")، وفي عام ١٩٨٧ تحت عنوان "الشَّوقُ الوحيد" ("توماس نيلسون").

Choosing My Religion. Phillipsburg, NJ: P&R, 2005.

اختيارُ ديني. "فيلبسبرغ"، نيوجرسى: "بي. آند آر."، ٢٠٠٥.

كتابٌ مختصرٌ مُوَجَّهٌ إلى اليافعين، يبحثُ في الإجابة عمًّا إذا كانت هُناك طُرُقٌ عدَّة مُؤدِّية إلى الله أم طريقٌ واحد. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٦ ("بيكر").

Chosen by God. Wheaton, IL: Tyndale, 1986.

مُختارٌ من الله. "ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٨٦.

تُبحَثُ في الكتابِ عقيدةُ الإصلاح التَّقليديَّة في الاختيارِ المُسبَق لنعمةِ الله في إطارَيْها الكتابيِّ والفلسفيّ.

Classical Apologetics. With Arthur Lindsley and John Gerstner. Grand Rapids, MI: Zondervan, 1984.

الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة. مع "آرثر ليندزلي" و"جون جيرستنِر". "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "زوندرفان"، ١٩٨٤.

بتعريف عِلْم الدِّفاعيَّات على أنَّه دفاعٌ منطقيٌّ للإمان المسيحيّ، يُقدِّمُ هـذا الكتاب مشهدًا مُفصَّلًا لنظرة الدِّفاعيَّات التَّقليديَّة، ونقدًا مُكثَّفًا لنظرة الدِّفاعيَّات الافتراضيَّة.

Consequences of Ideas, The: Understanding the Concepts That Shaped Our World. Wheaton, IL: Crossway, 2000.

تَبِعاتُ الأَفكار: استيعابُ المفاهيم التي شكَّلت عالَمنا. "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، .٢٠٠٠

مُقدِّمةٌ إلى الأفكار التي كان لدَيْها تأثيرٌ دائم؛ يُقدِّمُ تحليلًا لتاريخ الفلسفة منذُ فلاسفة ما قبْل سُقراط وعبْرَ كُلُّ من "داروين"، و"فرويد" و"سارتر". يُقدِّمُ هذا الكتاب علاجًا نهائيًّا للكثير من تعليم "آر. سي." عن تاريخ الفلسفة ودراستها.

Dark Side of Islam, The. Wheaton, IL: Crossway, 2015.

الجانِبُ المُظلِم للإسلام. "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠١٥.

مُقابلةٌ مع مُسلِمٍ سابقٍ، يشرحُ فيها عن بعض جوانب الإسلام غير المعروفة جيِّدًا. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠٠٣.

Defending Your Faith: An Introduction to Apologetics. Wheaton, IL: Crossway, 2003.

الدِّفاعُ عن إِمانك: مُقدِّمةٌ إلى عِلْمِ الدِّفاعيَّات. "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٣. مُقدِّمـةٌ إلى عِلْـم الدِّفاعيَّـات، عِلْـم الدِّفاع عـن الإيمـان المسـيحيّ. يُبنى على أسـاس موادً "آر. سي. سبرول" التـي أسـهَمَتْ في كتـاب "الدِّفاعيَّـاتُ التَّقليديَّـة".

Discovering the God Who Is. Ventura, CA: Regal, 2008.

اكتشافُ الله الذي أهيه. "فينتورا"، كاليفورنيا: "ريغال"، ٢٠٠٨.

بَحْثُ المُؤْمِن لمعرفة الله الآب هو أساس هذه الدِّراسة التي تتناولُ الصِّفاتِ والطَّبائع الكتابيَّة التي لله. نُشِرَ سابقًا بعنوان: "الشَّوقُ الوحيد" (١٩٨٧) وبعنوان: "شخصيَّةُ الله" (٢٠٠٣).

Discovering the Intimate Marriage. Minneapolis: Bethany Fellowship, 1975. اكتشافُ الزَّواج الحميميّ. مينابولس: "بيثاني فيلوشِيب"، ١٩٧٥.

فكرٌ مسيحيٌّ في الزَّواج مع تشديدٍ خاصٌّ على معنى الحميميَّة.

Donkey Who Carried a King, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2012. الْجِحشُ الذي حَمَلَ الملك. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١٢.

يُقدِّمُ هذا الكتاب المُوَجَّه إلى الأطفال نظرةً فريدةً إلى أحداث أُسبوع آلام المسيح، ويدعو كُلَّ المؤمنين، صغارًا وكبارًا، إلى اتّباع آثار خطوات الخادم المُتألِّم لمجدِ الله.

Doubt and Assurance. Edited by R. C. Sproul. Grand Rapids, MI: Baker, 1993. الشَّكُّ والبقين. المُحرِّر: "آر. سي. سرول". "غراند رائيدز، مىشىغان: "ىىكر"، ١٩٩٣.

مأخوذٌ بتصرُّف من مقالاتٍ من مجلَّة "تايبِلتوك"؛ يفحصُ كيف أنَّ الشُّكوك بشأن الإيان تُهاجمنا بعُنفٍ واليقين الحقيقيِّ يرفعُنا. المُسهِمون يتضمنُّون "ستيف براون"، و"جون جيرستنِر"، و"روجر نيكول"، و"أوس غينيس"، وغيرهم.

Effective Prayer. Wheaton, IL: Tyndale, 1984.

الصَّلاةُ الفعَّالة. "ويتون"، إلينوي: "تيندل"، ١٩٨٤.

مُقدِّمةٌ قصيرةٌ إلى العقيدة الكتابيَّة عن الصَّلاة- هدفها ومُمارستها وقُوَّتها.

Essential Truths of the Christian Faith. Wheaton, IL: Tyndale House, 1992. حقائقُ أساستَّة للإمان المسيحيّ. "ويتون"، إلينوي: "تبندل هاوس"، ١٩٩٢.

تُعرَّفُ هُنا أكثرُ من مئة كلِمة/عبارة لاهوتيَّة أساسيَّة في تفسيراتٍ مُقتضَبة تُبسِّطُ الأبحاث اللَّاهوتيَّة المُعقَّدة. يُحضِّرُ الكتابُ الأرضيَّة لدراسةٍ لاهوتيَّةٍ عميقة.

Ethics and the Christian. Wheaton, IL: Tyndale, 1983.

الأخلاقيَّاتُ والمسيحيِّ. "ويتون"، إلينوي: "تيندل"، ١٩٨٣.

مُقدِّمةٌ مُختصَرةٌ إلى موضوع الأخلاقيَّات المسيحيَّة.

Everyone's a Theologian. Orlando, FL: Reformation Trust, 2014.

كُلُّنا لاهوتيُّون. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١٤.

يقومُ مَسْح شاملِ للحقائق الأساسيَّة للإيمان المسيحيِّ بلُغةٍ مُبسَّطة غير تقنيَّة.

Explaining Inerrancy. Orlando, FL: Ligonier, 1996.

شَرْحٌ في العصْمة الكتابيَّة. أُورلاندو، فلوريدا: "ليجونر"، ١٩٩٦.

تعليقٌ تفسيريٌّ على بَيان وثيقة شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة. يتضمَّن التَّفسير أيضًا نَصَّ بَيان شيكاغو؛ نُشِرَ سابقًا بعنوان: "شَرْحٌ في العِصْمة الكتابيَّة: تعليقٌ تفسيريّ" (١٩٨٠).

Faith Alone: The Evangelical Doctrine of Justification. Grand Rapids, MI: Baker, 2016.

بالإيمانِ وحدَهُ: العقيدةُ الإنجيليَّة للتَّبرير. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠١٦. يبحثُ في عقيدة التَّبرير بالإيمان وحدَهُ؛ جوابُ "آر. سي. سبرول" في كتاب على حركة "الإنجيليوُّن والكاثوليك معًا" (١٩٩٤). يُقدِّمُ هذا الكتاب علاجًا نهائيًّا لتعليم "آر. سي." عن اللَّهوت الإصلاحيُّ ومبادئ الـ "سولاس". نُشرَ سابقًا في عام ١٩٩٥.

Five Things Every Christian Needs to Grow, Revised and Expanded. Orlando, FL: Reformation Trust, 2008.

خمسةُ أشياءَ يجِبُ على كُلِّ مسيحيٍّ مَعرفتها للنُّموّ، مزيدٌ ومنقَّح. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠٠٨.

يُحدِّهُ خمسةَ "غذائيًاتٍ" مفصليَّة تُروِّجُ النُّموَّ الرُّوحيِّ: دراسة الكتاب المُقدَّس، والصَّلاة، والعبادة، والخدمة والوكالة. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠٠٢ ("و. بابليشينغ غروب").

Following Christ. Wheaton, IL: Tyndale, 1991.

اتِّباعُ المسيح. "ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٩١.

يُقدِّمُ أَجوبةً عن أساسنا الرَّاسِخ، يسوع المسيح. نُشِرَ سابقًا في صورةِ أربعةِ كُتُبِ صغيرة: "مَن هو يسوع؟"، و"الصَّلاةُ الفعَّالة"، و"مشيئةُ الله والمسيحيّ" و"الأخلاقيَّات والمسيحيّ" (١٩٨٣- ١٩٨٨).

Getting the Gospel Right: The Tie That Binds Evangelicals Together. Grand Rapids, MI: Baker, 1999.

فَهْمُ الكتاب المُقدَّس بصورةٍ صحيحة: الرَّابِطُ الذي يربطُ الإنجيليِّين معًا. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٩.

جوابُ "آر. سي. سبرول" وتعليقه على وثائق "عطيَّةُ الخلاص" (١٩٩٨) و"إنجيلُ يسوع المسيح: احتفالٌ إنجيليّ" (١٩٩٩).

Glory of Christ, The. Phillipsburg, NJ: P&R, 2003.

مجدُ المسيح. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. آند آر."، ٢٠٠٣.

مع أنَّ يسوعَ كان إنسانًا وديعًا، فقد أشرقَ المجدُ قُدُمًا في محطَّاتٍ مفصليَّةٍ في حياته. فابتداءً من ترنيمة الملائكة "المجدُ للملِك المولود"، إلى وعدِ مجيء المسيح ثانيةً على سحابِ المجد، يجعلُنا المسيح في حالةِ تعجُّبٍ شديدٍ وفي عبادة. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٠ (تيندل).

God Is Holy and We're Not. Orlando, FL: Ligonier, 2014.

الله قُدُّوسٌ ونحنُ لسنا كذلك. أُورلاندو، فلوريدا: "ليجونر"، ٢٠١٤.

نُسخةٌ مُختصَرةٌ لكتاب "قداسةُ الله"، صُنِعَ لخدمةٍ امتداديَّة في كأس العالَم في البرازيل، ٢٠١٤.

God's Inerrant Word: An International Symposium on the Trustworthiness of Scripture. Edited by John Warwick Montgomery. Minneapolis: Bethany Fellowship, 1975.

كلِمةُ الله المُنزَّهة عن الخطأ: مُؤمّرٌ دَوليٌّ عن موثوقيَّة الكتاب المُقدَّس. المُحرِّر: "جون وُرويك مُونتغمري". مينابولس: "بيثاني فيلوشيب"، ١٩٧٥.

نَشَرَ وثائقَ مُقدَّمة في مؤمّر "ليجونير" عن العِصْمة الكتابيَّة. خدمَ "آر. سي. سبرول" بوصفه مُنظِّمًا للمُؤمّر ومُشاركًا.

God's Love. Colorado Springs, CO: David C. Cook, 2012.

محبَّةُ الله. "كولورادو سبرينغز"، كولورادو: "ديفيد سي. كُوك"، ٢٠١٢.

يكتشِفُ محبَّة الله، التي تجِدُ تعبيرها النِّهائيَّ في ابْنهِ. يفحصُ الكثير من المُعضِلات، مثْل: إلهٌ مُحِبُّ وكراهيةٌ إلهيَّة، وكيف تتعايشُ المحبَّة مع سُلطان الله.

God's Will and the Christian. Wheaton, IL: Tyndale, 1984.

مشيئةُ الله والمسيحيّ. "ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٨٤.

كتابٌ مُوجَزٌ لِأُولئكَ الباحثين عن اكتشافِ مشيئةِ الله، مع تركيزٍ خاصًّ على الخِيارات الشَّخصيَّة كالمهنة وشريك الحياة.

Gospel of God, The: An Exposition of Romans. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 1999.

إنجيلُ الله: تفسيرٌ لرسالة رومية. "فيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكِس"، المجيدُ الله: 1999.

تعليقٌ تفسيريٌّ كاملٌ، عددًا بعددٍ، في رسالة رومية. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٤ ("كريستشيان فُوكِس").

Grace Unknown: The Heart of Reformed Theology. Grand Rapids, MI: Baker, 1997.

النِّعمةُ المجهولة: قلبُ اللَّاهوت المُصلَح. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٧.

يُظهِـرُ أَنَّ لاهـوتَ المُصلِحين الإنجيليِّين في القرن السَّـادس عشَر هـو ببسـاطةٍ تلخيصٌ للتَّعالــم الكتابيَّـة النِّظاميَّـة الدَّقيقـة.

Growing in Holiness: Understanding God's Role and Yours. Grand Rapids, MI: Baker, 2000.

النُّموُّ في القداسة: فَهْمُ دَور الله ودَورك. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠٠٠.

نُشِرَ بعْد الوفاة، يتضمَّنُ هذا الكتاب مُحاضراتٍ ألقاها "آر. سي. سبرول" عن عقيدة التَّقدىس.

Holiness of God, The: Revised and Expanded. Wheaton, IL: Tyndale, 1998. قداسةُ الله، مزيدٌ ومنقَّح. "ويتون"، إلينوي: "تبندل"، ١٩٩٨.

شَرْحٌ لِمَا هـو رُبَّا الصِّفةُ الإلهيَّةُ الأهمُّ، لكنَّها الأقلُّ فَهْمًا، أي القداسة. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٥.

How Then Shall We Worship? Colorado Springs, CO: David C. Cook, 2013.

كيف، إذًا، يجِبُ أن نُصلِّي؟ "كولورادو سبرينغز"، كولورادو: "ديفيد سي. كُوك"، ٢٠١٣.

يفحصُ المبادئ الكتابيَّة الأساسيَّة للعبادة؛ يدعو الكنيسة المُعاصِرة أن تبتعِدَ عن السَّطحيَّة وتنتقِل إلى توقير الإله الحَيِّ. نُشِرَ سابقًا بعنوان: "تذوُّقُ السَّماء" (٢٠٠٦).

Hunger for Significance, The. Phillipsburg, NJ: P&R, 2001.

الجوعُ إلى المُهمِّ. "فيلبسبرغ"، نيوجرسى: "بي. آند آر."، ٢٠٠١.

يستكشِفُ معنى الكرامة الإنسانيَّة وأهمِّيَّتها. نُشِرَ سابقًا في عامَي ١٩٨٣ و١٩٩١ بعنوان: "في البحْثِ عن الكرامة" (ريغال).

If There's a God, Why Are There Atheists?: Why Atheists Believe in Unbelief. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 2018.

إذا كان اللهُ موجودًا، فلماذا هُناك مُلحِدون؟ بحْثٌ في سبب إيانِ المُلحِدين بعدم الإيمان. "فِيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: كريستشيان فُوكس، ٢٠١٨.

تحليلٌ لماذا يرفضُ الإنسان إلهَ الكتاب المُقدَّس لمصلحة آلهةٍ أقلَّ شأنًا. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٧٧ ("ليجونير")؛ نُشِرَ سابقًا في عامَي ١٩٧٨ و١٩٨٨ بعنوان: "تحليلٌ نفسيٌّ في الإلحاد" (بيثاني فيلوشيب).

In the Presence of God. Nashville, TN: Word, 1999.

في حَضرةِ الله. ناشفيل، تينيسي: "وورد"، ١٩٩٩.

قراءاتٌ تأمُّليَّة مَبنيَّة على أساس خمس عشَرة صِفة لله.

In Search of Dignity. Ventura, CA: Regal, 1983.

في البحث عن الكرامة. "فننتورا، كالنفورنيا: "ربغال"، ١٩٨٣.

يبحثُ في معنى الكرامة وأهمِّيَّتها في حياة كلِّ واحد.

Intimate Marriage, The. Phillipsburg, NJ: P&R, 2003.

الزُّواجُ الحميميّ. "فيلبسبرغ"، نيوجرسى: "بي. آند آر."، ٢٠٠٣.

فكرٌ مسيحيُّ في الزَّواج مع تشديدٍ خاصًّ على معنى الحميميَّة. نُشِرَ سابقًا في عامَيْ 19۷0 و١٩٨٦ بعنوان "اكتشافُ الزَّواج الحميميّ" (تيندِل).

*Invisible Hand, The: Do All Things Really Work for Good?* Phillipsburg, NJ: P&R, 2003.

اليدُ الخَفيَّة: هل تعملُ كلُّ الأشياء بالفعل للخَير؟ "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. آند آر."، ٢٠٠٣.

يفحصُ عقيدة التَّدبير، ويُظهِرُ أَنَّ في وُسع المسيحيِّين أن يضعوا ثقتَهم الكاملة في الله، الذي يجعلُ كلَّ الأشياء تعملُ معًا للخَير للذين يُحبُّونه. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٦ ("وورد").

John: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019.

إنجيلُ يوحنًا: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٩.

تعليقٌ تفسيريٌّ يتناوَلُ إنجيل يوحنَّا عددًا بعدد. نُشرَ سابقًا في عام ٢٠٠٩.

Johnny Come Home. Ventura, CA: Regal, 1984.

جوني، عُدْ إلى المنزل. "فينتورا"، كاليفورنيا: "ريغال"، ١٩٨٤.

روايةٌ تُصوِّرُ رجُلَيْن يختاران طريقَيْن مُختلفَيْن اختلافًا جذريًّا في حياتهما. ربِحَ جائزة "إنجل" لعام ١٩٨٤.

King without a Shadow, The. Phillipsburg, NJ: P&R, 2001.

الملكُ دون ظلِّ. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. وآر."، ٢٠٠١.

كتابٌ للأطفال يُشدِّدُ على قداسةِ الله، بواسطةِ قصَّةٍ لصبيٍّ وكلبهِ. هـو أوَّل كتابٍ للأطفال مـن "آر. سي. سبرول". نُشِرَ سابقًا في عـام ١٩٩٦ ("تشاريوت").

Knight's Map, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2016.

خريطةُ الفارس. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١٦.

روايةٌ مجازيَّةٌ تُعلِّم موثوقيَّة الكتاب المُقدَّس ومصداقيَّته بسَرْدِ قصَّةٍ عن رحلة فارسٍ شُجاع لإيجاد لؤلؤةِ نفيسة، بالاستنادِ إلى خريطةِ قديمة.

Knowing Scripture. Expanded ed. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2016. معرفةُ الكتاب المُقدَّس. نُسخةٌ مُوسَّعة. "داونرز غروف"، إلينوي: "إنترفارستي بريس"، ٢٠١٦.

دليلٌ أساسيُّ إلى عِلْم الوعظ، وفَنُّ التَّحليل وعلومه. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٧٨.

Last Days according to Jesus, The. Grand Rapids, MI: Baker, 2015.

أواخِرُ الأيَّام بحسبِ يسوع. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠١٥.

جوابٌ عن اتِّهام المُشكِّك بالخطأ في نبوَّات المسيح. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٨.

Legacy of Luther, The. Coedited by Stephen J. Nichols. Orlando, FL: Reformation Trust, 2016.

إِرْثُ لُوثر. تنقيحٌ مُشترك مع "ستيفن جي. نيكيلس". أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح،

نظرةٌ مُوجَزةٌ تُلقي بالضَّوء على حياةِ المُصلِح الكبير وفكرِه وإرثِه، احتفاءً بالذِّكرى المئويَّة الخامسة لتعليق المبادئ الخمسة والتَّسعين وإظهارًا للإسهامات من مجموعةٍ مُتميِّزة من الباحثين والرُّعاة.

Lifeviews. Grand Rapids, MI: Revell, 1986.

نظرةٌ إلى الحياة. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "ريفيل"، ١٩٨٦.

دليلٌ إلى فَهْم المواقِف والأفكار الرَّائجة التي تؤلِّفُ ثقافتنا.

Lightlings, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2006.

كائناتٌ ضَوئيَّة صغيرة. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠٠٦.

قصَّةٌ مَجازيَّةٌ مُوَجَّهةٌ للأطفال تتضمَّنُ جوهرَ القصَّة الكتابيَّة المُتعلِّقة بالفداء. يُمثَّلُ جنسٌ من الكائنات الصَّغيرة الضَّوئيَّة صورةً عن البشَريَّة التي تَمرُّ بمراحل الدَّراما الكتابيَّة.

Loved by God. Nashville, TN: W Publishing Group, 2001.

محبوبٌ من الله. ناشفيل، تينيسي: "و. بابليشينغ غروب"، ٢٠٠١.

دراسةٌ للجوانب المُتعدِّدة الكثيرة لمحبَّةِ الله لشعبه.

Making a Difference: Impacting Society as a Christian. Grand Rapids, MI: Baker, 2019.

أَحْدِثْ فَرْقًا: التَّأْثِير في المُجتمع بوصفك مسيحيًّا. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠١٩. نُشرَ سابقًا بعنوان "نظرةٌ على الحياة" (١٩٨٦).

Mark: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019. إنجيلُ مرقُس: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٩.

تعليقٌ تفسيريٌّ يتناولُ إنجيل مرقُس عددًا بعددٍ. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠١١ بعنوان "إنجيلُ مرقُس: تعليقٌ تفسيريٌّ لكنيسة القدِّيس أندراوس" (كروسواي).

Matthew: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019.

إنجيلُ متَّى: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٩.

تعليقٌ تفسيريُّ يُغطِّي إنجيل متَّى عددًا بعددٍ. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠١٣ بعنوان "إنجيلُ متَّى: تعليقٌ تفسيريُّ لكنيسة القدِّيس أندراوس" (كروسواي).

Mighty Christ: Touching Glory. Fearn, Rossshire, Scotland: Christian Focus, 1995.

المسيحُ المُقتدر: تلَمُّسُ المجد. "فيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكِس"، ١٩٩٥. شَرْحٌ مُبسَّطٌ لما يُعلِّمهُ الكتاب المُقدَّس بخصوص شخصِ المسيح وعملِه.

Moses and the Burning Bush. Orlando, FL: Reformation Trust, 2018.

مُوسى والعُلَّيقة المُشتعِلة. أورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٨.

مأخوذٌ بتصرُّف من سلسلةٍ تعليميَّةٍ تحمِلُ الاسمَ ذاته؛ يُقدِّمُ عقيدة الله من منظور لقاء مُوسى.

Mystery of the Holy Spirit, The. Twenty-fifth anniversary ed. Orlando, FL: Reformation Trust, 2015.

سِرُّ الرُّوحِ القدس. نُسخة الذِّكرى الخامسة والعشرون. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٥. يُركِّزُ على العمل التَّجديديِّ الخَفيِّ وغير المنظور للرُّوح القدس في حياة المُؤمن. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٠ ("كريستشيان فُوكِس").

New Geneva Study Bible. Nashville, TN: Thomas Nelson, 1995.

دراسةُ "جِنيف" الجديدة للكتابِ المُقدَّس. ناشفيل، تينيسي: "توماس نيلسون"، ١٩٩٥.

أُوَّلُ دراسةٍ مُصلَحة للكتاب المُقدَّس منذُ النُّسخة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس لِـ "جِنيف" في عام ١٥٦٠؛ يُوفِّرُ الكتابُ مُساعِداتٍ دراسيَّة فيها مُلاحظاتٌ نصِّيَّة، ومُقدِّماتٌ إلى الأسفار، وحواشٍ لاهوتيَّة. خدمَ "آر. سي. سبرول" بصفةٍ مُحرِّرٍ عامٍّ للمشروع، وكتب مُلاحظات رسالة بعقوب.

Not A Chance: God, Science, and the Revolt against Reason. Grand Rapids, MI: Baker, 2014.

ليس بالصِّدفة: الله، العِلْم والثَّورة ضدُّ المنطق. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان، "بيكر"، ٢٠١٤. يكشِفُ نظريَّة الصِّدفة لأصلِ الكَون حاسبًا إيَّاها سخافةً منطقيَّةً واستحالةً علميَّة. يُشِرَ يُسهِمُ في الدِّفاع عن الإيمان العقلانيِّ في مواجهةِ الاحتمالات الأُخرى غير المنطقيَّة. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٤ ("بكر").

Now, That's a Good Question. Wheaton, IL: Tyndale, 1996.

الآن، إنَّه سؤالٌ جيِّد. "ويتون"، إلينوي: "تيندِل"، ١٩٩٦.

مأخوذٌ بتصرُّف من وثائق برنامج الرَّاديو "اسأل 'آر. سي.'"، ويُقدِّمُ بإيجازٍ أجوبةً عن أكثر من ثلاث مئة سؤال مُتداول.

Objections Answered. Ventura, CA: Gospel Light-Regal, 1978.

إجابةُ الاعتراضات. "فينتورا، كاليفورنيا: "غوسبل لايت- ريغال"، ١٩٧٨.

إجابةُ الاعتراضات مُتداولة للمسيحيَّة، جُمِعتْ بواسطة "إيفانجيليكال إكسبلوجين". نُشِرَ أيضًا بعنوان: "سببٌ لِأُومِن" (١٩٧٨).

One Holy Passion: The Consuming Thirst to Know God. Nashville, TN: Thomas Nelson, 1987.

شوقٌ واحدٌ مُقدَّسٌ: العطشُ الدَّفين إلى معرفةِ الله. ناشفيل، تينيسي: "توماس نيلسون"، ١٩٨٧. بَحْتُ المُؤمن لمعرفةِ الله الآب، هو أساسُ هذه الدِّراسة للصِّفات والطَّبائع الكتابيَّة التي لله.

Pleasing God. Colorado Springs, CO: David C. Cook, 2012.

إرضاء الله. "كولورادو سبرينغز"، كولورادو: "ديفيد سي. كُوك"، ٢٠١٢.

نظرةٌ مُعمَّقةٌ لخُطَّة الله وطريقهِ للنُّموِّ الرُّوحيّ. يدعو الكتاب إلى عَيْشِ حياةٍ مسيحيَّة مَبنيَّة على أساس معرفة الله التي تقودنا إلى الطَّاعة والرَّغبة في إرضاءِ الله. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٨ (تيندِل).

Prayer of the Lord, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2009.

الصَّلاةُ الرَّبَّانيَّة. أورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠٠٩.

يُظهِرُ أَنَّ خُوذَج الصَّلاة الذي أعطاهُ يسوع لتلاميذه هو كنزٌ زاخرٌ بالمبادئ للتَّلمذة الرُّوحيَّة المُهمَلة والمُساء فهمها غالبًا؛ يُظهِرُ لِمَن يجِب أَن يُصلِّي المُؤمنون، ثمَّ يشرح كيف نُصلِّي وما نسأل من أجله في الصَّلاة.

Priest with Dirty Clothes, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2011. كاهنٌ بثياب مُتَّسخة. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١١.

يُخبِرُ الكتابُ الثَّاني لِـ "آر. سي." للأطفال قصَّةَ كاهنٍ مُغطًّى بالوحل، ويجِدُ التَّنظيف فقط عندَ الأمير العظيم. يُعلِّمُ الكتاب عقيدة الاحتساب أو الإسناد، أو الإسناد المُحتسب لنا، بطريقةٍ يفهمها الطِّفل. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٧ ("تومى نيلسون").

Prince's Poison Cup, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2008.

الكأسُ السامَّةُ للأمير، أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠٠٨.

جزُّ من سلسلةٍ من الكُتُبِ المُهندَسة لتقديم الحقائق الكتابيَّة للأطفال. يُركِّزُ هذا العمل على التَّكفير، مُظهِرًّا أنَّه كان على يسوع أن يتحمَّل لعنة الخطيَّة ليفتدي شعبَهُ من الموت الرُّوحيّ.

Promises of God, The. Colorado Springs, CO: David C. Cook, 2013.

مواعيدُ الله. "كولورادو سبرينغز"، كولورادو: "ديفيد سي. كُوك"، ٢٠١٣.

يكتشِفُ معنى العهد وينظرُ في العهود الخاصَّة في العهدَيْن القديم والجديد، مُظهِرًا كيف يُتمِّم الله خطَّته للفداء في ومن خلال شعبه.

Psychology of Atheism, The. Minneapolis: Bethany Fellowship, 1974.

عِلْمُ النَّفس في الإلحاد. مينابولس: "بيثاني فيلوشيب"، ١٩٧٤.

تحليلٌ يُناقِشُ سببَ رفضِ الإنسان لله الذي في الكتاب المُقدَّس لمصلحةِ آلهةِ أقلَّ شأنًا.

Purpose of God, The: An Exposition of Ephesians. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 2002.

قصْدُ الله: تفسيرُ رسالة أفسُس. "فرين"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكِس"، ٢٠٠٢.

تفسيرٌ يتناول عددًا بعدد قضايا أثارها بولس بينما كان يتعاملُ مع كنيسة أفسُس. يكتشِفُ الرِّسالة القويَّة لاختيار سلطان الله وأهمِّيَّة الكنيسة للمُؤمن. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٩٤ بعنوان: "رسالة أفسُس"، "كربستشيان فُوكس".

Race of Faith, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2016.

سباقُ الإيمان. أورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١٦.

مأخوذٌ بتصرُّف من السِّلسلة التَّعليميَّة "بيسيك ترينينغ" للخدمة الامتداديَّة في الأولمبياد الصَّيفيِّ لعام ٢٠١٦ في ربو دي جانيرو.

Reason to Believe. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2016.

سببٌ لِأُومِن. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "زوندرفان"، ٢٠١٦.

جوابٌ عن اعتراضاتٍ مُتداوَلة على المسيحيَّة. نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٢؛ نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٨٨؛ نُشِرَ سابقًا في عام ١٩٧٨ بعنوان: "إجابةُ الاعتراضات" ("ريغال").

Reformation Study Bible (ESV). Orlando, FL: Ligonier, 2015.

دراسةُ الكتاب المُقدَّس الإصلاحيَّة ("إي. إس. ف."). أُورلاندو، فلوريدا: "ليجونير"، ٢٠١٥.

أُوَّلُ دراسةٍ مُصلَحة للكتاب المُقدَّس منذُ النُّسخة الأصليَّة للكتاب المُقدَّس لِـ "جِنيف" في عام ١٥٦٠؛ يُوفِّرُ الكتابُ مُساعِداتٍ دراسيَّة فيها مُلاحظاتٌ نصِّيَّة، ومُقدِّماتٌ إلى الأسفار وحواشٍ لاهوتيَّة. خدمَ "آر. سي. سبرول" بصفةِ مُحرِّرٍ عامًّ للمشروع، وكتبَ مُلاحظات رسالة يعقوب. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠٠٥.

Reformation Study Bible (NKJV). Orlando, FL: Ligonier, 2016.

دراسةُ الكتاب المُقدَّس الإصلاحيَّة ("إن. ي. جي. في."). أُورلاندو، فلوريدا: "ليجونير"، ٢٠١٦. دراسةٌ الكتاب المُقدَّس الإصلاحيَّة". نُشِرت سابقًا في عام ١٩٩٨ ("توماس نيلسون") وعام ١٩٩٥ بعنوان: "دراسةٌ 'جِنيف' الجديدة للكتاب المُقدَّس" ("توماس نيلسون").

Renewing Your Mind. Grand Rapids, MI: Baker, 1998.

تجديدُ الذِّهن. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٩٩٨.

تفسيرٌ لقانون الرُّسُل. نُشِرَ سابقًا بعنوان: "الرَّمـز" (١٩٧٣) ولاحقًا بعنوان: "تدريبٌ أساسيّ" (١٩٨٢).

Right Now Counts Forever. 4 vols. Orlando, FL: Reformation Trust, 2021. الحاضِرُ الآن يدومُ إلى الأبد. أربعةُ مُجلَّدات. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠٢١.

تُعيدُ هذه المُجلَّدات الأربعة نَشْرَ أعمدة "آر. سي. سبرول" في مجلَّة "تايبِلتوك" على مدى أربعين سنة، من ١٩٧٧ إلى ٢٠١٨.

Romans: An Expositional Commentary. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019. رسالةُ رومية: تعليقٌ تفسيريّ. أُورلاندو، فلوريدا: مجلسُ الإصلاح، ٢٠١٩.

يحتوي على ستِّين عظةً لِــ"آر. سي. سبرول" في رسالة رومية، التي وعظها ما بين عامَي ٢٠٠٥ و٢٠٠٧ في كنيسة القدِّيس أندراوس. منشورٌ سابقًا في عام ٢٠٠٩ بعنوان "رسالةُ رومية: تعليقٌ تفسيريٌ لكنيسة القدِّيس أندراوس" (كروسواي).

Running the Race. Grand Rapids, MI: Baker, 2003.

عَدُوُ السِّباقِ. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان، ٢٠٠٣.

مُصَمَّمٌ للساعدة الخرِّيجين الجُدُد على مُواجهة القضايا التي سيقابلونها عاجِلًا أَو آجِلًا. حاليًّا، بيعَت كلُّ نُسخه.

Saved from What? Wheaton, IL: Crossway, 2002.

مُخلِّصٌ من ماذا؟ "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٢.

يشرحُ الخلاص العظيم المُعطى بحياة المسيح وموته وقيامته لكلِّ مَن يُؤمن. يسألُ عمًا نُخلَّص منه، ولأجل ماذا نُخلَّص، وبواسطة ماذا.

Scripture Alone: The Evangelical Doctrine. Phillipsburg, NJ: P&R, 2005. الكتابُ المُقَدَّس وحدَهُ: العقيدةُ الإنجيليَّة. "فيلبسرخ"، نيوجرسى: "بي. آند آر."، ٢٠٠٥.

بَيانٌ للعقيدةِ الإنجيليَّة للكتاب المُقدَّس يتضمَّنُ أهمَّ مقالات "آر. سي. سبرول" في هذا الموضوع، إضافةً إلى تعليقهِ على بَيان وثيقةِ شيكاغو في العِصْمة الكتابيَّة.

Soli Deo Gloria: Essays in Reformed Theology. Edited by R. C. Sproul. Phillipsburg, NJ: Presbyterian & Reformed, 1976.

سُولي ديو غلوريا: مقالاتٌ في اللَّاهوت المُصلَح. مُنقَّحٌ بواسطة "آر. سي. سبرول". "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "المشيخيَّة والمُصلَحة"، ١٩٧٦.

تذكارٌ لِـ "جـون ه. جيرسـتنِر". تتضمَّن مقـالاتِ كلِّ من "سبرول"، و"كرنيليـوس فان تيل"، و"جي. أي. باكر"، و"جون ميوري"، و"جون وُورويك مونتغمري"، "روجر نيكول"، وغيرهم.

Soul's Quest for God, The. Phillipsburg, NJ: P&R, 2003.

بَحْثُ النَّفس عن الله. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "المشيخيَّة والمُصلَحة"، ٢٠٠٣.

يستجلِبُ من الصُّور الكتابيَّة وتاريخ الكنيسة لاكتشاف بداية البَحْث في الولادة الثَّانية والتَّجديد ولغاية تتميمه في السَّماء. منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩٣ (تيندل).

Stronger than Steel: The Wayne Alderson Story. San Francisco, CA: Harper & Row, 1980.

أقوى من الفولاذ: قصَّةُ "واين ألدرسون". سان فرنسيسكو، كاليفورنيا: "هاربر آند راو"، ١٩٨٠. قصَّةُ حياة "وايـن ألدرسون" وعملِه، وهو الرَّجُل الذي عطَّلَ مفعـولَ إضرابٍ انفجاريًّ مُحتمَلٍ لمصنَع الصُّلْب في بنسلفانيا، ممَّا أَسَّسَ لنمـوذجٍ من الجلسات الحواريَّة المُسالمة ما بَنْ العُمَّال والإدارة.

*Surprised by Suffering.* Twenty-fifth-anniversary ed. Orlando, FL: Reformation Trust, 2014.

أَدهَ شَنِي الْأَلَم. نُسخة اليوبيل الفضِّي. أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٤. هُناك اعتبارٌ لسُلطان عمل الله في حياة المُؤمنين المُتألَّمين في هذه النَّظرة الثَّاقبة لِمُشكلة الألم. منشورٌ سابقًا في عام ١٩٨٩ ("تيندِل") وعام ٢٠٠٩ (مجلِسُ الإصلاح).

Symbol, The: An Exposition of the Apostles' Creed. Phillipsburg, NJ: Presbyterian & Reformed, 1973.

الرَّمز: تعليقٌ تفسيريٌ لقانون الرُّسُل. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "المشيخيَّة والمُصلَحة"، ١٩٧٣. يُقدِّمُ الكتابُ الأوَّل لِـ "آر. سي." بَحثًا للعقيدة بطريقة تفسيريَّة لقانون إيمانِ الرُّسُل. صُنِّفَ من قِبَلِ مجلَّة "المسيحيَّة اليوم" على أنَّه أحَدُ الكُتُبِ المُهِمَّة التي نُشِرت في تلك السَّنة.

Taste of Heaven, A. Orlando, FL: Reformation Trust, 2006.

تذوُّقُ السَّماء. أُورلاندو، فلوريدا: "بي. آند آر."، ٢٠٠٦.

يفحصُ المُحتويات المفتاحيَّة للصَّلاة والتَّسبيح والذَّبائح التي أعطاها الله لشعبه، ويُظهرُ كيف أنَّ المبادئ الكتابيَّة تستطيع أن تُرشِدَ العابدين في الأيَّام الحاضرة.

Thy Brother's Keeper. Dallas: Word, 1992.

أحارِسٌ أنا لأخي؟ دالاس: "وورد"، ١٩٩٢.

روايةٌ تُبرِزُ رجُلَيْن اختارا طريقَيْن مُختلِفَيْن في حياتهما. نالَ جائزة "إنجِل" في عام ١٩٨٤. منشورٌ سابقًا بعنوان: "جونى، عُدْ إلى المنزل" (١٩٨٤؛ ١٩٨٨).

Truth of the Cross, The. Orlando, FL: Reformation Trust, 2007.

حقيقةُ الصَّليبِ. أُورلاندو، فلوريدا، ٢٠٠٧.

مُقدِّمةٌ تفصيليَّة إلى كفَّارة المسيح.

Truths We Confess: A Layman's Guide to the Westminster Confession of Faith. Vol. 1, The Triune God. Phillipsburg, NJ: P&R, 2006.

حقائقُ نُؤمِنُ بها: دليلُ العَلمانيِّ إلى إقرار إمان "وستمنستر". المُجلَّدُ الأوَّل، اللهُ مثلَّث الأقانيم. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. آند آر."، ٢٠٠٦.

يتناوَلُ الفصولَ ١ إلى ٨ من إقرار إيمان "وستمنستر"؛ يُقدِّمُ للقُرَّاء معرفةً أعمَق ومحبَّة أعظَم لعقائد النِّعمة المعروضة في كلِمة الله. يتضمَّنُ الكتابَ المُقدَّس، والله والثَّالوث، وقانونه، والخليقة، والتَّدبير، والسُّقوط في الخطيَّة، وعهد الله، والمسيح الوسيط.

Truths We Confess: A Layman's Guide to the Westminster Confession of Faith. Vol. 2, Salvation and the Christian Life. Phillipsburg, NJ: P&R, 2007.

حقائقُ نُؤمِنُ بها: دليلُ العَلمانيِّ إلى إقرار إيمان "وستمنستر". المُجلَّدُ الثَّانِ، الخلاصُ والحياة المسيحيَّة. "فيلبسبرغ"، نيوجرس: "بي. آند آر."، ٢٠٠٧.

يتناول الفصول ٩-٢٢ من إقرار إيمان "وستمنستر"؛ يشرحُ عقائدَ الإرادة الحُرَّة، والدَّعوة الفَعَالـة، والتَّبير، والتَّبني، والتَّقديس، والإيمان، والتَّوبـة، والأعمال الصَّالحـة، والثَّبات والنَّعال، والضَّمانـة، ونامـوس الله، والحُرِّيَّة المسيحيَّة، والسَّبت والتَّعهُّدات.

Truths We Confess: A Layman's Guide to the Westminster Confession of Faith. Vol. 3, The State, the Family, the Church, and Last Times. Phillipsburg, NJ: P&R, 2007.

حقائقُ نُؤمِنُ بها: دليلُ العَلهانيِّ إلى إقرار إيان "وستمنستر". المُجلَّدُ الثَّالث، الدَّولة،

والعائلة، والكنيسة والأيَّام الأخيرة. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. وآر."، ٢٠٠٧. يتناول الفصول ٢٣-٣٣ من إقرار إيان "وستمنستر"؛ ويتعاملُ مع القانون المَدنيّ، والزَّواج والطَّلاق، والكنيسة وشركة القدِّيسين، والمعموديَّة والعشاء الرَّبَّانيّ، وحُكمُ الكنيسة وسُلطتها، والدَّينونة النِّهائيَّة والحياة بعْد الموت. يتضمَّنُ أيضًا ملاحِق المُحلَّدات الثَّلاثة.

Truths We Confess: A Systematic Exposition of the Westminster Confession of Faith. Revised ed. Orlando, FL: Reformation Trust, 2019.

حقائقُ نُؤمِنُ بها: دليلُ العَلمانيِّ إلى إقرار إيان "وستمنستر". النُّسخة المُعدَّلة. أُورلاندو، فلوريدا: "مجلِسُ الإصلاح"، ٢٠١٩.

مُجلَّدٌ واحدٌ مُعدَّل للمُجلَّدات الثَّلاثة لِـ "حقائقُ نُؤمِنُ بها: دليلُ العَلمانيِّ إلى إقرار إيان 'وستمنستر'"، المنشور في عام ٢٠٠٦-٢٠٠٧.

Ultimate Issues. Phillipsburg, NJ: P&R, 2005.

قضايا ختاميَّة. "فيلبسبرغ"، نيوجرسي: "بي. وآر."، ٢٠٠٥.

يتناولُ القضايا الصَّعبة التي يواجهها الشباب. منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩٦ ("بيكر").

*Unexpected Jesus, The.* Revised edition. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 2011.

يسوعُ غير المُتوقَّع. النُّسخة المُعدَّلة. "فيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكس"، 2011.

شَرْحٌ بمستوى تبسيطيًّ لما يُعلِّمهُ الكتاب المُقدَّس بخصوص شخصِ يسوعَ المسيح وعملِه. نُشِرَ سابقًا في عام ٢٠٠٥؛ منشورٌ سابقًا بعنوان: "المسيحُ المُقتدِر: تلَمُّسُ المجد" (١٩٩٥).

Unseen Realities: Heaven, Hell, Angels and Demons. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 2011.

حقائقُ غير منظورة: السَّماء، والجحيم، والملائكة والشَّياطين. "فيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكس"، ٢٠١١.

نظرةٌ كتابيَّةٌ إلى السَّماء، والجحيم، والملائكة والشَّياطين، وكيف أنَّ هذه الحقائق الأربع تُؤثِّر في الحياة اليوميَّة.

Walk with God, A: An Exposition of Luke. Fearn, Ross-shire, Scotland: Christian Focus, 1999.

السُّلوك مع الله: تفسيرٌ لإنجيل لوقا. "فيرن"، "روسشاير"، اسكتلندا: "كريستشيان فُوكس"، ١٩٩٩

دراساتٌ تأمُّليَّة في المسيح مَبنيَّة على إنجيل لوقا.

What Is Reformed Theology? Grand Rapids, MI: Baker, 2005.

ما اللَّاهوتُ المُصلَح؟ "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠٠٥.

يُثبت أنَّ لاهوتَ الإصلاحيِّين البروتستانتيِّين هو ببساطةٍ تلخيصٌ دقيقٌ مُنتظَمٌ لتعاليم الكتاب المُقدَّس. منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩٧ بعنوان: "النَّعمةُ المجهولة" (بيكر).

What We Believe. Grand Rapids, MI: Baker, 2015.

ما نُؤمنُ به. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ٢٠١٥.

منشورٌ سابقًا تحت العناوين الآتية: "الرَّمز" (١٩٧٣)؛ و"تدريبٌ أساسيّ" (١٩٨٢)؛ و"تجديدُ الذِّهن" (١٩٨٨).

What's in the Bible: The Story of God through Time and Eternity. With Robert Wolgemuth. Nashville, TN: Word, 2001.

ما يحتويه الكتاب المُقدَّس: قصَّةُ الله عبْرَ الزَّمن والأبديَّة. بالاشتراك مع "روبرت وُلْجموث". ناشفيل، تينيسي: "وورد"، ٢٠٠١.

يُثبت كيف أنَّ القِصصَ المُثيرة في الكتاب المُقدَّس تتناسَقُ معًا في سَرْد مُتماسك، ما يُشبت كيف أنَّ القراءة في كلِّ الكتاب المُقدَّس والشُّعور باكتفاءِ أُوفي.

When Worlds Collide. Wheaton, IL: Crossway, 2002.

عندما ترتطِمُ العوالِم. "ويتون"، إلينوي: "كروسواي"، ٢٠٠٢.

يتناولُ الكتابُ حضورَ الله في وسط المأساة، وكيف أنَّ الله عمِلَ بصورةٍ تدبيريَّة في التَّاريخ في ما خَصَّ قضايا الألم والحرب والسَّلام.

Who Is Jesus? Orlando, FL: Reformation Trust, 2017.

مَن هو يسوع؟ أُورلاندو، فلوريدا: مجلِسُ الإصلاح، ٢٠١٧.

تدقيقٌ مُوجَزٌ في ما يُعلِّم الكتاب المُقدَّس عن شخص يسوع المسيح. تتضمَّنُ هذه النُّسخة الجديدة مُحتوًى مأخوذًا من كتاب: "كُلُنا لاهوتيُّون". منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩١ ضمنَ جزءٍ من "اتِّباعُ المسيح" (١٩٩١)؛ منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩١ ضمنَ جزءٍ من "اتِّباعُ المسيح" (١٩٩١)؛ منشورٌ سابقًا في عام ٢٠٠٩ (مجلسُ الإصلاح).

Willing to Believe: Understanding the Role of the Human Will in Salvation. Grand Rapids, MI: Baker, 2018.

مُستعِدُّ لأن أُومِن: فَهْمُ دَور الإرادة البشَريَّة في الخلاص. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، مستعِدُّ لأن أُومِن: فَهْمُ دَور الإرادة البشَريَّة في الخلاص. "غراند رابِّيدز"، ميشيغان: "بيكر"، ١٠١٨.

يُجادِلُ في العودة إلى العقيدة الكتابيَّة لسُلطان الله على الخلاص، مُقدِّمًا أسبابًا تاريخيَّة وكتابيَّة ومنطقيَّة لرفضِ موقف "الإرادة الحُرَّة" المُتمسَّك به بصورةٍ شائعةٍ اليوم. منشورٌ سابقًا في عام ١٩٩٧ ("بيكر").

Work of Christ, The. Colorado Springs, CO: David C. Cook, 2018. عملُ المسيح. "كولورادو سرينغز"، كولورادو: "ديفيد سي. كُوك"، ٢٠١٨.

يشرحُ الأهمِّيَّة اللَّاهوتيَّة للأحداث المفصليَّة لحياة يسوع وخدمته، من ولادتهِ ومعموديَّتهِ إلى صعودهِ ومجيئهِ الثَّانِي. منشورٌ سابقًا في عام ٢٠١٢.

### المُلحَقُ الرَّابع

# أُسئلةُ رئيسيَّة عناوينُ سلاسِل الكتيِّبات كُتِبَت بِقلَم "آر. سي. سبرول"

هل النّاس بطبيعتهم صالِحُون؟
هل هذه هي أواخِرُ الأيّام؟
هل يُحكِنُني أن أتأكّد من خلاصي؟
هل يمكنني أن أحصلَ على الفرح في حياتي؟
هل يُحكِنُ أن أعرِف مشيئةَ الله؟
هل يمكنُ أن أثق بالكتاب المُقدَّس؟
هل يتحكَّم الله في كلِّ شيء؟
هل الله موجودٌ؟
هل تُغيِّر الصَّلاة الأشياء؟
كيف يُحكِنُني أن أتبارك؟
كيف يُحكِنُني أن أرضي الله؟

### المُلحَقُ الرَّابع

كيف يجِبُ أن أعيش في هذا العالَم؟ كيف يجِبُ أن أُفكِّرَ في المال؟ ماذا يُمكنُني أن أفعل بذنبي؟ ماذا يُمكِنُنا أن نعرِف عن الله؟ ماذا تعني أمثالُ يسوع؟ ماذا يعني أن أُولَدَ ثانيةً؟ ما هي المعموديَّة؟ ما هو الإيمان؟ ما هو الاختيارُ المُسبَق؟ ما هي التَّوبة؟ ما هي الكنيسة؟ ما هي المأموريَّة العُظمي؟ ما هو العشاء الرَّبَّانيّ؟ ما هي العلاقة بين الكنيسة والدُّولة؟ ما هو الثَّالوث؟ مَن هو يسوع؟

مَن هو الرُّوح القدس؟

لماذا ينبغي أن أنضَمَّ إلى الكنيسة؟

# موضوعاتُ مُؤتمر "ليجونير" الوطنيّ وعناوينُ مُحاضَراتِ "آر. سي. سبرول"

| عنوانُ المُؤمَّر ومُحاضَراتُ "سبرول"                                                                   | اريخُ المُؤتمر |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| محبَّةُ إلهٍ قُدُّوس                                                                                   | ۱۹۸۸           |
| شَوقٌ مُقدَّسٌ فقط                                                                                     | ۱۹۸۹           |
| المسيحيُّ والمُجتمع: حربُ العوالِم<br>"مَن هو قائدنا؟"<br>"ما هو دَورُنا؟"                             | 1998           |
| الدِّفاعُ عن الإيمان في عالَمٍ دون إيمان<br>"سببٌ للإيمان"<br>"سببٌ للوجود"<br>"سببٌ للتَّواضع"        | 1990           |
| سُلطانُ الله<br>"لِيكُنْ: سُلطانُ الله على لا شيء"<br>"إنْ لم يجتذِبهُ الآب: سُلطانُ الله على النَّفس" | 1997           |
| حقائقُ أساسيَّة للإيمان المسيحيِّ<br>"معموديَّةُ الأطفال"<br>"العهدُ"<br>"سولا ديو غلوريا"             | 199V           |

محيَّةٌ مُذهلةٌ 1991 "اللهُ محيَّة" "محيَّةٌ مُذهلةٌ" النِّهاية؟ اكتشافُ الرَّجاء في مَتاهَة الألفيَّة 1999 "الحالةُ الوسطى، السَّماء والجحيم" إزعاجُ العالَم ۲... "المسبحُ مصلوبًا" "إزعاجُ العالَم" "العُرسُ السَّماويّ" القداسةُ 1 . . 1 "الآبُ كالنَّبِيِّ والكاهن والملك" "رؤيةٌ مُقدَّسةٌ" "عبادةُ إلهِ قُدُّوس" حربٌ على العالَم 7..7 "قَصَبةٌ مرضوضةٌ" "يعنى هذا حربًا!" "العمدُ" القُوَّةُ والمجدُ 7..4 "محدُ الله" "مجدُ الله في الإنسان" "حاملنَ مجدَهُ" صُورةٌ عن الله 7..8 "قَيْلَ البدء: كَينونةُ الله ووحوده" "أمسًا واليوم وإلى الأبد: عدمُ تغيُّر الله" خمسةُ مفاتيح للنُّموِّ الرُّوحيّ 7..0 "كيفيَّةُ دراسة الكتاب المُقدَّس" "كىفَ نكون وُكلاءَ صالحن؟"

لأنَّكُم اشتُريتُم بثمنِ 7..7 "تحدِّياتُ الزَّواجِ الحميميّ" "كنيسةٌ واحدةٌ مُقدَّسةٌ جامعةٌ رسُوليَّة" "مصر الكنيسة" الدِّفاءُ عن الحقِّ Y . . V "مُهمَّةُ الدِّفاعيَّات" "قيامةُ المسيح" التَّبشير بحسب يسوع 7... "سولا فيدى" ("بالإمان وحدَهُ") "محسوبونَ أبرارًا في المسيح" قداسةُ الله 4..9 "أنا الرَّتُّ، وليس آخَر" "نارٌ آكلة" أسئلةٌ صعبةٌ يُواجِهها المسيحيُّون Y . 1 . "ما هو الشَّرُّ؟ ومن أبن أتي؟" "هل نستطيع أن نفرحَ في السَّماء ونحن عالِمون أنَّ أحبًّاءنا في الجحيم؟" النُّورُ والحرارة: شَوقٌ إلى قداسة الله 4.11 "الدِّفاعُ عن الإمان" "مكسوُّون بالبرِّ" الذِّهنُ المسبحيّ 4.14 "هل فقَدْتَ عقلكَ؟" "أَن تُحبَّ الرَّبَّ إلهكَ من كُلِّ فكركَ" لا مُساومة 4.14 "المبادئ التي على أساسها تقِفُ الكنيسة أو تسقُط" "لا مُساومة، لا استسلام" التَّغلُّبُ على العالَم 4.15 "نهايةُ العالَم وغايته"

نورٌ بعْدَ الظُّلمة "قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ"

٢٠١٦ الإنجيل

"الكلِمةُ صارَ جسَدًا: بَيانُ 'ليجونير' في الكرِستولوجيا" (لاهوت المسيح وشخصه وعمله) "القُوَّة المُغيِّرة للإنجيل"

> ۲۰۱۷ الخمس مئة سنة المقبِلة (لم يكُنْ قادِرًا على التَّكلُّم بسببِ المرَض)

# سلاسِلُ تعليميَّة نموذجيَّة گتِبَت بِقلَم "آر. سي. سبرول"

| السَّنة | العُنوان                           |
|---------|------------------------------------|
| 1970    | قداسةُ الله                        |
| 1900    | ألقابُ يسوع                        |
| 1900    | فَهْمُ الأخلاقيَّات                |
| NVP1    | موضوعاتٌ من رسالة أفسُس            |
| 191.    | موضوعاتٌ في عِلْم الدِّفاعيَّات    |
| 191.    | عقيدةُ الخطيَّة                    |
| 191.    | اللَّاهوتُ المُعاصِر               |
| 1914    | الاقتصاد                           |
| 1914    | تطويرُ الشَّخصيَّة المسيحيَّة      |
| 1914    | موضوعاتٌ من سِفْر التَّكوين        |
| 1900    | موضوعاتٌ من رسالة رومية            |
| 1900    | نظرةٌ مسيحيَّةٌ إلى العالَم        |
| 1900    | الله هو مَن نعبدهُ                 |
| 1900    | تدريبٌ أساسيٌّ                     |
| 1900    | إخراسُ الشَّيطان                   |
| 19/10   | التَّماسكُ في القرارات الأخلاقيَّة |

| السَّنة | العُنوان                       |
|---------|--------------------------------|
| 19/0    | الدِّفاعيَّاتُ التَّقليديَّة   |
| 19/10   | مُختارٌ من الله                |
| 1917    | موضوعاتٌ من سِفْر العبرانيِّين |
| ۱۹۸٦    | موضوعاتٌ من رسالة يعقوب        |
| ۱۹۸٦    | الرُّوحُ القُدس                |
| 71      | بناءُ ضميرٍ مسيحيّ             |
| 71      | مسيحُكَ صغيرٌ جدًّا            |
| 1911    | اختيارُ ديني                   |
| 1911    | إجابةُ الاعتراضات              |
| 1911    | قداسةُ الله                    |
| 1911    | إجابةُ الأسئلة                 |
| 1911    | رجالٌ عُظماء ونساءُ عظيمات     |
| ۱۹۸۸    | مولودٌ ثانيةً                  |
| ۱۹۸۸    | أدهَشَني الألَم                |
| 1919    | إرضاءُ الله                    |
| 1919    | صليبُ المسيح                   |
| 1919    | صُورةٌ مُشوَّهة                |
| 199.    | الزَّواجُ الحميميّ             |
| 199.    | سُلطانُ الكتاب المُقدَّس       |
| 199.    | جلالةُ المسيح                  |
| 199.    | هل حقًّا قال الله؟             |
| 199.    | الإجهاض                        |
| 199.    | قدِّمِ الدِّفاعيَّات           |
| 199.    | تدبيرُ الله                    |
| 1997    | خارطةُ طريقٍ للتَّفكير         |

| السَّنة | العُنوان                             |
|---------|--------------------------------------|
| 1997    | حربُ امتلاكِ أذهانِنا                |
| 1997    | شرِكةُ القدِّيسين                    |
| 1998    | قضايا جوهريَّة                       |
| 1990    | وجهًا لوجهٍ مع يسوع                  |
| 1997    | مجموعةٌ تقليديَّة                    |
| 1997    | خليقةٌ أمْ فوضى؟                     |
| 1997    | ما اللَّاهوتُ المُصلَح؟              |
| 1997    | من التُّرابِ إلى المجد               |
| 1991    | تَبِعاتُ الأفكار                     |
| 1991    | أواخِرُ الأيَّام بحسبِ يسوع          |
| 1999    | التَّعاملُ مع المشاكل الصَّعبة       |
| 1999    | أُريدُ أن أُومِن                     |
| 1999    | أساسيَّاتٌ: لاهوتٌ نظاميٌّ           |
| 1999    | الصَّلاة                             |
| 7       | مزمور ٥١                             |
| 71      | الخوفُ والرِّعدة                     |
| 71      | عُرسُ الملكوت                        |
| 71      | عندما ترتطِمُ العوالِم               |
| 71      | الدِّفاعُ عن إيمانِكَ                |
| 71      | محبوبٌ من الله                       |
| 7       | سِرُّ الثَّالوث                      |
| 7       | اللهُ وحدَهُ                         |
| 7       | الصَّليبُ والهِلال                   |
| 7       | الملائكةُ والشَّياطين                |
| 7       | معرفةُ المسيح: أقوالُ "أنا هو" ليسوع |

| السَّنة | العُنوان                             |
|---------|--------------------------------------|
| 77      | ضمانةُ الخلاص                        |
| ۲٠٠٣    | حافِظُ الوعد                         |
| ۲۳      | استردادُ جمالِ الفنون                |
| ۲۰۱۰    | ماذا عمِلَ يسوع؟ فَهْمُ أعمال المسيح |
| 7.11    | لُوثر والإصلاح                       |
| 7.11    | مُوسى والعُلَّيقة المُشتعِلة         |
| 7.17    | أمثالُ المسيح                        |
| 7.10    | التَّبريرُ بالإيمانِ وحدَهُ          |

### المُلحَقُ السَّابع

# عناوينُ سلاسِل عظاتٍ مُختارة وعظها "آر. سي. سبرول" في كنيسة القدِّيس أندراوس

| عُنوان السِّلسلة                   | عددُ العِظات |
|------------------------------------|--------------|
| إنجيلُ مرقُس                       | 77           |
| إنجيلُ متَّى                       | 179          |
| رسالةُ رومية                       | 09           |
| ۱و۲ بطرس                           | 37           |
| ۱و۲ صموئیل                         | ٦٨           |
| إنجيلُ يوحنًا                      | oV           |
| سِفْرُ أعمال الرُّسُل              | ٦٣           |
| أسماءُ الله                        | ٦            |
| رسالةُ فيلبِّي                     | ?            |
| إنجيلُ لوقا                        | 111          |
| رسالةُ أفسُس                       | 19           |
| رسالةُ غلاطِيَّة                   | ?            |
| الرِّسالة إلى العبرانيِّين ١:١-٤:٢ | ٤            |

# مُلاحظةٌ بخصوص المصادر المُعتمَدة

باستطاعة المرء أن يكتُبَ سيرةَ حياة الدُّكتور "آر. سي. سبرول" بالاعتماد على القصَص الشَّخصيَّة التي يَرويها في أكثر من مئة كتاب له. لقد استقَيْتُ معلوماتي في الكتابة من تلك الموادّ. كانت لـدَيَّ أيضًا مُقابِلاتٌ معـهُ خُصِّصت حصريًّا للسِّيرة الذَّاتيَّة. لقـد أُجريَتْ هذه المُقابلات في منزله في سانفورد بحسب هذه الجداول الزَّمنيَّة لعام ٢٠١٧: ٢٤ مارس/ آذار، ۷ أبریل/نیسان، ۱۲ مایو/أیّار، ۲۲ مایو/أیّار، ۲۳ یونیو/حَزیـران، ۸ سـبتمبر/أیلول، ۱۳ و٢٠ أُكتوبر/تشرين الأوَّل. لقد مَكَّنْتُ أيضًا من إجراء مُقابلة مع الدُّكتور "سبرول" للحديث إليه بشأن كُتُب أثَّرت فيه بخصوص التَّدوين الصَّوتيِّ "أُوبن بُووك بودكاست"، الذي بُثَّ في عام ٢٠١٨. وقد سُجِّلتْ جميعها في عام ٢٠١٧ في هذه التَّواريخ: ١٣ يناير/كانون الثاني (٣ حلقات)، ٣٠ يونيو/حَزيران (٣ حلقات)، و١٣ أُكتوبر/تشرين الأوَّل (٤ حلقات). أَجِرَيْتُ أيضًا مُقابِلات للسِّرة مع "فيستا سبرول" في التَّواريخ التَّالية من عام ٢٠١٨: ١ مايو/أيَّار، ٥ سستمبر/أيلول، ١٩ سستمبر/أيلول، و٢٩ أُكتوبر/تشرين الأوَّل. لقد وفَّرتْ "فيستا" بروح معطاءٍ الصُّورَ الفوتوغرافيَّة والرَّسائل والتِّذكارات. أمضَيْتُ أيضًا لحظات مع عائلة "سبرول" في مُناسبات ومُؤتمرات ورحلات لـ "ليجونبر"، كما شاركتُهم الكثير من أوقات الغداء والعشاء. لديَّ ملفَّاتٌ ملآنةٌ ببرامج المُؤمّر، ولوائح ورقيَّة للموائد، مناديلُ، ومقدارٌ هائلٌ من قصَّاصات أوراق- جميعها مخطوطةٌ بمُلاحظات لمذكَّرات شاركَها "آر. سي."، وقِصَص أخبرها. إنَّ هذه كُلُّها ذكرياتٌ مُحبَّبة.

استقَيْتُ معلوماتي أيضًا من الأعداد الباكرة لِمجلَّةِ "تايبِلتوك"، الزَّاخرة بالتَّفاصيل عن حياة الناس وأوقاتهم، ومكان مركز دراسة وادي "ليجونير". كَوني ترعرعتُ في مكانٍ يبعدُ نحو ٣٢ كيلومترًا من مركز الدِّراسة، فإنَّني أتحدَّثُ اللُّغة، وأُتقِنُ حتَّى اللَّهجة المَحكيَّة المُتداوَلة في غرب بنسلفانيا.

لقد مَكَّنْتُ من الوصولِ إلى مكتبة الدُّكتور "آر. سي." الشَّخصيَّة، إذ أَعَدْتُ رَسْمَ خطواتهِ عبْرَ المصادر التي أثَرت فيه، واستمتعْتُ بقراءة حواشيه. كان لديَّ أيضًا وصولٌ

### مُلاحظةٌ بخصوص المصادر المُعتمَدة

إلى النَّاس الذين عرفوهُ من قُربٍ لعقودٍ. كما مَكَّنْتُ من الدُّخولِ إلى مُفكَّراتهِ الشَّخصيَّة منذ سِتِّينيَّات القرن العشرين وأوائل سَبعينيَّات. لقد جهِدْتُ لأن أسمعَ ليس لكلِّ ما كان قد قالهُ، بل للكثيرِ منه. واستخدمْتُ أيضًا موادَّ من حلقات المُذكَّرات لخدمات "ليجونير" المُسجَّلة، ولا سيَّما عشْرةٍ منها، ما بين عامَي ٢٠١٠ و٢٠١٥.

إنَّني شاكرٌ لِ "فيستا"، و"شيرِّي سبرول دوروتياك"، و"ماورين باكمان" و"كريس لارسِن" على تأمينهم كُلًّا من المعلومات وذكرياتهم الشَّخصية الوثيقة. هُناك مصدَرٌ واحدٌ آخَر استقَيْتهُ من صديق عُمرِ "آر. سي."، وهو "آرتشي بارِّيش"، بتاريخ ١١ يوليو/مُّوز، ٢٠١٩. انضمَّ "آرتشي" الى صديقه الألزَق والى الحشدِ السَّماويِّ، بعْدَ ثلاثة أشهرٍ من مُقابلتنا. عنْدَ انتهاء وقتنا الذي أمضَيْناهُ معًا، سألَ "آرتشي"، وهو مُحارِبُ صَلاةٍ دائم، في ما إذا كان في وسعه الصَّلاةُ من أجل الكتاب. ها أنا أُقدِّمُ الآن صلاتَه هُنا لهذا الكتاب الذي يُطبَع لكَ ولكُم أنتم، قُرًاء "آر. سي." وأصدقاءه:

أىانا،

قد تكونُ العَودةُ إلى الوراء والتَّأمُّل في بعضٍ من أعمالِكَ العظيمة بواسطة عبدكَ "آر. سي. سبرول"، اختبارًا حُلوًا ومُرًّا في آنِ معًا. إنَّها حُلوةٌ بسبب كلِّ الأشياء الرَّائعة الكثيرة التي سمحْتَ لكلَيْنا بالقيام بها معًا، والأشياء التي سمحتَ لي بأن أُراقِبَهُ وهو يقومُ بها. إنَّها على الصَّعيدِ الشَّخصيِّ مُرَّة، ذلك لأنَّه ليس هَهُنا. لكنَّني لستُ أُريده أن يعودَ ثانيةً من المجدِ إلى أي مكانٍ أو شيء أخر. لقد جعلتَ الأمر غايةً في الوضوح لنا مع أنَّ أذهاننا لا تستطيع تصورُ ماهيَّة الحياة في المجد. لكنَّنا نعلمُ أنَّها مجيدة؛ إنَّها معك. ونعلمُ أنَّ ذلك ما يختبرهُ في الوقت الحاضِ. إنَّني أُصلِّي بينما يعملُ "ستيفن" على هذا الكتاب، يُختبرهُ في الوقت الحاضِ. إنَّني أُصلِّي بينما يعملُ "ستيفن" على هذا الكتاب، أنَّك تقودُ يدَهُ وتُرشِدُ عقلَهُ وتَسحُ كلَّ جُملةِ وكلِمة.

يا ليتكَ تستخدِمُ هذا الكتاب ليكونَ أداةً لإلهام الآخَرين لكي يكونوا دُعاةَ جرأةٍ، ويتقدَّموا إلى الأمام، ويثِقوا بك وأيضًا أن تعملَ أُمورًا بواسطتهم ليس في وُسعهم عملُها مِمُفردهم. نحن نعيشُ الآن في أوقاتٍ عصيبةٍ، لذا نحتاج إلى انسكابٍ جديدٍ لروحِكَ القُدُّوس والى نهضَةٍ روحيَّةٍ جديدة. فاستخدِمْ هذه الأداة لأجلِ ذلك، من أجل خاطرِ المسيح.

آمين.

"آرتشي بارِّيش"، ۱۱ يوليو/تُّوز، ۲۰۱۹.

# فِهْرَسْت الآيات الكتابيَّة

# العهدُ القديم

|                | إشعياء |          | المزامير |           | التَّكوين       |
|----------------|--------|----------|----------|-----------|-----------------|
| 90, 77, 331,   | ٦      | 377      | ۲۳       | ٥٨، ٨٩٢   | 1               |
| ۹۲۱، ۲۲۱، ۲۷۱، |        | ٣٠٢      | ٤:۲٧     | 177       | ٣               |
| 137, 777, 777, |        | ٣١٦      | ٤٥       | ۲۱۳       | 10-17:9         |
| ٠٧٢، ١٨٢، ٣٨٢، |        | PF7, 1V7 | ٤٦       | 154       | 11:77           |
| <b>79</b> V    |        | ٣        | 01       |           |                 |
| 177            | ٥:٦    | ١٧٤      | V:01     |           | الخروج          |
| ۲٦٠            | ٣:٤٢   | 771      | 91       | 777       | ۲.              |
|                |        | 717      | 1.7      | 1V1       | 77:70           |
|                | هُوشع  | 717      | 77:1.7   |           | التَّثنية       |
| 18.            | 7:8    | 777      | 17:1.7   | wu.       | التثنية<br>٣٣   |
|                | ۱۳ ح۰  | 710      | ١٠٤      | 471       | 11              |
| 020            | زکریًا | 917, .77 | 11.      |           | الملوك الأوَّل  |
| 737            | ٩      |          |          | 710       | 19              |
|                | ملاخي  |          | الجامعة  |           |                 |
| 158            | ۳-۲ :۱ | 13, 43   | ۳:۱۱     | •         | الملوك الثَّاني |
|                |        |          |          | ۳۱٦       | 11:7            |
|                |        |          |          | ِ الأوَّل | أخبار الأيَّام  |
|                |        |          |          | ٨٢١       | 15              |

### فِهْرَسْت الآيات الكتابيَّة

# العهدُ الجديد

| يوحنًا الأُولى |       |                 | أفسس              |        | متَّى          |
|----------------|-------|-----------------|-------------------|--------|----------------|
| 177, 377       | ۳-1:۳ | ١٧٧             | ١                 | 377,   | ۸:٥            |
|                |       |                 |                   | 78.    | ۲:۳۲           |
|                | يهوذا | لثَّانية        | تيموثاوس ا        | ۲٦٨    | ۱٦             |
| 717            | ٤     | 717             | Y-1               | 770    | 17-17:17       |
|                |       |                 |                   |        |                |
|                |       |                 | عبرانيِّين        |        | لوقا           |
|                |       | 771             | 1:1-7:3           | ١٧٢    | 1:P3           |
|                |       | 710             | <i>1</i> :        |        |                |
|                |       | 717, 317        | 1:5-31            |        | يوحنًا         |
|                |       | 710             | ٧:١               | 770    | ۲:۳            |
|                |       | 717             | ۸:۱               | ده ۱۲۶ | ١:١٥ وما بع    |
|                |       | <b>71V</b>      | 9:1               |        |                |
|                |       | <b>71V</b>      | ۱:۰۱-۱۱           |        | أعمال الرُّسُل |
|                |       | <b>71V</b>      | 17:1              | ١٨١    | 70-78:17       |
|                |       | 719             | 17:1              | ١٨١    | ۲۸:۱۷          |
|                |       | ٣٢٠             | 18:1              |        |                |
|                |       | ۱۱، ۱۱حاشیة،    | ۲:۱-3             |        | رومية          |
|                |       | ۱۱، ۱۳، ۱۳، ۱۳، |                   | 150    | 1              |
|                |       | ۳۲۹، ۴۲۳        |                   | 779    | ۱۷-۸:۱         |
|                |       | 771             | ۲:۲               | ۱۷۷    | ٨              |
|                |       |                 | ۳ :۲              |        |                |
|                |       | 770             | ٤-٣:٢             | انية   | كورنثوس الثَّ  |
|                |       |                 | 79-YA:1Y          | 717    | 19:0           |
|                |       | 170             | , , , , , , , , , | 789    | 71:0           |
|                |       |                 |                   | ١٥٨    | 11             |

# کتابات لیجونیر

خدمات ليجونير هي هيئة دوليَّة للتلمذة المسيحيَّة أسَّسها عالم اللاهوت الدكتور آر. سي. سبرول في عام ١٩٧١ من أجل إعلان قداسة الله وشرحها والدفاع عنها في كل ملئها لأكبر عدد ممكن من الناس. أصبحت علامة «كتابات ليجونير» تشير إلى ما هو جدير بالثقة في جميع أنحاء العالم وبالعديد من اللغات.

بدافع من الإرساليَّة العُظمى، تُقدِّم خدمات ليجونير موارد التلمذة حول العالم سواء مطبوعة أو رقميَّة. تتم ترجمة موارد موثوق بها من كتب ومقالات أو دبلجة سلاسل تعليم بالفيديو إلى أكثر من أربعين لغة. رغبتنا هي دعم كنيسة يسوع المسيح من خلال مساعدة المؤمنين على معرفة ما يؤمنون به، ولماذا يؤمنون به، وكيف يعيشونه، وكيف يشاركونه مع الآخرين.

# الموقع الإلكتروني لخدمات ليجونير:

https://ar.ligonier.org

### ندعوكم للانضمام إلينا عبر وسائل التواصل الاجتماعي التالية:

facebook.com/LigonierAR twitter.com/LigonierAR t.me/Ligonier\_Arabic

> للتواصل معنا: info@ar.ligonier.org

"إِنَّ هذه النِّظرة اللَّاهوتيَّة الغنيَّة والدَّافئة والشُّخصيَّة، المُلقاة على عاتقِ خادمٍ للرُّبُّ قلُّ نظيره، لَهِيَ بارعة. سوف تكون هُناك سِيَرٌ حياتيَّةٌ أُخرى لِـ 'آر. سي.'، لكنَّني لا أتصوَّرُ أَنَّ أَيًّا منها سيُنافِسُ هذه السِّيرة».

### ـــــــــــ جون ماك آرثر ـــــــــــ

راعي، كنيسة «كوميونيتي غريس»، «سان فالي»، كاليفورنيا؛ الرّئيسُ الفخريّ، معهد وجامعة «ماسترز»

"يستجِقُّ هذا الكتاب أن تُعطيَه حيِّرًا من وقتكَ، لأنَّه يحتفي برجُلٍ يستحَقُّ ذِكرَه. شُكرًا لك، 'ستيفن نيكيلس'، على مُساعدتك القارئَ لكَي يقعَ في حُبٌ هذا الرِّجُل الأسَد، صديقي، الطيِّب الذِّكر الدُّكتور 'سبرول'».

### جوني إيريكسون تادا

المُؤسِّسة، «جُوني آند فريندز إنترناشونال ديسابيليتي سنتر»

«لم أستطِع أن أضغ الكتابَ جانبًا؛ لأنَّه ليس فقط يسرِدُ قصَّةً مُذهِلةً عن حياةٍ عِيشَت إلى التَّمام؛ بل هو يأخذكَ بكتابهِ في رحلةِ 'آر. سي.' الخاصَّة. رجائي لهذا الكتاب، أن يستخدِمَ الرُّبُ إيَّاه لإلهامِ عددٍ أكبر من المُصلِحين الأُمناء، ومن خائفي الله المُدافعين والمُعلِنين للإيمان، مثل 'آر. سي. سبرول'».

### مایکل ریفز ـــــــ

الرّئيس وأُستادٌ في اللَّاهوت، كُلِّيَّة «يونيون» للَّاهوت

«لقد أعطانا 'ستيفن نيكيلس' هديَّةً في هذا الكتاب. فأيُّ شخصٍ خُتِمت حياتهُ، كما حياتي، بحياةٍ وخدمة 'سبرول'، سيُغني معرفتهُ على نحوٍ أفضَل بَين ثنايا هذا الكتاب وطيًّاتِه».

# بُوب لوباين \_\_\_\_\_

مُقدِّمٌ مُشارِك، «فاميلي-لايف توداي»؛ راعٍ مُعلَّم، كنيسة «كوميونيتي ريديمَر»، «ليتيل روك»، أركنسا

«إِنِّني شاكرٌ على هذه السِّيرة التُّواصُليَّة لِـ 'آر. سي. سبرول' بِقلَم 'ستيفن نيكيلس'. فكتابتهُ الواضِحة والبسيطة مُناسبةٌ بالفعل في سيرتهِ الحياتيَّة لهذا الرُّجُل الذي بحثَ دائمًا عن طريقةٍ لإيصالِ اللَّاهوت المجيد للكتاب المُقدُّس بوضوحِ وبساطة».

### \_\_\_\_ بيرك بارسنس

الرَّاعي المسؤول، كنيسة القدِّيس أندراوس، سانفورد، فلوريدا؛ المُحرِّر، مجلَّة «تايبلتوك»

قصة حياة

حياة مسيحيّة | سيرة حياة





